Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 41 (1982)

Artikel: Narcisse versus Pygmalion : une lecture du Roman de la Rose
Autor: Thut, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Narcisse versus Pygmalion
Une lecture du Roman de la Rose

Aussi va des contraires choses
Les unes sont des autres gloses;
Et qui 'une en vuet defenir,

De I'autre i doit sovenir,

Ou ja par nulle entencion

N'i metra diffinicion;

Car qui des deus n’a connoissance
Ja n'’i metera difference,

Sanz quoi ne puet venir en place
Diffinicion que I'en face.

{ Roman de la Rose, 21573-821)

0. Préliminaires

L'insistance avec laguelle I'exégése du Roman de la Rose oppose ses 2 parties justifie
I'emploi de I'expression «lieu commun»2. — Méme consensus (fait heureux ou inguié-
tant?) sur bon nombre d’autres points?, consensus cependant qui, force est de le
reconnaitre, a déji commencé i s’effriter. Ainsi, on ne rencontre plus que rarement
la tendance traditionnelle qui consistait 4 condamner la morale de Jean de Meung et a
s’'indigner contre sa doctrine de I'amour — nombreux sont devenus ceux qui lui recon-
naissent des qualités nouvelles, voire révolutionnaires?.

Mais ne nous trompons pas: la plupart des critiques insistent toujours sur 'oppo-
sition irréconciliable entre les 2 parties, opposition qui est trés souvent expliquée par
le contexte historiques.

I Les indications de vers se référent a ’édition de Daniel Poirion (Garnier-Flammarion 1974,
un tome). Nous avons aussi tenu compte de 'édition de FeLix Lecoy (CFMA, 1965-70, 3 t.), ol cela
nous a paru nécessaire. — Pour la numérotation de nos références, tenir compte d’un décalage de quel-
ques vers pour la premiére partie et de trente vers (en plus) pour la deuxiéme partie, par rapport a
P'édition Lecoy. — Dans les citations du texte, ¢’est nous qui soulignons.

2 P. ZumTHOR, Langue, texte, énigme, Paris 1975, p. 249 (chapitre « Récit et anti-réeit: Le Roman
de la Rose», p. 249-64, paru originalement dans Medioevo romanzo I [1974], 5-24).

3 A propos du caractére courtois du texte de Guillaume de Lorris, 'unanimité de la critique est
tout aussi étonnante, cf. k. A. O1T, Pawvreté er Richesse chez Guillaume de Lorris, Caliiers d’ Histoire
des Littératures Romanes (Heidelberg), 1978 (2/3), 224-239, en particulier 224ss. (Ce numéro de
CHLER comprend les communications et articles du Collogue sur le Roman de la Rose, Gittingen,
3 février 1978.)

4 Cf. la «lecture volontairement idéologique» de 1.-C. PaveN, La Rose et I'Utopie, Révolution
sexuelle et communisme nostaleigue chez Jean de Meung, Paris 1976,

5 L’introduction & I'édition Poirion et le chapitre sur le Roman de la Rose dans P, Le GenTiL,
La littérature frangaise du moyen dge, Paris 1968, peuvent servir & illustrer cette conception.



Marcisse versus Pygmalion 105

Au savant américain A. M. F. Gunn revient le grand mérite d’avoir commencé a
se libérer du lieu commun mentionné. Dans sa monographie capitale® — qui contient,
soit dit en passant, une analyse détaillée de la structure rhétorique du Roman de la
Rose -, il «réhabilite» Jean de Meung et insiste qu’il est nécessaire de voir tout le
roman comme unité.

D’autres critiques ont ensuite souligné I'unité du roman?, mais on continue de
comparer ses deux parties. — Ainsi, D. Poirion® suit & cet ¢gard les sentiers battus,
mais son ouvrage, trés nuancé, a le mérite de mettre le lecteur en garde contre les
simplifications courantes de la critique traditionnelle (p. ex. lorsqu’elle confond nar-
rateur et auteur, p. 64ss.). — On a également constaté que le «déchiffrement» de
'aventure onirique exige de la part du lecteur une compétence considérable: le texte
n'admet pas une lecture littérale, superficielle®.

Cette évolution a conduit & la conception la plus conséquente, la plus radicale
aussi — celle de R. Dragonrettilﬂ, I1 s’agit pour lui de remettre en question I'existence
de deux auteurs du Roman de la Rose et d’examiner — au niveau du texte — si leurs
deux noms ne sont pas plutot des lieux fictifs, destinés & marquer le changement de
doctrine d’amour (qui a effectivement lieu) et, éventuellement, & piéger le lecteur in-
souciant...

La présentation moderne du texte suggére ['existence de 2 parties bien distinctes,
écrites par 2 auteurs. Cet aspect est trompeur: Sans le signe typographigque du blanc,
le lecteur du Roman de la Rose n’apprendrait que 6500 vers plus tard que le récit s’est
interrompull. Il y a méme un certain nombre de manuscrits qui ne fournissent pas
le point d’appui d’une séparation: cette preuve pour l'existence de 2 auteurs n’est
donc pas acceptable sans probléme.

Beaucoup de chercheurs ont vu cette preuve dans I'énoncé d’Amors (10526ss.),
qui prononce en effet les noms des 2 auteurs. Il va sans dire qu’une telle argumentation
nous parait parfaitement inadmissible: dés qu'un élément historique, «réel», est
introduit dans une ceuvre de fiction, il devient lui-méme fictif, ¢’est-a-dire assume une
fonction dans la structure signifiante de I'ceuvre. Thése qui se démontre aisément dans

& A M_F. Gunn, The Mirror of Love, A Reinterpretation af *The Romance of the Rose’, Lubbock/
Texas 1952,

7 Cf. par exemple le chapitre cité dans P. ZumTHOR, Langue, fexte, énigme, et T. D. HiLr, Nar-
cissus, Pyemalion, and the castration of Satwrn: Two Mythographical Themes in the Roman de la Rose,
StPh LXXT (1974), 404-426, en particulier 406,

& D, Poirion, Le Roman de la Rose, Paris 1973,

9 voir Pomriox, ep. cit., p. 140, 151ss., 200: M.-R. Jung, Jean de Meun et son lectenr, CHLR,
1978 (2/3), 241-244,

10 Ses interprétations jettent une lumiére nouvelle sur le Roman de la Rose - ¢f. Tes deux articles:
R. DraconeTTy, Le «Singe de Nature» dans le Roman de la Rose, in: Mélanzes d’érudes romanes du
mayen dee et de la Renaissance, offerts @ J. Rychner, Strasbourg 1978, p. 149-160. [d., Pyemalion ou
les piéges de la fiction dans fe Roman de la Rose, in: Orbis Mediaevalis, Mélanges de fangue et de littéra-
ture médiévales offerts a Reto Radwolf Bezzola, Bern 1978, p. 89-111.

11 Cf. 1.-C. Paven, La Rose et i"Uropie, p. 20s., pour le probléme de la «sutures entre les 2 par-
ties,



106 Martin Thut

ce passage méme: L'instance déléguée qui parle des 2 auteurs le fait sur le mode d'une
prophétie — le roman ne devrait donc pas encore avoir commence — une prophétie, de
plus, qui est englobée dans un songe!

Il faut bien choisir les méthodes qu’on applique au Roman de la Rose: ce n’est pas
le récit naif d’un jeune réveur, mais un texte d'une densité et d’'une complexité capi-
tales, que le lecteur moderne doit réapprendre a apprécier.

Une lecture unifiante du Roman de la Rose s’appuie d’abord sur le maintien de la
fiction du songe — qui, cela va sans dire, n’a pas été «oubliée» par Jean de Meungl2,
Elle doit aussi tenir compte de l'instance narrative privilégiée qui traverse tout le
roman, personnage appelé souvent «Amant» ou «Réveur», Nous "appellerons ici
« Narrateur» tout court, sans oublier que des personnages comme Amors ou Raison
peuvent remplir la méme fonction — mais ils ne le font que dans certains passages du
texte, et par conséquent sans rendre possible une lecture cohérente de toute I'ceuvre
(pour les narrateurs, cf. section 3).

En suivant la trace du Narrateur, le «je» qui le caractérise tout au long du texte,
nous n'aurons pas i nous poser la question si ¢’est Guillaume ou Jean qui se réveille
ala finl3,

A ce propos, notons que notre roman est soutenu par une thématique trés élaborée
de 'opposition (la premiére et la deuxiéme partie «s’entreglosent» d’une fagon extréme-
ment subtile) et du mélangel4, Nous ne retiendrons qu'un exemple significatif de ce
jeu sur le 2 et le 1: Selon la prophétie d’Amors, Jean de Meung sera «abevrés»

Des tonneaus qu'il [sc. Jupiter] a touz jors dobles,
Daont I'un est cler et 'autre frobles,
Li uns est donz et autre amer ... (10631-33)

L’auteur du Roman de la Rose sera done I'incarnation de 'unité qui est née d’une
antithése, aussi bien que le roman, qui mélangera les instances narratives des 2
«auteurs» dans un seul pronom. — Le rhétoriqueur Geoffroy de Vinsauf, dans sa
Poetria Nova, trouve exactement la méme image pour décrire 'amplification du
discours par opposition:

Altera [sc. forma] propositam rem ponit et altera tollit

Oppositam. Duplex modus in rem consonat unam

Sicque fluunt vocum rivi duo: rivus uterque
Confluit; exundant voces ex duplice rivo. (v. 670-673)13

Que le Roman de la Rose ait en réalité été congu par 2 auteurs ou par un seul (qui
aurait alors utilisé les 2 noms pour masquer son jeu complexe) - il nous semble in-
dispensable d’aborder ce roman comme unité, donc de partir du texte et non de son
contexte historigue.

12 Préface & Iédition Poirion du Roman de la Rose, p. 14.

13 Comme K. A. Ot I'a fait au Colloque de Géttingen, CHLR, 1978 (2/3), 257.

14 R, DRAGONETTL, in: Mélanges R. R. Bezzola, art. cit., p. 92s.
15 Cité dans E. Faray, Les Arts podtiques du XHe et du XIile sidcle, Paris 1924, p, 218,



Marcisse versus Pygmalion 107

Les passages concernant Narcisse et Pygmalion se trouvent 4 des endroits privi-
légiés de notre roman, 4 savoir immédiatement avant la quéte de la Rose et peu avant
sa fin. Selon leur statut rhétorique, ce sont deux exempla!®; ils font donc partie de
'ornatus et peuvent constituer un cas-limite de Iallégoriel!7.

De par leur étendue et leur position dans le récit, ces 2 épisodes auront cependant
une signification profonde, donc pas uniquement exemplaire: ils agiront comme
«révélateur qui fait miroir»!8,

1. Narcisse

1.1 Les Métamorphoses et le Roman de la Rose
Le mythe de Narcisse a une tradition trés longue!®. — Notre auteur semble avoir suivi
Ovide, Métamorphoses 111, v. 339-510.

En comparant les deux versions, on se rend compte que le récit mythique est
devenu, dans le Roman de la Rose, un récit courtois: le vocabulaire le démontre facile-
ment. Autre différence: 'auteur de la premiére partie du Roman de la Rose n'a pas
reproduit la métamorphose finale de Narcisse en fleur, sans doute parce que pour lui,
la fleur (sous I'image de la Rose), a un autre réle & jouer, et que la conclusion d’Ovide
aurait pu en détourner 'attention.

D’une manicre générale, la version du Roman de la Rose semble assez sommaire.
MNous assisterons cependant & un transfert de densité de 'aventure de Narcisse a celle
du Narrateur: encore une différence qui nous aidera 4 dégager les particularités et la
fonction de I'épisode dans le Roman de la Rose.

1.2 Le Moi et I'’Autre: Narcisse dans le Roman de la Rose

L’amour s’insére dans la structure du don réciproque??: Echo, ayant fait 4 Narcisse le
don de son amour (1445), attend de celui-ci le contre-don amoureux, car, comme
Amors apprend au Narrateur,

... de chose donnee en don
doit estre grans li gerredons. (2257s.)

16 M.-R. JunG, Etudes sur le poéme allégorigue en France au moyen dge. Bern 1971, p. 300,

17 ¢of. H, LauseerG, Handbuch der literarischen Rhetorik, Miinchen 1960 (cité comme LAUSBERG),
§§410,421.

13 R, DRAGONETTI, in: Mélanges J. Rychner, art. cit., p. 152.

1? Pour les crigines du mythe, voir P. Hapot, Le Mythe de Narcisse et son interprétation par
Plotin, Nowvelle Revie de Psyelanalyse 13 (numéro «Narcisses», printemps 1976), 81-98, et P. Gri-
MaL, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine, Paris 31963, Les p. 154-167 de J. FraPPIER,
Histoire, mythes et symboles, Genéve 1976 (recueil d’articles publiés antérieurement), donnent un
apercu utile des variations que le motif de Narcisse a suscité chez les poétes du moyen dge francais
(article Variations sur le théme du mivoir, de Bernard de Ventadowr & Mauvice Scéve (p. 149-167),
publié d’abord dans Cafifers de I Association fnternarionale des Erides Francaises 11 (1959), 134-158).

20 Pour la terminologie du don réciproque ¢t de I'échange, cf. A.-]. GrEmMas, Un probléme de
séntiotique narrative: les objets de valewr, Langages 31 (1973), 13=35,



108 Martin Thut

Mais Narcisse, «d’amors si lasche» (1460), ne se conforme pas aux commandements
d’Amors, qui veut de son vassal

Que nuit et jor sans repentance
En amor metes ton penser. (2234s.)

Narcisse se rend coupable de la mort d’Echo en lui refusant le contre-don amoureux.
Ce faisant, Narcisse se met du c6té de Chastaé, I'ennemie de Vénus qui, en sa qualité
de mére d’Amors, «a secouru maint amant» (3423). Désormais, il est I’ennemi
d’Amors et se verra privé lui aussi du contre-don de I'amour, en vengeance logique.

Or, en comparant nos deux versions, on constate que le réle d’Echo et le caractére
de I'amour narcissique sont modifiés dans le Roman de la Rose:

Le récit d’Ovide est d'une richesse sonore extraordinaire par I'écholalie de la
nymphe: elle est reflet acoustique, «resonabilis» (Mér. 111, v. 358). Sous cet aspect, on
assiste & un appauvrissement considérable du mythe en se tournant du cété du Roman
de la Rose: la communication ne subsiste plus que dans le discours indirect.

A ce manque s’oppose un enrichissement au plan thématique. Dans le Roman de
la Rose, tout se joue entre les deux antagonistes Narcisse et Echo (cette derniére
devient capable de parler, 1447; 1458): Tandis que chez Ovide, c’était «aliquis» (IIT,
v. 404), un des jeunes gens que Narcisse avait refusé, qui invoguait la vengeance des
Dieux (Echo montrera méme des marques de pitié devant le drame de Narcisse), le
Roman de la Rose a choisi Echo pour ce réle. Elle devient ainsi écho visuel, par I'im-
précation qui fera de Narcisse la victime du «miréors perilleus» (1571). Dés lors,
Narcisse devra vivre le reflet de la situation d’Echo: partenaire passif et implacable
envers elle, il sera, dans son nouveau réle actif, dédaigné par le «partenaire» qu’il a
choisi, son propre reflet. Le texte met en relief cet «écho des destins»:

Si e la [s'amor] 1i vost otroier ... il #'en pooit avoir confort

Ne por chuer ne por proier En nulle fin, ne en nul sens

(1451s.) (1500s.)

... clle morut sans lonc respit. v [i1T fu mors en peu de termine.
(14356) (1503)

Et au Narrateur de résumer 'équivalence des deux destins: «Ainsi si ot ... son guerre-
don et sa merite» (1504-06).

Narcisse, en refusant son amour & Echo, lui a «donné» la mort: il a changé ainsi
le don réciproque en échange; amour (don positif) contre mort (don négatif). Avec
sa fin malheureuse, le programme de I'échange est donc achevé. — Un autre effet
d’Echo miroir du destin se pergoit dans I'image du chasseur chassé: Narcisse, occupé
4 «chacier» (1472), sera celui qu’«Amors tint en ses roisiaus» (1440)21,

Ovide est le premier & introduire I’élément de la reconnaissance dans le mythe de

21 La métaphore de la chasse pour 'amour est aussi bien un lieu commun (au sens technigue de
«topos») quiune des donndes récurrentes de notre texte (cf, 'entrée Cupido dans le dictionnaire cité
de P. GrRIMAL).



Marcisse versus Pvgmalion 109

Narcisse22, La prédiction du devin Tirésias, «si se non noverit» (Mér. 111, 348),
marque le début d’un trajet narratif qui va de l'ignorance & la reconnaissance:

Iste ego sum; sensi nec me mea fallit imago;
Uror amore mei, flammas moveoque feroque. (v. 463s.)

— et c'est cette reconnaissance de soi qui donne a MNarcisse I'envie de mourir: «O
utinam a nostro secedere corpore possem! (III, 467)

Sous ce rapport, le Roman de la Rose ne suit pas son modéle, mais s’insére dans
la tradition: L’amour se joue du début a la fin sur le mode du mensonge?3: Au niveau
du vocabulaire, la croyance de Narcisse se révéle comme trompeuse.

Et cis maintenant s'esbali,

Car ses ombres I'ot si trafii,

Qui cuida veoir la feture

D’un enfant bel a desmesure. (1485-88)24

Narcisse ne sut pas distinguer I'étre du paraitre, «ses ombres» de I'«enfant bel a
desmesure» — il «perdi d'ire tout son sens» (1502) et mourut. Dans sa passion néfaste,
il a aimé I’Autre dans le Moi, I'image que son propre désir a créée.

Narcisse, d’abord & plat ventre devant la fontaine («adens», 1481), tombe mort
«touz envers» (1574). L'envers, dans le Roman de la Rose, ¢'est la mort — le Narra-
teur frappé par la premiére fléche d’Amors sera lui aussi «arieres ... versez» (1698, éd.
Lecoy). Cette image fait allusion au reflet (le contraire de la situation normale), donc
au danger des miroirs.

1.3 Le miroir

Le Roman de la Rose s'écarte sensiblement d’Ovide en transposant I'aventure de
Marcisse au niveau du Narrateur. Cette partie-ci deviendra méme plus importante
dans I'ensemble du roman.

Tout I’épisode a lieu dans une partie du jardin de Deduit, dans un cadre allégorique.
L’endroit précis se présente comme locus amoenus superlativé («En un trop biau leu
arrivé», 1425, traduit presque le terme latin) avec tous ses éléments constitutifs typi-
ques?3, La fontaine, distinguée par sa singularité, en est le centre (elle s’oppose aux
«bonnes fontainnes» du verger entier, 1383). — C’est, comme on voit, dans un paysage

I P, Hapot, Nouvelle Revue de Psychanalyse, art. cit., 93.

23 Précisons que le terme n’a pour nous aucune connotation morale, Nous 'entendons au sens de
GrEMAS: c'est un [ paraitre / qui renvoie 4 un fétre/ faux ou & un /non-étre/. CF. entrée «/ modalirés)
véridictoires» dans Sémiotique. Dictionnaive raisonné de la théorie du langage, par A.-J. GREIMAS et
J. Courtes, Paris 1979,

24 Pour le topos courtois de I'amant «esbahiz», cf. R. DRAGONETTI, Trois motifs de la lyvigue
conrtoise confrontés avee les *Arts d'aimer’, RGand. 7 (1959), 5-48,

25 Powr le lfocus amoenus et son contexte historique, voir E. R. Curtius, Ewropdische Literatur
und lateinisches Mitrelalter, Bern 1948 (P1978), p. 202-206; id., Rhetorische Naturschilderung im
Mittelalter, RF 55 (1941), 219-256, et 1. FrarpIier, Histoire, myihes et symboles, Genéve 1976, p.187s.
(article Le théme de fa lumiére de la «Chanson de Roland» an « Roman de la Rosen» (p. 181-198),
publi¢ d’abord dans Cafiers de " Association Internationale des Erndes Frangaises 20 (1968), 101-124.



110 Martin Thut

entiérement fictif et codifié que I'aventure du Narrateur va se dérouler — une inter-
prétation autobiographique est a écarter26.

La surface de la fontaine se transforme dans le Roman de la Rose en un véritable
appareil catoptrique caractérisé par le nombre 227, Or, ce n’est pas un nombre innocent:

«Symbole d’opposition, de conflit, de réflexion, ce nombre indique I"équilibre
réalisé ou des menaces latentes. Il est le chiffre de toutes les ambivalences et des dédou-
blements ... Le nombre 2 symbolise le dualisme, sur lequel repose toute dialectique, ...
tout combat...»?8.

Avec ces qualités, il est au centre de tout le Roman de la Rose (qui se compose de
2 parties ...) et structure ses «fontaines» (comme les 2 tonneaux de Jupiter, 6813ss.,
10627 ss., ou les 2 fleuves de Fortune, 5980ss.) — autant d’images qui symbolisent en
rhétorique fons eloquentiae, la source du discours lui-méme2°. La fontaine est donc
aussi origine du texte, fait dont nous aurons encore a parler.

Le Roman de la Rose représente le miroir d’Ovide d’une nouvelle fagon. L’image
qu’il choisit, celle des 2 cristaux, a déja suscité bon nombre d’interprétations: Certains
ont vu en eux le reflet des yeux de la Dame3. Comment concevoir alors que ce sont
ces mémes cristaux qui font naitre objet du désir, la Rose — qui elle aussi a été com-
prise comme image de la Dame31? Il nous semble plus convaincant de dire que les
cristaux sont d’abord les yeux du spectateur?2, L'origine de cette image se trouve dans
le récit d’Ovide, Mér. I11: «Spectat humi positus geminum, sua lumina, sidus.»
(v. 420).

Mais voici que se pose une nouvelle question: de guel spectateur les cristaux
figureraient-ils les yeux - de Marcisse ou du Narrateur?

Dans I'article que nous venons de citer, Jean Rychner affirme que les cristaux
«devaient avoir depuis toujours leur vertu» (p. 42), par le sortilége de la fontaine:
Cupidon y «sema ... d’Amors la grainne» (1589). Ainsi, les cristaux auraient exercé
leur pouvoir déja sur Narcisse.

26 Cf, C. 8. Lewis, The Allezory of Love, Oxford 1936 (chapitre «The Romance of the Rosex»,
p. 112-156), p. 113s., et D. PoirioN, Narcisse et Pygmalion davs (e Roman de la Rose, in: Essays in
Honor of L. Selano, Chapel Hill 1970, p. 133-163, en particulier 162,

27 Cette fontaine ws'entreglose» donc par celle dans la deuxiéme partie du roman, construite
autour du nombre 3 et symbolisant la Trinité divine, 20336ss.

28 J, CHEVALIERSA. GHEERBRANT, Dictionnaire des Symboles, Paris 1969,

20 Cf, Quint. 6, 1, 51, «At ... [in peroratione] ... totos eloquentiae aperire fontes licet», cité dans
Lauseerc, $436. Voir aussi §8468, 1079, 2b (note 1), et 985, p. 484,

30 Cf. J. Frareier, Histoire, mythes et symboles, Genéve 1976, p. 162, et M.-R. Jung, Erudes
sur le poéme allégorigue..., Bern 1971, p. 302,

3 Une remargue analogue se trouve dans J. Rycuner, Le Myrhe de la Fontaine de Narcisse dans
le Roman de fa Rose de Guillawme de Lorris, in: Le Lieu et la Formule, Hommage a Marc Eigeldinger,
Meuchatel 1978, p. 33-46 (en particulier p. 42).

32 Cf. E. KoHLER, Narcisse, la Fontaine d’ Amonr et Guillaume de Lorris, Journal des Savants
(1963), 86-103, en particulier 96ss. — Pour lui, les cristaux sont le lieu de rencontre des yeux du specta-
teur et des yeux de la Dame, Ce point de vue est aussi celui de D. Poirion, Le Roman de la Rose,
p. 46s.



Narcisse versus Pygmalion 111

Nous comprenons le fexte autrement: Comme dans Ovide, ol c’est «fons ...
nitidis argenteus undis» (v. 407) qui renvoie & Narcisse son image, le Roman de la Rose
ne présente d’abord qu'une «fontainne clere et pure» (1470). Elle n’est au début que
simple miroir réfléchissant. Le sortilége du Dieu d’Amour ne concerne pas encore la
Fontaine: il ne fait qu'amener Narcisse & cet endroit, pour qu'il soit pris, par I'image
de sa propre beauté, d'une passion funeste — qui, si nous comprenons bien le texte,
¢tait demeurée a I'état latent jusque la:

Mes cis fu por sa grant biguié

Plains de desdaing et de fierté ... (1449s.)

L’expression «miréors perilleus» n’apparait qu'au moment ot le Narrateur regarde
la fontaine. C'est Iui qui mentionne les cristaux; il n’en est pas question dans I"histoire
de Narcisse, que le Narrateur insére comme glose dans le récit de sa propre aventure.

Nous croyons donc que les 2 cristaux sont bel et bien une «cristallisation» des
«yex vers» (1573) de Narcisse. Cupidon a transformé la fontaine en un piége visuel:
au lieu de réfléchir I'objet du désir, elle le fait naitre (cf. infra). — Puisque les 2 prismes
de la «Fontainne d’Amors» (1597) renvoient & "amour néfaste de Narcisse, nous
aurons & nous mefier de la passion que le Narrateur concevra pour la Rose — et nous
verrons que la aussi, tout se joue dans le regard...

Il convient ici d’examiner les particularités du reflet que les cristaux font naitre
(1540-70): On remarque tout de suite que leur maniére de représenter n'est pas objec-
tived3, Aprés une lecture attentive du passage, nous sommes arrivé & 'hypothése que
ce miroir fait constamment allusion & la rhétorique:

— «colors» (1546) renvoie aux colores rhetorici, les ornements du discours. Les
traités d’Onulf de Spire et de Geoffroy de Vinsauf (cités dans Faral, Les Arts
poétigues...) en font l'inventaire.

— «[quanqu’] aorne» (1551) est & rapprocher de 'ornatus, fonction que remplissent
les colores rhetorici34.

— «a orne» (1552) montre que I'image est une construction: au hasard se substitue
un ordre — c’est exactement ce qui se passe dans les procédés de choix de la création
poétique. :

- Le dévoilement des choses cachées (1567-70) rejoint ce théme: Ce n’est pas la
nature que les cristaux présentent, mais son image construite.

Selon notre hypothése, la fontaine devient 'origine du discours poétique, métaphore
traditionnelle s’il en fut. On ne sera dés lors pas surpris de voir naitre de ce lieu
magique I'image de la Rose, centre et élément conducteur du texte.

33 11 faut se garder d’adopter un point de vue aussi simpliste que celui de 1. V. FLeming, The
Roman de la Rase, A Study in Allegory and lconograpity, Princeton/New Jersey 1969, qui prétend que
I'auteur ne décrit ici que «physical sight» et que le miroir n'a rien de magique, mais refléte le monde
réel. Ses qualités magiques ne seraient que «distilled by the eritics» (p. 94ss.).

3 Voir E. Faravr, Les Arts poétigues du Xile ef du X11e siécle, Paris 1924, p. 89-97 (pour or-
natus), p.49s. et 321-327 (pour colores rhetorici). Cf. aussi LAUSBERG, §§ 538-1054 (pour arnatus),



112 Martin Thut

Pour mieux savoir 4 quoi nous en tenir au sujet des miroirs, jetons un coup d’eeil
sur le long exposé que Nature en fait aux v. 18153-18286:

On constate que ce n’est qu'un seul type de miroir qui rend une image «fidéle» ~
encore faut-il bien y prendre garde (18163-66). Tous les autres «miroirs» pervertissent
la réalité (agrandissement, rapetissement, rapprochement, éloignement, miroir
ardent). Un type nous intéresse particulicrement: c’est celui du miroir déformant
(18173-208). Ces miroirs-1a «font diverses ymages aparoir» (18173s.):

Et font funtomes aparans

A ceus qui regardent par ans.

Font les neis dehors paroir

Tous vis, soit par aigue ou par air... (18181-84)

Tout se joue au niveau du paraitre: L'effet de réel que I'image produit est trompeur: la
Rose ne serait-elle qu'un tel fantdéme?
L’exposé de Nature se résume dans la phrase:

Briement miroir, §'il n"ont ostacles
Font aparoir trop de miracles. (18207s.)

Et 'effet de ces «miracles» sur le récepteur:

Ml n’est nus qui si bien regart

Qui sovent ne faille en regart

Dont maintes choses jugie sont

D’estre mout autre que ne sont. (18243-46)

Dans son discours, Nature montre donc avec évidence (bien qu’elle feigne de garder
le secret, 18247ss.) le caractére mensonger, trompeur, des miroirs. Le sort de Narcisse
et du Narrateur se déroule sous leur influence néfaste, la «decevance» qui les carac-
térise depuis toujours3s (cf. 1609).

1.4 Le Narrateur comme victime du «miréors perilleus»

11 est bien clair que le Narrateur va jouer le role de Narcisse, puisqu’il s’en souvient
sans cesse (1435-38, 1511-18, 1571-74). D'un autre cdté, le texte avertit le lecteur que
le Narrateur va étre trompé (1571-94), qu’il va étre, au méme titre que Narcisse, le
gibier attrapé:

Car mentenant ou fgs chai
Qui maint homme a pris et trahi. (1613s.)

L’amour que lui inspire la Rose est démesuré: c’est «noveles rages» (1583), irrémé-
diablement, car «ci n’a mestier, sens ne mesure» (1585): L’amoureux est fou, possédé

353 Quelques récurrences du concept de «decevance» dans le discours de Nature: 18196, 18210,
18231, 18238, 18258 4 mettre en rapport avec 'épisode de Narcisse, passim. — Pour les illusions opti-
ques provoquées par les miroirs, voir R. DrRaGoneTTL, in: Mélanges R. R. Bezzola, art. cit., p. 89-94,
et J. BauTrUsAITIS, Le Mireir, Essal sur une légende sciemtifigue, Paris 1978, surtout p. 241 (MNarcisse)
et le chapiire «Abus, erreurs et fallacies»,



Marcisse versus Pygmalion 113

d’un désir excessif36, Son amour est une oscillation entre les extrémes: voici, mis 4 part
ses «sous-titres» (38 et 10651), encore un point de rapprochement entre I’amour et le
Roman de la Rose, unité née de I'antithése (cf. supra):

Dowcenr v a et amertume (le Narrateur parle de Biau
J’ai bien sentu et cogneil Semblant, une des fléches
Qu’el m'a aidié et m’a neii. (1874-76) d’Amors)

Nous voici en présence du grand topos courtois de 'amant martyr, topos qui est
explicite au v. 1837 et qu’Amors reprendra dans son enseignement au Narrateur,
surtout aux v. 2267ss. — La fleche dont Amors a atteint le Narrateur provoque chez
celui-ci un état de «mort-vien: par son «oignement precieus» (1848), 'amant est
«conforté», car son suzerain «ne viaut pas que je muire» (1830).

Souvenons-nous que méme 'odeur des roses a fait du Narrateur un «embasméz»
(1629), une sorte de cadavre — et voici qu'au v. 10562, le méme Amors prédit que
«Guillaume de Lorns» reposera dans un tombeau «plain de baume». Mais lui aussi
ne mourra qu’en apparence, puisque le «je» du Narrateur continuera tout au long
du roman?37,

Le terme «doux» revient dans beaucoup de passages concernant le baume et la
Rose: on peut voir 12 autant de renvois au terme rhétorique de «suavis», une des
virtutes elocutionis38, Vu sous cet angle, le tombeau embaumé de «Guillaume de
Lorris» est le tombeau d'un langage de la fir’amor, langage qui sera ensuite transformé
en un autre langage de la fin’amor® par un deuxiéme auteur (fictif ou réel?), «Jean de
Meungy.

L’aventure du Narrateur a presque toujours €été interprétée comme heureused?,
Aprés tout ce que nous venons de dire au sujet des miroirs, il est permis d’en douter.
L’exposé de Nature a montré que I'effet de réel produit par I'image reflétée dans le
miroir est mensongére et ne sera donc qu’apparemment «sanz decevoir» (1560). Il est
a cet égard significatif que la Rose se présente au Narrateur comme odeur, trace passa-
gére et évanescente. Car c’est bien une «Rose» et non une Rose que le Narrateur
poursuivra, une image et non une réalité. En effet, cet objet magique est une projection
extériorisée du désir du Narrateur: Puisque les cristaux ne montrent qu’une partie du

36 Pour le topos de la folie amoureuse (foudaz ), cf. R. Draconert, Trois motifs de la lvrigue
conrteise confrontés avee les “Arts d'aimer’, RGand. 7 (1959), 5-48.

37 Serait-ce 1a une réminiscence du MNarcisse d'Ovide, condamné & «se mirer» encore dans les
eaux du S:yx ? (Més. I11, 503)

3 Cf. Laussera, §§ 336, 1079, 2¢, et 1079, 2e, ol 'oratio ornata est métaphorisée par le miel
(Homere/Quintilien).

3 Car «lean de Meung» aura envers Amors «le cuer ... tant fru» (10579). Le Narrateur sera
toujours possédé d'un amour fou, terme de la rhétorique courtoise, on I'a vu.

40 Quelgues exemples: Selon D, PoirioN, Le Roman de la Rose, p. 47, le réveur aurait su éviter
le danger du désir narcissique, «puisque dans le miroir un autre mystére va attirer plus loin, confor-
mement ... a la logique de 'amour vrai.». F. Goroin, The Mirrer of Narcissus in the Courtly Love
Lyric, Ithaca/New York 1967, p. 54, est de I'avis que «the Dreamer escape(s] the fate of MNarcisus».
Une opinion analogue se rencontre chez E. KGHLER, Journal des Savanis, art, cit., 102,



114 Martin Thut

verger (1564), I'«objet» réfléchi dépend du point de vue du spectateur. Ainsi, le Nar-
rateur concevra son «objet» dans un endroit écarté; il le remarquera «entre mil
choses» (1615) et va élire un seul bouton de tout le «rosier» (1655s.): le texte met en
évidence que le Narrateur arrive prés de sa « Rose» aprés toute une série de choix.
Ces choix ne sont cependant pas libres: c’est le désir, «grant envie» (1619), qui méne
le Narrateur vers son but. En se rappelant I"origine de ce désir, les deux cristaux, on
constate que la « Rosen est en dernier lieu une image narcissique?!,

Le trajet de la quéte montre que la « Rose», tout en se dévoilant, se réserve: Dans
les deux parties du roman, I'approche de la « Rose», interrompue par divers obstacles,
conduit & une avance trop audacieuse (le baiser, 3478 ; le désir de la toucher, 14808ss.)
qui améne un interdit renforcé. Bref, comme Amors I'a prédit au Narrateur:

Ce que querras ne verras pas (2322)

L’amour ne sera jamais plus que 'amour d’un objet lointain42, ou plutdt de son image,
que le Narrateur ne cessera de vouloir surmonter pour arriver i 'objet réel.

1.5 Les lecteurs du Roman de la Rose — victimes du « miréors perilleus» ?
Comme le Narrateur, le lecteur43 verra son attente trompée & la fin du roman. Leurré
par des promesses grandioses, comme:

Qui du songe la fin orra

Je vous di bien que il porra

Des jeus d’Amors assés aprendre,

Par quoi il vueille bien entendre

Que je die et gque j'encomance

Dou songe la senefiance.

La vérité qui est couverte

WVous sera lores descouverte

Quant espondre m'orrés le songe,

Car il n’i a mot de mengonge. (2067-76)44

Le lecteur s’exposera au triste sort de I'amant malheureux:

Lors feras chatiaus en Espagne
Et avras joie de noient... (2442s.)

e

Lors commenceras a plorer
Et diras: «Dieux! ai je songié? (2448s.)

41 T1 est intéressant de constater que la psychanalyse utilise le terme d’«image narcissique idéali-
séew pour une projection du désir narcissique dans un objet idéal. Cf. G. RosovLato, Le Narcissisme,
Nouvelle Revue de Psychanalyse 13 (numéro « Narcisses», printemps 1976), 7-36, en particulier 225, -
Dans son livre La Rose et I"Utopie, Paris 1976, 1.-C. PAvEN arrive par une tout autre voie que la ndtre
a la constatation que «la finemors est authentiquement narcissique dans la mesure ol la Rose n'est
pas autre chose qu'une image mythique, pour ne pas dire un phantasme de Pegow (p. 18).

42 Pour le topos du désir du lointain, cf. R. DraGoNETTI, RGand, art. cit., 45ss.

43 Précizons que nous comprenons sous ce terme le Narrataire, manifesté dans le fexte par le
pronom «vous», a distinguer du lecteur extratextuel. Ce qui nous intéresse, c'est donc I'image du lec-
teur telle que le roman lui-méme nous la donne.

44 [Yautres promesses suivent les vers 15, 28, 1600, 15147, 21213 etc.



Marcisse versus Pygmalion 115

Lui aussi se réveillera brutalement, car, comme Amors 'a prédit, la «senefiance» se
dérobera par la fin du songe (cf. infra, 3.5).

Qu’un personnage nommé Amors joue un role capital dans un roman qui se pro-
clame «Art d’Amors» (38), personne n'en sera étonné. C’est sous son attribut, la
«Rose» (893-96), que tout le roman se place; en tant que suzerain du Narrateur
(1955-58), il prendra méme une place privilégiée comme instance d’énonciation, ce
qui se montre dans son exposé des commandements et épreuves auxquels le Narrateur
devra se soumettre (1884-2764). Qu’'on se souvienne a cet égard surtout de sa pro-
phétie (10526-678): dans ce passage central, il est censé exister méme avant les
«auteurs» du livre!

Amors inspirera I'amour au lecteur («Qui amer vuet, or y entende», 2061), par
son langage, bien sr: car qu’est-ce que la robe d’Amors (876-901) sinon une variation
métaphorique sur le théme des couleurs et des fleurs de rhétorique 745 — Mais avant
tout, Amors, personnage ai.lé, est 'oiseleur:

Car Cupido, 1i filz Venus

Sema ici d’Amors la grainne,

Cui toute a tainte la fontainne,

Et fist ses las environ tendre,

Et ses enginsg 1 mist pour prendre
Damoiseles et damoiseaus,

Qu’Amors ne veut antres oisiaus. (1588-94)

Or, Amors prédit qu'il fera de «Jean de Meung» son envoyé:

Je I'afubleré de mes eles

Et li chanterai notes teles

Que puis qu’il sera hors d'enfance,

Endoctrinés de ma sciance

11 flelitera mes paroles

Par quarrefors et par escoles

Selonc le langage de France,

Par tout le regne, en audiance,

Que jamés cil qui les orront

Des dous maus d’amer ne morront ... (10637-46)

L’auteur du Roman de la Rose deviendra le porte-parole d’Amors, maintenant le
lecteur dans le méme état que Narcisse et le Narrateur. Dans cette perspective, le
roman prend la méme faculté que I'«oignement precieus»: son langage est un remede,
mais un remede dont il faut se méfier, car I'oiseleur est un personnage astucieux:

... 1i oiselierres
Qui tent a I'oisiau comme lierres
Et I'apele par dous sonnés (21491-93)

43 CI. supra, section 1.3, et LausBerG,; § 540, 8: «Der ornatus mit dem Akzent auf der varietas
heilt flos.»,



116 Martin Thut

li fox oisiaus de li s’aprime,
Qu’entendre ne set le safime

Qui I'a mis en deception

Par figure de diction... (21497-500)

Nous constaterons vers la fin du roman comment se déploieront les piéges de la
fiction.

1.6 Les miroirs linguistiques
Aprés avoir examiné 'aspect thématique des miroirs dans le Roman de la Rose,
nous procéderons maintenant a une «micro-analyse» de leurs aspects au niveau de la
langue proprement dite, car c’est la aussi que I'étonnante complexité de ce roman se
manifeste.

Le moment décisif, celui ol le spectateur devient victime d’Amors en jetant son
regard dans le miroir, revient trois fois aprés 'exemplim de Narcisse. — D’abord, le
Narrateur dit que

(A) Ou fons de la fontainne aval
Avoit deus pierres de cristal
Qu’a grant entente remirai (1537-39, segment A)

Suit une description de I'image que les 2 cristaux font naitre. — Le segment B contient
un rappel de I'histoire de Narcisse et généralise ensuite en disant que n’importe quel
spectateur serait attrapé par le piége du miroir:

(B) Clest li miréors perilleus,
Ou MNarcisus li orguilleus
Mira sa face et ses vex vers,
Dont il jut puis mors touz envers.
Qui en cest miréor se mire
Ne puet avoir garant ne mire
Que tel chose a ses vex ne voie
Qui d’amer I'a tost mis en voie. (1571-78)

Aprés avoir développé la puissance de la fontaine, le Narrateur revient & sa propre
aventure (segment C):
(C) Aprés me pris a regarder

Et la fontainne a remirer

Et les cristaus6, qui me monstroient

Cent mile choses qui paroient.
Mes de fort hore m'i miré. (1603-07)

Chaque segment mentionne le miroir et souligne I'intensité du regard, soit par un
qualificatif («a grant entente», segment A}, soit par une redondance des lexémes du
regard («se mirer», «yex», «regarder» etc., segments B et C).

46 Legon de Lecoy - celle de Poirion, «wescris», nous parait douteuse.



Marcisse versus Pygmalion 117

La langue reproduit les miroitements par la répétition de voyelles ou syllabes:
(A) Ou fons de la fontainne aval (1537)

Qu’a grant entente remirai (1539)
(B) Mira sa face ... (1573)
... miréor (se) mire
(ne) mire (1575s.)  jeu de reflets en mir-

{ figura etymologica)
Ce segment comporte en outre une abondance exceptionnelle en rimes identiques.

(C) Mes de fort hore m'i miré (1607)
... deceii (1609) passage qui suit immédiatement
... elisse ... cogneii (1610) apreés le segment C

Le son et le sens se rejoignent dans ces passages analogues.

Au niveau lexical aussi,-on assiste 4 un jeu spéculaire entre les trois segments: B,
qui traite du malheur de Narcisse et se distingue donc des passages A et C, agit
comme un mireir (mot mis en relief dans ce segment) entre ces deux segments: Comme
s'il les réfléchissait, les lexémes «cristal» et «remirer» ne se rencontrent que dans A
et C — en position inverse!

Au niveau sémantigue, nous reléverons le seement C, celui qui est le plus impor-
tant pour la suite du récit, en ce qu’il concerne directement I'aventure du Narrateur:
Le moment ot celui-ci se regarde dans le miroir y apparait trois fois, avec des struc-
tures sémantiques distinctes. Si le Narrateur est Agent et le miroir Patient47 aux
v. 1603s., ce rapport est renversé aux v. 1605s., pour aboutir & la structure finale
(1607) ol le Narrateur, devenu Agent et Patient a la fois, est compris dans une action
ré-fléchie au sens étroit de 'expression.

1.7 Le role du regard

Dans Ovide, c'est dans le regard que commence, se maintient et se termine (par la
mort) la passion amoureuse de Narcisse (Mér. III, 420-503). — Encore une fois,
I’épisode correspondant dans le Roman de la Rose ne reproduit ce théme que de
fagon sommaire: le moment de tomber amoureux est lié au regard (1483s.). La densité
du motif est transférée a 'aventure du Narrateur: L’abondance des verbes de la per-
ception visuelle suffirait 4 elle seule a le prouver. Mais c’est la suite de Ihistoire du
Narrateur qui développe ce théme fondamental: Il n'est en rien surprenant que les
fleches d’Amors frappent le Narrateur non seulement au cceur, foyer traditionnel de
Famour (1766, 1823, 1858), mais aussi dans I'ceil (1694, 1743). Le discours d’Amors
au Narrateur révéle méme que c’est I’ceil qui est le centre de ’amour, et non le coeur:

Qui ce qu'il aime plus regarde
Plus alume son cuer et larde, (2345s.)

47 Agent: celui qui est & I'origine d"une action; Patient: celui qui la «subit» ou en est la cible,



118 Martin Thut

Car li ciwers de riens ne se diaut
Quant li gel voient ce qu'il viaut. (2749s.)

C’est donc 14, dans le regard, que 'amour et la tromperie se joueront tout au long de
notre roman.

11 est de ce point de vue significatif que la cinquiéme fléche d’Amors s’appelle
Biau Semblant (1840-80): de caractére ambigu, elle blesse et guérit a la fois (cf. supra);
son nom ne signifie pas seulement «extérieur» et «mine», mais fait aussi allusion a
I'apparence, au paraitre trompeur. -~ Ce mot «semblant» revient dans un autre nom,
Fausemblant, celui du personnage le plus contradictoire de tous: Fils de Barat (=trom-
perie) et d’Ypocrisie, c’est un étre de la tromperie, du déguisement, du mensonge
visuel aussi bien que linguistique (cf. sa «confession», notamment 11187-11220, et la
«ruse des faux pélerins», 12033ss.).

En acceptant Fausemblant comme vassal (12010ss.), Amors poursuivra I'assaut
du Chiteau de Jalousie sous le signe de la tromperie. La quéte de la « Rose» s’en
trouve compromise — il s’agira de savoir distinguer le paraitre de I'étre a la fin du
Roman de la Rose ...

2. Pygmalion

Abordons maintenant le deuxiéme volet du Roman de la Rose avec une de ses scénes
principales, I'épisode de Pygmalion (20817-21214). Il nous importera de ne pas le
traiter isolément, comme beaucoup de critiques I'ont fait, mais de le mettre en rapport
avec I'histoire de Narcisse. Ce faisant, nous espérons arriver non seulement 4 une
meilleure compréhension de I'aventure de Pygmalion, mais du roman dans son unité.
Car c’est bien la que se situe son importance.

2.1 Les Métamorphoses et le Roman de la Rose

Le récit suit Ovide, Mér. X, 243-297 (ss.). — Pour ne relever que les différences les
plus frappantes, nous dirons que nous assistons 4 la méme transposition de I'épisode
du registre mythique au registre courtois que pour le cas de Narcisse. Et, surtout, le
récit s’épand considérablement: d’une cinguantaine de vers chez Ovide, on passe a
prés de 400. Le développement se situe notamment au niveau des paradigmes vesti-
mentaires et musicaux, qui donnent au récit du Roman de la Rose son caractére
spécifique.

2.2 L’aventure de Pygmalion dans le Roman de la Rose

Dans Ovide, Pygmalion vit en chasteté pour se protéger contre la nature de la femme,
qui est essentiellement mauvaise (Mér. X, 243-46). Sa statue n’est ainsi qu'une sem-
blance de femme: il crée «formam... qua femina nasci/nulla potest» (v. 248s.), car
il s’agit pour lui de ne pas entrer en contact avec une femme réelle. — Or, dans le
systéme de valeurs du Roman de la Rose, notamment dans sa deuxiéme partie,



MNarcisse versus Pygmalion 119

refuser d’aimer, c’est-d-dire choisir Chastaé, ne peut pas manquer d'irriter Vénus,
force antagoniste de celle-ld. Pygmalion encourt ainsi la vengeance d’Amors:

Amors en son regart le lasse

Si fort qu’il ne set que il face. {20839s.)48
Tout comme Narcisse, Pygmalion «s’esbahist» (20836) a la vue de sa statue: 1] est
hors de lui. Si Narcisse était tombé dans les lacs d’Amors sans s’en rendre compte, le
Narrateur s'était apergu que le miroir 'avait trompé, sans pour autant pouvoir
résister 4 la «rage» d’amour. Or, Pygmalion se retrouve dans exactement la méme
situation:

Or sui par ceste [sc. ymage] mal baillis,

Par li m'est touz li sens faillis. (20847s.)

Or sui je li plus fox du sicle! (20857)

Lui non plus ne saura se dégager du piége dans lequel il est tombé, et les symptdmes
de son amour rejoignent ceux que nous avons pu découvrir pour le Narrateur:

En un estat point ne demore:

Or aime, or het, or rist, or plore,

Or est liés, or est a mesaise

Or se tormente, or se rapaise ... (20933-36)

Un autre passage nous révéle encore une fois que son amour est un amour fou (tout
se joue icl 4 la rime!) et trompeur — et qu’il est lié & la mort:

Ensint eccist, ensi afole

Son cuer et sa pensee fole

Pymalions li deceiis, ... (21065-67)

Car «Amors tost sens et savoir» (20924), 4 tel point que Pygmalion se demande «dor
2ié¢ 7» (20843) — un renvoi manifeste & la problématique complexe du songe dans notre
texte.

Dans la deuxiéme partie du Roman de la Rose apparait une nouvelle conception
de I'amour, sans toutefois remplacer pour de bon celle qui avait caractérisé la premiére
partie (nous y avons fait allusion sous 1.4). Il nous semble en effet qu'il faudrait
davantage tenir compte des aspects qui rapprochent les passions amoureuses de Nar-
cisse, de Pygmalion et du Narrateur, ce que beaucoup d’exégétes ont eu tendance 4
négliger.

Le grand représentant de la nouvelle doctrine amoureuse est Nature, — Génius, son
messager, sermonne 'armée d’Amors (et avec elle toute ["humanité) de s’adonner a
'amour naturel,

Por les choses continuer
Que mort ne puisse tout tuer. (19559s.)

48 Lecoy donne «raiseaus» au lieu de «regart». La legon de Poirion nous semble ici heureuse: elle
met en évidence que tout se joue dans le regard.



120 Martin Thut

Alnsi,
Voit chascuns embracier s’amie
Et son ami chascune embrace (19886 s.)

Mais gare a ceux qui vont «arer en la terre deserte» (19645)! Dans une métaphore
scripturale, ils sont placés sous le signe du pervers, de I'envers:

Cil qui tel mestresse despisent [sc. Nature]

Quant a rebors ses lettres lisent

Et qui, por le droit sens entendre,

Par le hon chief nes vuelent prendre

Ains parvertissent 'escriture ... (19657-61)
Comme nous I’avons vu pour Narcisse, I'image de I'envers indique ici la mort: C’est
elle qui aura raison de I’humanité si les hommes ne lui résistent pas, par leur «genera-
cion» naturelle. — Or, Pygmalion avoue qu’il a bafoué les lois de Nature:

... ceste amor est si orrible,

MN'ele ne vient pas de Nature.

Trop mavesement m'i nature;

Mature en moi mavés fil a
Quant me fist, forment s’avila. (20862-66).

Le nom de Nature retentit dans ces vers comme l'instance supréme 2 laquelle Pygma-
lion se sent redevable. Pourquoi?

2.3 Art versus Nature: Pygmalion et le Narrateur

La statue de Pygmalion, produit de son «engin» (20822), s'oppose dés le début a
Nature: sa beauté surmonte celle des modéles de la beauté naturelle, Héléne et Lavinie
(20831). La statue n’atteint d’abord qu’une semblance de vie: le verbe modal «sem-
bloit» introduit la dimension du paraitre.

Cette semblance de vie est précisément ce qui caractérise les créations d’Art. Le
roman met en évidence ses efforts a singer Nature (16013-112), qui, en tant que fille de
Dieu, a le privilége d'imiter son acte créateur. Il arrive cependant 4 la conclusion
péremptoire «ja tant Nature n’aconsivra» (16072)49: Art n’est que le copiste du co-
piste; le probléme d’Art est exactement celui qu’aura Pygmalion:

correspond aux vers
suivants (Pygmalion):

Car Art cumibien) qu’ele se pene ... (16035)

De faire choses quex gue soient (16037)

... [exemples]

... beles dames bien parees } 20826.01/02;

Bien portretes, bien figurees, 2831-34

Soit en metal, en fust, en cire

Ou quelcungues autre matire, (16055-58) } 20518-20

49 Pour Art comme singe de Nature, voir 'article cité de R, DraGoNeTTy, in: Mélanges J. Rych-
ner, et E. R, Curtius, Enropdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948, p, 522s,



Marcisse versus Pyemalion 121

Ja por figure ne por trais
Ne les fera par eus aler,
Vivre, movoir, sentir, parler. (16062-64) 20851-53

Les correspondances thématiques et méme lexicales entre les deux passages sont
évidentes. — Le hiatus entre Art et Nature, non-vie et vie se montre dans I'épisode de
Pygmalion jusque dans la structure des vers:

... ele sembloit aussi vive [la statoe]
Cum la plus bele riens qui vive [créature de Nature]
(20829s.)

Ne ne furent miex faconneess?
Tant fussent bien en fagon nees [créatures de Nature: Héléne et Lavinie] (20833s.)

Ces quatre vers exploitent d’une facon trés subtile les possibilités de la rime identique:
La premiére paire oppose le verbe conjugué (forme dynamique) de la vie a sa forme
statique, adjectif + verbe auxiliaire, qui modalise encore la vie de la statue. — Les vers
20833s. exploitent non plus la catégorie, mais le sens des mots 4 la rime: la statue,
produit d’Art, n’est que fabriquée, tandis que Nature a produit Héléne et Lavinie par
la naissance.

Pygmalion est donc représentant d’Art: en tant que concurrent et imitateur («m’i
nature», 20864) de MNature, il est voué i I'échec, n’ayant pas le don de faire vivre.

Le Narrateur se présente sur ce point comme un deuxiéme Pygmalion (aprés avoir
vécu le sort de Narcisse):

Bien la [sc. Nature] vosisse a vous descrire:
Mes sens n’i porroit pas soffire.

Mes senz! Qu’ai je dit? c¢’est du mainz!
Non feroit voir nulz sens humainz

Ne par vois vives, ne par notes,

Et fust Platonz ou Aristotes,

Algus, Euclidés, Tholomees,

Qui tant orent grans renommees
D’avoir esté bon escrivain:

Lor engin seroient si vain,

S'il osoient la chose emprendre,

Qu’il ne la porroient entendre,

Ne Pymalions entailler. (16165-77)

On le voit: le Narrateur reste I'image d’un disciple d’Art — I'ceuvre littéraire est ceuvre
d’Art et jamais de Nature. Les efforts du Narrateur pour déerire Nature se solderont
par un échec, tout comme les efforts de Pygmalion pour créer une statue vivante - le
texte souligne le rapport entre les deux personnages:

30 Llellipse «[que la statue]» rattache «fagonnecs» & la statue,



122 Martin Thut

Narrateur: Pygmalion:

... tout mon sens y usé

Comme fox et outrecuidiés Or sui je li plus fox du sicle

(16216s.) (20857)

Ains me poist le cuer crever,

(16222)

Que par penser la compreisse Comment fu ceste amor pensee ?
(16225) (20850)

La beauté supréme de Nature laisse le Narrateur sans paroles:

Por ce m’en sui a tant teiis (16230)

Tant est bele que plus n’en sé. (16232)

Devant Nature, le Narrateur n’est plus que bouche bée, incompréhension muette,
comme Pygmalion, qui «s’esbahist a sol meime» (20836) en essayant d’'imiter Nature.
Si nous venons d’'opposer ainsi Art et Nature, nous n’oublierons cependant pas
d’indiquer une astuce du Roman de la Rose qui ne doit pas passer inapergue: Qu’est-
ce que cette figure de Nature, inscrite dans le roman, sinon un produit d’Art?
Retournons & 'aventure de Pygmalion: Pour désigner sa statue, le texte utilise le
terme d’«ymage», I'expression habituelle pour une statue ou un portrait dessiné, bref,
un produit d’Art. Or, le terme imago s’'emploie aussi en rhétorique:
... quas garraciog Graeci vocant, nos sane visiones appellemus, per quas imagines rerum
absentium ita repraesentantur animo, ut eas cernere oculis ac praesentes habere vide-
amur... (Quintilien3! ; nous soulignons)
L’imago est dans ce contexte décidément liée au paraitre: c’est I'enjeu d’une mimesis
littéraire qui entend produire un effet de réel dans I'éternel combat entre Nature et Art.
On voit bien comment ceci s’applique aux efforts de Pygmalion pour animer sa statue:
Est-il besoin de dire que ces scénes n’ont pas la fonction «to heighten the comedy in-
herent in the story»32? L'importance capitale des vétements dans le Roman de la
Rose — qu'on pense aux deux manches cousues (98, 561, 18000, 21002), image de
I'ceuvre et de sa dualité, 4 la robe d’Amors (876-894), & «la robe que je devise» (65),
robe de la terre et du texte i la fois — nous rend attentifs & I'occupation de Pygmalion.
La récurrence extraordinaire des termes du vétement montre que ce qui est en
question aux v. 20931-21020, c’est bel et bien une mise en scéne de la vestitio, procédé
rhétorique qui appartient & la troisiéme des rhetorices partes, I'elocutio, que Cicéron
caractérise en ces termes:

... €a [sc. inventa] denique vestire atque ornare oratione [deberet orator]»3? (nous souli-
gnons)

51 Lauseera, § 811, p. 402; cf. aussi §§ 422, 810 et 828, p. 412. Pour mimesis, voir §§ 1162-1242,

52 T. D, Hivw, Nareissus, Pyvgmalion, and the Castration of Saturn ..., StPh. LXXT (1974), 404~
426, en particulier 412,

53 LAUSBERG, § 255; cf. aussi § 455.



Marcisse versus Pygmalion 123

La vestitio est donc le procédé de la matérialisation de la pensée par le travail du
langage, matérialisation qui va de pair avec 'ornatus.

En insistant sur le paradigme vestimentaire, 'auteur renvoie, par le biais du Nar-
rateur, & la métaphore textile du livre, qui est probablement I'une des plus répandues,
dans la culture occidentale, de toutes les métaphores pour le travail poétique™4. Le jeu
des vétements a été mis en rapport avec la «technique des variations courtoises de la
métaphore»33, technique liée aux colores de 'ornatus: Les couleurs des tissus dont
Pyzmalion pare sa statue et les bijoux dont il I'embellit nous en disent long sur 'or-
nement rhétorique — vu & cette lumiére, Pygmalion, I'artiste, devient le semblable du
poéte qui passe par 'elocutio. — Ainsi, un entrelacement subtil des vers fait briller un
vrai bijou linguistique:

Et treceoirs gentiz et greles

De soie, et d’or, a menus peles;

Une mout precieuse atache

Par dessus la crespine atache,

Et par dessus la crepinete
Une corone d’or grelete... (20965-70)

Manifestement, le langage poétique entend ici imiter les effets ornementaux des bijoux.
Et le texte continue:

Une corone d’or grelete,

Fete de precieuses pierres,

En biaus chatons en quatre quierres

Et a quatre demi compas,

Sanz ce que je ne vous cont pas

L’autre pierrerie menue ... (20970-75)

Encore une fois, la rime a un effet de sens important: «compas» — c’est le cercle,
résultat du travail de I'artiste (rappelons-nous qu’au v, 20826.02, le verbe «compas-
ser» s’applique & la statue de Pygmalion) — et le «conter» du Narrateur se rejoignent,
en tant que manifestations d’Art.

La mimesis tactile (sculpture, voir les illusions de Pygmalion, 20927-30) et visuelle
(peinture des vétements) s’étend au domaine acoustique®: la chanson, la musique
instrumentale et la danse de Pygmalion se présentent comme un nouveau champ
métaphorique ot les pouvoirs du langage poétique en tant que phénoméne rythmique
et acoustique (surtout au moyen dge!) sont explorés:

Puis prent fretiaus et si fretele
Puis chalemiaus et chalemele

3 Selon E. R. Curmius, Ewropdische Literatur und lateinisches Mirtelalter, p. 320, Alanus,
scolastique du XITe siécle, met en rapport le livre avec la robe de Rhétorique. Cf. aussi p. 315-329,

3 R. DRAGONETTI, in: Mélanges R. R. Bezzola, art. cit., p. 104,

56 Cf, LAusBERG, § 1162, pour la correspondance entre rhétorique, peinture el musique au moven
dge, cf. CurTIUS, 0p. cit., D. 87s.



124 Martin Thut

Puis tabor, et flelite et tymbre,

Si tabore et fleiite et tymbre:

Citole prent, trompe et chievrete,

Si citole, trompe et chievrete;

Psalterion prent et viele,

Et psalterionne et viele ... (21043-50)

Ces vers rendent d’une maniére admirable le mouvement rythmique de la musique
et créent, par le schéma répétitif substantif-verbe dérivé, un tissu de sons qui se répon-
dent. Les efforts mimétiques de Pygmalion retrouvent ainsi le travail poétique de
I'auteur. — Mentionnons encore qu’aussi le chant de Pygmalion renvoie a ce travail:
gqu’on se souvienne du fameux vers initial de I’ Enéides7.

L’illusion que ce vaste champ de procédés mimétiques produit est si puissante que
Pygmalion appelle son «ymage» «Dame» (20908): il est trompé & un tel point par
cette image du réel qu’il met en scéne son mariage avec la statue (21012-20) et qu’il
essaie méme de le consommer avec elle dans son lit (21059-61). Mais I'échec ne se fait
pas attendre: Pygmalion, «li decelis» (21067), n’aime qu'une «ymage» (21068) - retour
au nom initial de la statue qui cldture le programme narratif de la mimesis.

La suite du récit se rattache, parfois d’assez prés, a Ovide, Mér. X, v. 270-94, Le
role de Vénus devient cependant plus actif dans le Roman de la Rose: c’est décidé-
ment elle, et non un baiser de Pygmalion, qui «envoia ame» a la statue (21117). -
Dans la deuxiéme partiec du roman, Vénus prend une grande importance: c¢’est aussi
elle qui rend possible I'assaut réussi du Chéateau de Jalousie. Il s’agit seulement de
savoir si son intervention prendra un aspect positif ou non ...

A la suite de son intercession, nous ne nous étonnerons pas de voir Pygmalion pris
dans un délire d’amour devant sa statue:

Et quant de plus prés la regarde
Plus art son cuer et fiir et larde.., (21131s.)

Passage qui reprend presque mot 4 mot ce qu’Amors a dit au Narrateur:

Et saches que du regarder
Feras ton cuer frire et larder ... (2341s.)

Pygmalion devient donc un amant martyr. — Est-il besoin de le souligner? Comme
pour le Narrateur et Narcisse (cf. section 1.7), le regard joue un role primordial dans
I'amour de Pygmalion. La vestitio de la statue, mimesis visuelle, comporte a cet égard
un trait significatif: Le sculpteur ne couvre pas le visage de sa statue (20955) pour
maintenir la communication visuelle avec elle, ce qui va enfin I'exposer & la vision
mensongére de la statue «vivantey.

2.4 Le Moi et I'Autre: Pygmalion dans le Roman de la Rose
Encore davantage que le mythe de Narcisse, celui de Pygmalion a provoqué des inter-

57 Chanter, c’est travailler le langage; cf. Curtius, op. cit., p. 155.



Marcisse versus Pyamalion 125

prétations idylliquess. Et, en effet, il semble proposer une solution heureuse — mais
ne nous fions pas trop aux apparences en lisant le Roman de la Rose ...

A la fin de I'épisode de Pygmalion, on rencontre encore une de ces fameuses pro-
messes du MNarrateur (cf. supra, 1.5):

Bien orrois que ce segnefie

Ains que ceste ovre soit fenie, (21213s.)
Il n’en sera rien, on s’en doute — ce qui nous reste, c’est de bien lire le texte ...

Aprés 'invocation de Vénus, en rentrant chez sa statue, Pygmalion hésite: est-ce
la vie qui anime son «ymage»?

Ne set se c’est mengongne ou voir (21140)

... il a poor d'estre enchantés, (21143)

L’écart entre vérité et mensonge est indécis; le monologue de Pygmalion est d’un
intérét primordial dans la perspective de tout le roman:
Voille je pas? Nennil, ains songe.

Mes onc ne vi si apert songe.
Songe ? par foi, non fais, ains veille. (21145-47)

Pygmalion se trouve pris dans le dilemme veille/songe, en rapport avec celui de vérité/
mensonge: deux dichotomies de 'homologation desquelles, on I'a vu, dépend toute la
senefiance du roman. — Cet énoncé de Pygmalion se présente, en réduction, comme le
trajet narratif du Roman de la Rose lui-méme: veille — songe — songe «apert»
(= manifeste: illusion de réel) — veille: Le Narrateur et Pygmalion se rencontrent de
nouveau.

2.5 Les miroirs linguistiques
La réponse de la statue est extrémement importante dans notre examen des rapports
entre Pygmalion et son «ymage»:

[B:] Est ce fanfome, ou anemis... T» (21149)

X

[St:] Ce n’est anemis ne fantome
Douz amis, ains sui vostre amie,
Preste de vostre compaignie
Recevoir, et m’amor vous offre,
S%il vous plest recevoir tel offre.» (21154-58)

58 Méme ceux des critiques qui tiennent compte du rapport que le Roman de la Rose établit entre
les deux mythes ne le font sguvent que pour les opposer: Pygmalion réussirait la ol Narcisse a échoué.
- A titre d'exemples: A. M. F. Gunn, The Mirror of Love, Lubbock/Texas 1932, voit dans 'aventure
de Pygmalion «attainment of maturity» (p. 288); D. Pomrion, Nareisse et Pyemalion dans le Roman
de fa Rose, in: Essays in Honor of L. Selano, Chapel Hill 1970, p. 153-165, parle de «triomphe sur le
vide et la mort» & la fin de son article. Cf. aussi: id., Le Roman de la Rose, p. 198s. T. D. HiL,
SrPh, LXXT (1974), art. cit., passe en revue les opinions critiques & ce sujet pour arriver 3 une inter-
prétation semblable, qui le conduit & une vue & notre avis assez simpliste de la fin du roman.



126 Martin Thut

La réponse de la statue «vivante» se révéle n'étre qu'un reflet de la question de Pygma-
lion - le chiasme lexical projette le doute sur «ceste merveille» (nous comprenons la
négation — élément nouveau — comme expression du désir de Pygmalion).

Les vers qui suivent le renforcent encore: non seulement ils contiennent des effets
d’écho, de reflet, mais encore ils mettent en scéne la structure d’un don réciprogue
incomplet: la «réponse» de la statue ne concerne en dernier lieu que le contre-don
dont elle doit étre le donateur («offre»), tandis que le don n’est envisagé que du coté
du donataire («preste de ... recevoir»). La statue n’expose en effet aucune revendication
de sa part — un fait qui devient logique si 'on considére son énoncé comme rien
d’autre que le reflet du désir narcissique de Pygmalion: Vénus a donné une vie trom-
peuse 4 une projection du sculpteur lui-méme, & un pro-ductum de son art qui est
appelé 4 incarner le role passif dans une passion dont Pygmalion se constitue en part
active.

Le texte met en relief que ce pro-ductum narcissique est d’'une beauté extréme, au
méme titre que le reflet que Narcisse voit dans la fontaine et la Rose que le Narrateur
choisit dans le Jardin de Deduit: les objets du désir narcissique, produits de I'idéalisa-
tion, n"admettent plus que I’hyperbole:

Narrateur[« Rose»

Entre ces boutons en eslui
Un si tres bel, qu'envers celui
MNus des autres riens ne prisé
Puisque je 'oi bien avisé;
Car une color 'enlumine
Qui est si vermeille et si fine

Con Nature la pot plus faire. (1655-61)
Narcisse[reflet:

Qui cuida veoir la feture

D’un enfant bel a desmesure., (1487s.)
Pygmalion/statue:

Si devint si tres bele dame
C’ongques mes en nulle contree
MNavoit I'en si bele encontree, (21118-20)

L’illusion de Pygmalion rejoint celle de Narcisse: comme lui, il croit aimer I'Autre,
mais n’aime que le Moi, & savoir une image narcissique devenue objet.

La frontiére entre Moi et Autre commence a se dissoudre dés qu’Amors a attrapé
notre héros:

Sovelment as mains la detaste

Et croit, aussi cum se fust paste,

Que ce soit sa char qui li fuie,

Mes c'est sa main qu’il ¥ apuie. (20927-30)

Le flou de la distinction s’apergoit jusqu’au pronom possessif. — Aprés la transforma-
tion — nous venons de le voir — les frontiéres entre Moi et Autre s'effacent: 4 un certain



Marcisse versus Pygmalion 127

endroit, ce ne sont plus que deux personnages au comportement parfaitement iden-
tique:

... 8i 'entrefient

D’amors, et de dons se mercient,

N’est joie qu’il ne s’enfrefacent;

Et par granz amors s’enfrebracent;

Cum deus columbiaus s'entrebaisent
Mout s'entr’aiment et mout se plaisent. (21165-70)3%

Deux sujets se sont amalgamés dans un seul pronom personnel et un préfixe, comme
le réel et le reflet se rencontrent & la surface du miroir de Narcisse...®0 — Examinons
encore le passage suivant:

Or est Pimalions aaise,

Or n’est il riens qui li desplaise,

Car riens qu'il vueille el ne refuse

Se rienz oppose, el est concluse;

S’ele commande, il obeist:

Por riens ne la contredeist

Draccomplir [f tout son desir. (21175-81)

Le pronom de la derniére ligne fait probléme. Dans sa traduction du Roman de la
Rose (Paris 1971-76, t. I1, vol. 4), A. Lanly traduit les deux derniers vers ainsi: «en
aucune fagon il ne lui refuserait d’accomplir tout ce qu'elle désiren. Mais «contre-
dire» signifie en premier lieu «défendre, interdire»: ce sens peut étre maintenu en
traduisant: «en aucune fagon il ne lui inferdirait d’accomplir tout ce qu'il désiren,
car selon T-L, AW, «li» s’applique au masculin comme au féminin (datif atone).

En adoptant notre traduction, nous serions en présence de la méme structure in-
compléte du don réciproque qu'auparavant: la statue ne serait alors qu’une projection
appelée a donner satisfaction a Pygmalion, sans obligation de la part de celui-ci. Il n’est
toutefois pas nécessaire de se fixer a 'une ou I'autre des traductions: comme le
préfixe entre-, le pronom /i, dans son ambiguité, fait se confondre la statue avec
Pygmalion: elle est le reflet de I'artiste.

2.6 La descendance incestueuse

Dans Ovide, tout semble finir bien: la naissance de Paphos est le résultat d’un mariage
auquel Vénus assiste. Bien sir, I'histoire de la descendance de Pygmalion est mal-
heureuse (Mér. X, v. 300: «Dira canam»), mais elle semble constituer un récit 4 part:

5% Lédition Lecoy donne une redondance encore plus grande du préfixe entre-,

60 Cf. R, DraconerTt, in: Mélanges R. R, Bezzola, art. cit., p. 109, Cette interprétation de la
repétition du préfixe entre-, que la ndtre suit en partie, s’oppose & celle de 1.-C. Paven, L'espace et le
tewmps dans le Roman de la Rose, CHLR, 1978 (2/3), 253-257: «l'exemplum de Pygmalion développe
une érotique de la réciprocité féconde soulignée..., par I'usage répété du préfixe enmtre» (256). Le méme
critique met en relief que c'est le bonheur qui caractérise 'amour de Pygmalion: Le bonlienur dans la
litrérature francaise aux Xlle et Xille siécles, CHLR, 1980 (1), 1=18, en particulier 15; et La Rose et
I"Utopie, p. 229ss,



128 Martin Thut

de par sa longueur, elle n'est plus directement en contact avec I'aventure de Pyzma-
lion.

Or, dans le Roman de la Rose, la descendance nous semble remplir une fonction
bien définie dans 'ensemble de I’épisode, voire du roman.

Le texte nous suggére que 'enfant de Pygmalion et de sa statue est mile: la dési-
nence -us remplace le -os dans Ovide et au v. 21186. Ceci a trompé méme F. Lecoy:
dans sa table des noms, t. ITl, il donne «PApPHUS, fils de Pygmalion». Méme faute de
lecture — ou d’interprétation ? — chez J.-C. Payen, La Rose et I’Utopie, p. 235. - Or,
Ovide souligne qu’il s’agit d’une fille:

Illa Paphon genuit, de gua tenet insula nomen.

Editus hac ille est ... [sc. Cinyras] (Méer. X, v. 297 nous soulignons)

1l est fort probable que ce détail ait été traduit et renforcé dans le Roman de la Rose
de fagon consciente: Ia désinence masculine fait flotter le doute méme sur la descen-
dance directe de Pygmalion.

Le récit de I'inceste entre le roi Cinyras et sa fille Myrrha suit d’assez prés le mo-
déle d’Ovide, en I'abrégeant considérablement. Le fils qui nait de cet amour illicite,
Adonis, joue un role assez important dans notre roman®!. C’est le «douz amis» de
Vénus, qui, malgré la défense de celle-1a, chasse des bétes dangereuses et qui est
finalement blessé mortellement par un sanglier: la filiation de Pygmalion reste mal-
heureuse (15675-750). — Mais ce n’est pas le seul trait qui rapproche Adonis de ses
ancétres: lui aussi vit sous le signe de l'illicite. C'est le deuxiéme amant de Vénus (elle
a trompé Vulcain avec Mars62 et trahit maintenant ce dernier avec Adonis) et participe
ainsi au «double adultére» de la déesse. Mais il y a plus: Qu’est-ce qu’Adonis d’autre
que le produit lointain de Vénus elle-méme? Car c’est elle qui a rendu possible la
descendance de Pygmalion et de sa statue: en dernier lieu, Vénus partage donc un
amour incestueux avec Adonis; il s’avére que le faux paraitre et I'inceste se poursui-
vent jusqu’au dernier membre de la lignée de Pygmalion,

Pour caractériser le faux paraitre et la tromperie, le texte exploite les ressources
de la langue: Un examen attentif de 'aspect phonique du Roman de la Rose montre
que le hiatus [2#] retentit avec une fréquence frappante dans des passages o il est
question de mensonge et de tromperie. — Voici quelques exemples:

Le Marrateur devant Cis miréors m'a decesi

le mircir de Narcisse: Se feiisse avant cogned... (1609s.)
Coquetteries et ruses ... que por ce plus tost pledst

féminines: A ceus que decevoir dedist,  (2037s.)
Déguisement de Fausemblant: Semblant ravoit il [sc. Male Bouche] bien veii

Mes faus ne I'ot pas conned.
Faus iert il, mes de fauceté
MNe Pedist il jamés reté ... (12119-22)

61 Pour les versions du mythe, voir P. GrimaL, Dictionnaire de la mythologie grecque et romaine,

Paris 31963,
62 Cet épisode est évoqué notamment aprés les vers 13840, 14159 et 18061.



Marcisse versus Pygmalion 129

Ilusions de «miroirs et distances»: Et quant ensi sont decesi
Cil qui tex choses ont vedid ... (18231s.)
Pygmalion: Pymalions li deceiis

Por sa sorde ymage esmeiis (21067/8)63

Il est probable que ce signal phonique marque le paraitre d’une chose trompeuse,
mensongére. Le théme du regard revient également sous le «eii» de «veii» - voici de
nouveau rassemblés les thémes fondamentaux du regard et de la tromperie.

Or, dans le passage que nous venons d’examiner, ce signal [2#] est mis en évidence
on ne peut plus clairement:

Touz bons efirs efist eds
S'il n'edist esté deceiis ... (on parle de «Cynaras», 21189s.)

L’emploi massif de ce hiatus nous semble confirmer, au niveau phonétique, ce que
nous venons de constater au niveau thématique: la descendance de Pygmalion se joue
sous le signe néfaste de la tromperie et du faux paraitre: Tout se passe comme si le
récit de sa descendance avait la fonction de nous signaler que 'amour de Pygmalion
a été le plus monstrueux de tous ces incestes: I'amour avec une projection de son
propre désir.

3. Vers la fin du Roman de Ia Rose

Arrivé 4 ce point de la lecture, on aimerait savoir en quoi le rapprochement des 2
mythes de Narcisse et de Pygmalion peut contribuer a I'interprétation de la fin du ro-
man,

Dans son renvoi a I'épisode de Narcisse (208765ss.), Pygmalion se vante que con-
trairement & celui-1a, lui peut toucher son «ymage» et ainsi alléger sa douleur — mais
selon notre analyse, Pygmalion est dupe de la mimesis arrivée au sommet de son pou-
voir persuasif; ceuvre d’Art, la statue ne saura jamais vraiment se ranger du coté de
Nature. L’échec fondamental de I'amour narcissique frappe donc Pygmalion comme
son «prédécesseur»; leur amour n’est rien d’autre qu'amour du reflet, du faux pa-
raitre: voici qu’apparait le miroir, centre fatal du Roman de la Rose, qui est lui-méme
«Miroér as amoreus» (10651). Et ceci a plus d’un titre: il est d’abord somme, ency-
clopédie contenant une multitude de points de vue sur I'amour; en tant que speculum,
il se classe dans un genre didactique trés en vogue au XlIlIe siéclet4. Mais ne serait-il
pas autre chose encore: piége pour ses lecteurs, le plus grand des miroirs trompeurs
qu'il met en scéne dans son texte méme?

63 Quelques autres passages semblables: 3956-38, 4087s., 10640s., 11184-86, 121255, 134635,
18073s.,18237s.

64 Cf, 1. Batany, Approches du Roman de fa Rose, Paris 1973, p. 53s.; R. DracoNETTI, in:
Mélanges R. R. BEzzoLa, art. cil., p. 89; J. FRAPPIER, Histoire, mythes et symboles, Genéve 1976,
p. 150,



130 Martin Thut

Et que faire de la fiction du songe? Le roman cache son secret. Le réve est-il «(ne)
mie mengongier» (4) ou «trufle et mengonge» (18363)7 Nature dit:

MNe ne revel dire des songes
5%l sont voir ou s'il sont menconges...  (18499s.)

Le Narrateur saurait-il franchir le seuil du songe — ou ne serait-ce la qu'un succés
illusoire, a I'instar de celui de Pygmalion, qui se révéle comme tel essentiellement
«aprés coup», dans sa descendance malheureuse? Le Narrateur rejoindrait-il Nar-
cisse ¢t Pygmalion, victimes d’Amors, I'oiseleur et chasseur rusé, et de Vénus, I'épouse
infidele? Autant d’avertissements que le texte nous fournit et dont il faudra tenir
compte en lisant la fin du Roman de la Rose.

La raison principale pour laquelle I'interprétation de ce texte est si ardue consiste
dans le fait qu’il est soutenu par la figure de ’allégorie, dont nous ne retiendrons ici
qu’un aspect interprétatif6s.

aldapyooiay facit continua perapopd (Quintilien)ss

La métaphore et 'allégorie ont donc beaucoup en commun. Dans I'allégorie, une
semblance (un signifiant second, pour I'auteur, renvoyant au soi-disant sensus litfe-
ralis) remplace la senefiance, liée au signifiant original (renvoyant au sensus allegoricus).
Or, ce qui frappe dans notre texte, c’est ['absence quasi totale d’explications de I'allé-
gorie ou d'allusions au sensus allegoricus, procédés qui sont pourtant fréquents pour
ce trope. Le récit ne fait constamment que promettre une explication ou en proposer de
contradictoires.

En lisant la fin du roman, il faut suivre Ia trace de la «Rose» qui, en tant qu’élé-
ment central du récit allégorique, posséde une valeur métaphorique trés complexe:
C’est I'image de la Dame, de la femme en général, de son sexe méme. Ne nous fixons
pas a une seule de ces possibilités: somme toute, c'est la métaphore mystérieuse de la
féminité, portée a la perfectiont?. — Mais cet objet du désir a une fonction narrative
bien précise: c’est la « Rose» qui cldture le texte (titre et avant-dernier vers), c’est elle
qui est au centre de la quéte, programme narratif qui se poursuit tout au long du texte
malgré toutes les péripéties. Son déploiement est donc aussi le déploiement du texte
romanesquef8, dont elle symbolise I'ornement rhétorique (ffos) en tant qu’image con-
centrée de toutes les fleurs qui embellissent le langage du Roman de la Rose.

65 Nous exclurons notamment son cdié théologique, non pertinent pour notre objet d'é¢tude. -
Pour plus d’information sur I'allégorie, voir D. Poirion, Le Roman de la Rose, p. 11-39; P, ZUMTHOR,
Langue, texte, énigme, p. 253=256 (pour les fonctions de "allégorie), et M.-R. Jung, Jean de Meun et
{allégorie, Cahiers de I" Association Internationale des Etudes Frangaises 28 (1976), 21-36. Ce dernier
exégéte avance une thése intéressante; «Le Roman de la Rose de Jean de Meun est une allégorie de
la lecture.» (28)

66 [ avsperc, § 895; cf. aussi §8§ B96-901.

67 Cf. D. Powrion, Le Roman de la Rose, p. 24-26.

68 Comme I'a déja remarqué A, M. F. Gunn, The Mirror of Love, Lubbock/Texas 1952, p. 94 et
304,



Marcisse versus Pygmalion 131

Ce roman, c’est un récit, il faut bien le voir, qui est assumé par une multitude
déconcertante de narrateurs: Tout d’abord, il y a deux narrateurs, a 'extérieur et a
Pintérieur du songe (nous avons désigné ce dernier par «Narrateur» tout court).
Mais bientot apparaissent d’autres personnages qui font des discours, a leur téte
Amors, & qui succédent Raison, Nature, Amis, la Vieille, pour ne nommer que quel-
ques narrateurs importants. Leurs énoncés prennent souvent une longueur et une in-
dépendance telles que le lecteur du Roman de la Rose confond leurs voix et ne sait
plus a qui attribuer tel ou tel discours — car tous ces narrateurs sont caractérisés par
le pronom de la premiére personne du singulier. — Derriére tout ce brouillage extra-
ordinaire, force est de postuler une instance énonciatrice unique renvoyant a
I'auteur, qui tient les fils de son roman dans sa main et qui cache sans arrét ses cartes
dans un jeu du «ex»: partie de brouillage astucieuse et mise en ceuvre du mélange,
théme qui, nous 'avons vu, joue un role important dans ce roman qui est lui-méme
une unité formée & partir de 2 parties ...

C’est 4 la fin que tout se décide. — Le passage final est introduit par un passage
d’un symbolisme clairement sexuel. Encore faut-il le lire au niveau que Genius a
proposé quand il a parlé de 'amour selon Nature:

Mes cil qui des grefes n’escrivent,

Par qui li mortel touz jors vivent,

Es beles rables precieuses

Que Nature por estre oiseuses

Ne lor avoit pas aprestees,

Ains lor avoit por ce prestees

Que tuit i fuissent eserivain ... (19629-35)

La mise en rapport amour/écriture fait donc du passage mentionné aussi une mise en
ceuvre de I'écriture du roman, et ceci & un point décisif: il introduit le cueillette de la
«Rosenr.

Comme pour déjouer une derniére fois I'attente du lecteur, cette action est ralentie,
décomposce en quatre phases: 21695/6, 21705-30, 21740-42, 21775-79 (suit le vers
final).

Malgré les interdictions de violence de la part de Bel Acuel («Bel Acuel por Dieu
me prioit/ Que nul outrage fait n’i oit», 21699-700, et «trop sui outrageus, ce dit»,
21739), le Narrateur blesse la « Rose» en «entamant» (21716) I'écorce de ses branches
et en élargissant le bouton (21730). Tout a fait conscient de sa faute, le Narrateur
proclame: «Vez ci [tout] quanque g'i forfis» (21731).

Ce qui suit est fondamental. Le Narrateur entend dévoiler le mystére de la « Rose»,
c'est-d-dire en faire sortir «la grene» qui «ne pooit paroir» (3369) pendant tout le récit
(notamment 3357-70), étant non seulement le secret de 'amour, mais encore celui du
texte: L'auteur devait le garder jalousement pour ne pas montrer ses cartes et mettre
4 mort son récit, car si la « Rose» avait été dévoilée, tout aurait été dit.

Le dessein du Narrateur reste cependant projet: «.. je voloie tout cerchiery.



132 Martin Thut

(21724). Encore une fois, le secret se dérobe a lui de fagon extrémement subtile:

Et fis lors si meller les grenes

Que se desmellassent a penes (21727s.)
Le secret se rend impénétrable, par un mélange — qui caractérise méme la derniére
phrase du Roman de la Rose:

Atant fu jors, et je m'esveille.
Brouillage final des niveaux temporels: le passé — apparemment celui du Narrateur
éveillé — est relayé par un présent qui ne peut s’attribuer ni & lui ni au Narrateur oniri-
que: c’est comme si le Narrateur en dehors du songe s’éveillait & son tour, non plus
dans le passé de son aventure, mais dans le présent de son énonciation: le roman
serait alors seulement & venir.

Or, on le sait bien, rien de tel ne se produit, comme Amors I'a prédit; la fin du
texte reprend jusqu’aux termes de cette prophétie:

[Jean de Meung racontera]

Jusqu’a tant qu'il avra coillie Par grant joliveté cuelli

Sus la branche vert et foillie La flor du biau rosier fuelli

La tres bele rose vermeille Ensi oy la rose vermeille.

Et qu’il soit jors et qu'il s'esveille. Atant fu jors, et je m'esveille. (21777-80)
Puis vodra si la chose espondre ... mon vuel encor demorasse

Clue rienz ne s'i porra repondre; (21776)

Se cil conseil metre i peiissent,

Tantost consillic m’en eiissent

Mes par cesti ne puet or estre,

MNe par celi gui est a nestre ...

(sc. «Guillaume» et «Jean»; 10599-608)

La volonté du Narrateur de «demorer» encore dans le verger doit étre interprétée
de la méme fagon que sa volonté d’ «espondre» le songe, de livrer sa senefiance. Sur
les deux plans, I'échec est manifeste: la senefiance et 1a Rose réelle se dérobent par la
fin du songe; il ne restera au lecteur qu’a se demander ot I"auteur du Roman de la
Rose et le secret de son récit se cachent — et d’adopter la position «que songes soit
signifiance» (16), donc de s’en tenir a ce que le roman lui-méme dit.

Par sa fin, le Roman de la Rose déclare impossible I'effort gigantesque du Narra-
teur de passer de I'image de la Rose a sa réalité; tout comme Pygmalion, il a été
trompé par une semblance de réalité, de vie.

Le combat entre Nature et Art, combat dans lequel Art a sans arrét essayé de
traverser le miroir pour déboucher sur le réel, a montré 4 la fin I'impuissance d’Art
4 atteindre Nature.

Mais est-ce qu’on peut parler d'impuissance en présence d'une mise en scéne aussi
magistrale de tous les pouvoirs de la fiction, d’une ceuvre d’art qui est en méme temps
ceuvre sur Art, telle que le Roman de la Rose?

Zurich Martin Thut



	Narcisse versus Pygmalion : une lecture du Roman de la Rose

