
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 41 (1982)

Artikel: Guillaume IX, Chanson IX : Joy sans Dame

Autor: Verhuyck, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guillaume IX, Chanson IX: Joy sans Dame

Voiei, d'apres l'edition Pasero1, le texte de la 9e chanson de Guilhem de Peitieus

(Guillaume IX d'Aquitaine):

MOLT JAUZENS, MI PRENC EN AMAR

1 Molt jauzens, mi prenc en amar
un joi don plus mi vueill aizir;
e pos en joi vueill revertir,
ben dei, si puesc, al meils anar,
qu'al meils or n'an, estiers cujar, 5

c'om puesca vezer ni auzir.

2 Eu, so sabetz, no'm dei gabar
ni de grans laus no'm sai formir;
mas si ane negus jois poc florir,
aquest deu sobre totz granar 10

e part los autres esmerar,
si cum soi brus jorns esclarzir.

3 Ane mais no poc hom faissonar

cors, en voler ni en dezir
ni en pensar ni en consir; 15

aitals jois non pot par trobar,
e qui be'l volria lauzar
d'un an no'i poiri' avenir

4 Totz jois li deu humeliar
e tot'autr'amors obezir, 20

midons, per son bei acuillir
e per son bei douset esgar:
e deu hom mai cent tans durar
qui'l joi de s'amor pot sazir.

5 Per son joi pot malaus sanar, 25

e per sa ira sas morir,
e savis hom enfolezir,
e belhs hom sa beutat mudar,
e'l plus cortes vilaneiar,
e'l totz vilas encortezir. 30

1 N. Pasero (ed.), Guglielmo IX, Poesie, Modena (S.T.E.M.-Mucchi) 1973, p. 221-3. Pour la
traduction francaise, sur laquelle je me poserai des questions au cours de cette etude, je me permets de

renvoyer ä A. Jeanroy (ed.), Les Chansons de Guillaume IX, due d'Aquitaine (1071-1127), Paris
(Champion) 21927, CFMA 9, 21-24.



96 Paul Verhuyck

6 Pus hom gensor no'n pot trobar,
ni huelhs vezer, ni boca dir,
a mos obs la vueill retenir,
per lo cor dedins refrescar
e per la carn renovelar, 35

que no puesca envellezir.

7 Si'm vol midons s'amor donar,
pres soi del penr'e del grazir
e del celar e del blandir
e de sos plazers dir e far 40
e de son pretz tener en car
e de son laus enavantir.

8 Ren per autrui non l'aus mandar,
tal paor ai c'ades s'azir;
ni ieu mezeis, tan tem faillir, 45

non l'aus m'amor fort asemblar.
Mas ela'm deu mon meils triar,
pos sap c'ab lieis ai a guerir.

La chanson IX, on peut la considerer, apres d'autres2, comme un veritable hymne ä

la joie, et aussi comme la premiere chanson exemplaire d'une nouvelle conception
d'amour.

On sait d'autre part3 que la lyrique courtoise est une poesie formelle4. Les cansos
combinent en effet, dans une savante rhetorique, les topoi, les loci communes de

l'amour naissant, tels que par exemple le theme printanier (precourtois!) avec ses

motifs secondaires (mai, verdure, oiseaux, arbres, branches) plus ou moins obliga-
toirement incorpores.

Dans l'univers medieval oü tout est signe, ce printemps est le premier temps de

l'amour. Le troubadour ne chante donc pas l'amour en general avec tous ses aspects,
mais uniquement le primum tempus amoris, la premiere etape, le declic du code vene-
rien. C'est ce qui ressort de la tournure inchoative du premier vers: me prenc en. Mais
le printemps n'est pas seulement le premier temps de l'amour, il est aussi le premier
temps du chant, car il ouvre le poeme: les poetes decrivent d'abord le printemps,
c'est-ä-dire l'enamourement, et c'est seulement plus tard, dans ce cadre preetabli,
qu'ils trouvent un objet ä cet amour d'abord diffus.

Dans notre chanson IX pourtant le printemps est encore tout abstrait, ne s'est pas

2 A. Jeanroy, op. cit., p. XVIII; A. J. Denomy, Jois Among the Early Troubadours: Its Meaning
and Possible Source, Mediaeval Studies 13, (1951), 177-217; R. Nelli, L'erotique des troubadours,
Paris (10/18) 1974, 2 vol., 1.1, p. 167; R. R. Bezzola, Guillaume IXet les origines de l'amour courtois,
R 66 (1940-1), 145-237, notamment p. 225 et 227.

3 R. Guiette, D'une poesie formelle en France au moyen äge (1949), reed. Nizet 1972; R. Dragonetti,

La technique poetique des trouveres dans la chanson courtoise. Contribution a l'etude de la rhetorique

medievale, Bruges (Tempel) 1960; L. M. Paterson, Troubadours and Eloquence, Oxford 1975.
4 Pour un Status questiom's des etudes occitanes, cf. R. Boase, The Origin and Meaning of Courtly

Love, A critica! study ofEuropean scholarship, Manchester (University Press) 1977, surtout p. 109-111.



Guillaume IX, Chanson IX 97

encore incarne dans les topoi rhetorico-naturalistes. Le printemps ici est d'un grand
archa'isme: me prenc en (v. l),florir (v. 9), granar (v. 10). Le theme vernal est lui-meme
ä peine eclos.

Quoi qu'il en soit, quelque soit le degre de formalisme dans cette poesie, celui qui
veut gloser cet exemplaire chant IX (champ neuf), doit s'interroger sur le sens de

Yamor et sur le sens du joy5. II se doit d'etablir serieusement le rapport entre joy et

amor, comme par exemple Nelli et Denomy Font essaye:
«... Joie est la naissanee, la presence de l'Amour et le poete s'en emerveille»6.

«To speak in the language of the later scholastics, one might say that joy is to

Courtly Love in the natural order as grace is to charity in the supernatural
order.»7

Ces definitions que j'admire n'epuisent pourtant pas le probleme qui est probablement

inepuisable8. On a beaucoup ecrit au sujet du mysterieux concept de joy (que les

textes associent souvent ä Joven et Pretz). Pensons e.a. au livre de Camproux9 pour
qui joy est ä la fois joie et jeu, toujours eiement civilisateur. Pour ce qui concerne
Guillaume IX, le fait qu'il a eu une correspondance avec Gilbert de la Porree10, pourrait

donner du corps ä une interpretation plus platonicienne11, si l'on se souvient que
l'eros de Piaton est le mouvement de l'äme qui tend vers le Beau.

Afin de mieux comprendre cette chanson IX (chanson neuve), il faut etre, apres
tant d'autres chercheurs, attentif aux appellatifs12 utilises dans la chanson IX pour
designer l'objet du desir: le substantif midons13, les adjectifs possessifs, et les pronoms
personnels, tantöt masculins, tantöt feminins, ä une raison d'au moins 75% pour le

genre masculin.

5 V. p. ex. P. Bec, Nouvelle anthologie de la lyrique occitane du moyen äge, Avignon (Aubanel)
1970, p. 27-35.

6 R. Nelli, op. cit., I, p. 167.
7 A. J. Denomy, op. cit., p. 217.
8 L. Topsfield, Troubadours and Love, Cambridge (University Press) 1978, p. 37, dit, ä propos

du poeme IX: «This joy is transcendental.»
9 C. Camproux, Le Joy d'Amor des Troubadours, jeu et joie d'amour, Montpellier (Causse et

Castelnau) 1965.
10 C. Camproux, op. cit., p. 55; J. C. Payen, Litterature francaise, Le Moyen Age, I, Des origines

ä 1300, Paris (Arthaud) 1970, p. 136.
11 Gilbert de la Porree (1076-1154), celebre eveque de Poitiers, disciple de Bernard de Chartres,

fut meme inquiete au concile de Reims en 1148, ä cause de son platonisme, mais ne fut pas condamne:
cf. N. M. Haring, The Case of Gilbert de la Porree, Bishop of Poitiers (1142-1154), Mediaeval
Studies 13 (1951), 1-40; et M. L. Colker, The Trial of Gilbert of Poitiers (1148): A Previously
Unknown Record, Mediaeval Studies 27 (1965), 152-183. Dans son cours (non publie) ä l'universite de
Gand (Belgique) en 1961, le professeur R. Dragonetti proposait dejä une interpretation platonicienne
des poemes I et IV de Guillaume IX.

12 J'emploie ce mot dans un sens different de celui qu'on peut trouver dans le Dictionnaire de

Linguistique, Paris (Larousse) 1973. J'entends ici par appellatif aussi bien le terme utilise pour inter-
peller quelqu'un, que le substantif qui nomme l'interlocuteur interpelle, de meme que les adjectifs et

pronoms renvoyant ä ce nom.
13 cf. W. M. Hackett, Le probleme de «midons», dans: Melanges J. Boutiere, Liege (Soledi)

1971, vol. l,p. 285-294.



98 Paul Verhuyck

Pourquoi parier d'une femme aimee au masculin Cette question primordiale, on
se l'est posee tant de fois qu'elle est devenue presque classique dans le domaine des

etudes occitanes. Voiei Ia reponse toute prete de la critique traditionnelle qu'on
retrouve dans presque tous les manuels, toutes les etudes et introduetions.

Le troubadour parle de sa bien-aimee au masculin parce que la soumission de

l'amant ä la dame est comparee ä la relation feodale entre vassal et suzerain. De meme
le don de soi en amour est compare ä l'hommage feodal. On y ajoute le plus souvent

que l'amour courtois etant secret parce qu'adultere, le poete cache le nom de la dame
dans un senhal, c'est-ä-dire un Pseudonyme courtois qui dissimulera d'autant mieux
l'identite de la dame mariee s'il comporte un nom masculin. Tout ce que les occita-
nistes ont dejä ecrit sur midons (le grand probleme des chansons courtoises)14, se situe

presque toujours15 dans cette perspective16.
Dans un article detaille, Rita Lejeune a etudie le vocabulaire feodal chez Guillaume

IX: tout comme Jeanroy, eile traduit mi dons qui signifie «mon seigneur», par
«ma Dame»17. Cette traduction pour le moins etonnante aux yeux d'un lecteur pur,
est donc une extrapolation basee sur le raisonnement «par la feodalite».

Mais si l'on fait table rase de toute indoctrination prealable, il faut se dire que
devant un texte qui presenterait par exemple 50% d'appellatifs masculins et 50%

d'appellatifs feminins, on ne peut faire basculer la balance dans un sens ni dans un
autre. En d'autres mots: les termes feminins sont-ils lä pour designer des personnages
masculins, ou vice versa

Si, par exemple, on aeeepte l'explication feodale pour justifier la presence d'appellatifs

masculins, on pourrait, par un subterfuge analogue, pretendre, avec autant de

droit, que l'amour des troubadours implique une reference ä un substrat homosexuel,
mais que l'emploi d'un mot feminin, par-ci, par-lä, devrait dissimuler leur homo-
sexualite.18

14 cf. G. M. Cropp, Le vocabulaire courtois des troubadours de l'epoque classique, Geneve (Droz)
1975, p. 29-37.

13 R. Nelli, o. c, I, p. 188, parle de «masculinisation honorifique de la femme».
16 cf. p.ex. R. R. Bezzola, op. cit., p. 229, qui ajoute pourtant: «Je ne serais pas eloigne de

l'assimiler ä Pappellation de Dieu, nee ici de l'exaltation de cette mystique profane», mais qui parle
aussi de midons au feminin, tout comme p. ex. L. Topsfield, op. cit., p. 36-39. Ajoutons que midons
n'apparait qu'une seule fois dans un autre poeme de Guillaume IX (III, 9). On sait par ailleurs que
W. M. Hackett, op. cit., p. 290-4, a mis en doute l'hypothese feodale.

17 R. Lejeune, Formules feodales et style amoureux chez Guillaume IXd'Aquitaine, in: Comunicazione

letta all' VIII Congresso distudi romanzi (Firenze, 3-8 aprile 1956), Firenze (Sansoni), p. 227-248
(p. 232); reproduit dans R. Lejeune, Litterature et societe occitane au moyen äge, Liege 1979,

p. 103-120.
is Bien sür on peut faire valoir ä juste titre que la feodalite etait le climat quotidien des grands

seigneurs et des premiers troubadours. Mais connaissons-nous si bien l'histoire de l'homosexualite?
(cf. A. Gauthier, La Sodomie dans le droit canonique medieval, dans: L'Erotisme au moyen äge,
Etudes presentees au Troisieme colloque de l'institut d'etudes medievales (Ouvrage publie sous la direction

de Bruno Roy), Montreal (ed. de l'Aurore) 1977, p. 109-122). Au moment meme oüje termine
cet article, j'apprends la parution de deux livres fondamentaux sur la question: M. Goodich, The
Unmentionable Vice: Homosexuality in the Later Medieval Period, Santa Barbara/California (Ameri-



Guillaume IX, Chanson IX 99

La question des appellatifs masculins-feminins aurait interet ä etre reetudiee plus

systematiquement sur un corpus plus vaste, afin de nous permettre de formuler, le cas

echeant, d'eventuelles conclusions socio-litteraires. On pourrait ainsi se poser la
question de savoir si la proportion des appellatifs masculins/feminins est la meme
avant et apres la croisade albigeoise. Que faudrait-il croire par exemple si les statistiques

montraient que les appellatifs masculins sont plus nombreux avant la croisade

albigeoise, et qu'apres cette croisade les appellatifs feminins deviennent plus frequents
Que la croisade a reprime un climat de tolerance morale en Occitanie? Je ne sais.

Mais on pourrait se demander, ici encore, s'il n'est pas possible de remettre en question
les poncifs des manuels.

D'apres l'explication conventionnelle, c'est au debut de la poesie occitane que la
relation amoureuse est comparee ä la relation feodale (ce qui donne beaucoup
d'appellatifs masculins); ensuite, au 13e siecle, les poemes comparent davantage la
relation amoureuse ä la relation entre le chretien et la Vierge Marie (ce qui donne

davantage d'appellatifs feminins). On a donc reponse ä tout. Mais, comme le debut
du 13e siecle coincide avec le debut de la croisade albigeoise, on pourrait tout aussi

bien mettre en rapport un eventuel glissement dans l'emploi des appellatifs avec le

glissement de la tolerance ä la repression. Mais n'anticipons pas et attendons les

resultats des enquetes ä mener19.

J'espere que mes remarques ne seront pas comprises de travers. L'hypothese
homosexuelle ne reflete pas le fond de ma pensee; c'est tout juste pour moi une

remarque methodologique que m'inspire la seule hygiene mentale. Ce n'est donc pas

que je veuille proposer une interpretation homosexuelle. Au contraire, comme on va
le voir, l'interpretation que je veux evoquer ici, est plutöt d'ordre mystique. Mais je
m'empresse d'ajouter aussi que, si je crois que l'etude des appellatifs de l'objet du desir
merite d'etre menee ä une plus large echelle, je ne prejuge en rien de ses resultats; cela

signifie que ces conclusions pourraient tout aussi bien perimer certains cliches occi-
tanistes qu'infirmer tout ä fait ma mise en question. Ainsi la seule etude de la chanson

VIII de Guillaume, Farai chansoneta nueva necessiterait une autre analyse et menerait
ä d'autres conclusions, etant donne que ce poeme contient surtout des appellatifs
feminins20.

can Bibliographical Center - Clio Press), 1979; et P. Coleman, Christian Attitudes to Homosexuality,
London (Society for Propagation of Christian Knowledge) 1980.

19 Voir p. ex. la terminologie feodale repertoriee par G. M. Cropp, op. cit., p. 472-9. On sait
que l'article de J. E. Blackburn, An Analysis of the Vocabulary of William of Aquitaine, R 97 (1916),
289-305, porte plutöt sur les categories lexicales, et ne traite donc pas de midons ä part.
Le professeur G. Hilty a eu l'obligeance de me signaler que F. R. P. Akehurst, de l'universite de
Minnesota, possede sur ordinateur Ie lexique des troubadours.
M. Akehurst, dont le travail est subventionne par le University Computer Center (Minneapolis), a
eu l'amabilite de me faire parvenir les occurences de (mi/si) dons, basees sur 1006 poemes de 33
troubadours. Le depouillement de ces donnees necessiterait une etude qui depasserait le modeste cadre
de cet article monographique. Que M. Akehurst trouve ici l'expression reiteree de ma reconnaissance.

20 Chanson VIII: dona v. 3, dompna 10, 19, 28; Heys 1,11; aquesta 31.

ROMANISCHES SEMINAR
UNIVERSITÄT ZÜRICH



100 Paul Verhuyck

La remarque que la poesie arabe chante, dans des termes semblables, le sayddi/

maulajmawlaye mon seigneur)21, ne fait qu'etablir une correspondance, ou tout
au plus une origine possible, mais n'explique pas le fond du probleme. Le couple
sayddi - midons pourrait meme nous obliger ä repenser la masculinisation des appellatifs

ä une echelle plus large, interculturelle, voire anthropologique22.
Quoi qu'il en soit, si on relit, en toute honnetete, le poeme IX, il faut se rendre ä

l'evidence. II n'y est pas question de dame, ni de dompna, ni de femme. C'est bien ä

tort que Jeanroy traduit midons (vv. 21 et 37) par «ma dame»23: seule une extrapola-
tion historico-litteraire peut justifier une teile traduction, mais certainement pas la

linguistique. En outre tout lecteur se dira qu'il est hautement improbable qu'un poete
s'adresse ä la meme personne, tantöt au masculin, tantöt au feminin, ä Tinterieur d'un
meme poeme. Pour que j'accepte le parti-pris feodal, il faudrait que le poete parle
toujours d'une dame au masculin «feodal» dans un seul poeme, ä moins qu'il ne

s'agisse d'un phenomene de transsexualite.
On lit trop les etudes et trop peu les textes memes. Si un meme petit texte parle

de quelqu'un tantöt au masculin, tantöt au feminin, une explication tres candide

s'impose: il s'agit de deux renvois distincts, l'un ä un «personnage» masculin, l'autre
ä un «personnage» feminin.

Afin de debrouiller cet imbroglio, examinons dans le detail les appellatifs indiquant
l'objet du desir. Procedons par Strophe:

I. nihil. Aucun appellatif dans la premiere Strophe. Mais le poete nous dit qu'il
se prend ä aimer un joy qui est probablement etincelle d'amour, jaillissement
de la source (cf. l'inchoatif). Une description adequate de ce jaillissement ne

pourra etre que tautologique, circulaire: jauzens ...joy (vv. 1-2), revertir (v. 3):
cf. no poc homfaissonar (v. 13), no pot par trobar (v. 16).

Lejoy est necessaire, absolu, c'est le feu divin initial, geste de creation qui cree

la deuxieme personne: l'autre. Cette conception printaniere, explosive, de

l'amour ne trouve pas sa traduction: la plenitude semantique du mot joy est ä

la fois constat de carence et constat de congruence. Comme joy est ä la fois

jubilation et vide24, il apparait comme une ouverture: sa densite semantique
est transparence, c'est-ä-dire accueil ä la lumiere: radiation theophanique de

la source plutöt que jaillissement.
II. 10: aquest: pronom masculin renvoyant ajoys du vers 9.

21 Pour ces mots arabes, voir N. Pasero, ed. cit., p. 229-230; G. M. Cropp, op. cit., p. 29;
W. M. Hackett, op. cit., p. 285-6.

22 p. ex. dans la perspective brossee par G. Durand, Les structures anthropologiques de l'imagi-
naire, Paris (Bordas) 1969.

23 A la suite de Jeanroy, presque tout Ie monde traduira midons par «dame»; signalons, ä titre
de curiosite, le compromis propose par J. Roubaud, qui traduit «ma seigneur» (J. Roubaud, Les
Troubadours, Anthologie bilingue, Paris (Seghers) 1971, p. 61 et 69-71).

24 Cf. l'absence et la lumiere chez Rene Char.



Guillaume IX, Chanson IX 101

III. 17: ./: renvoie ajoys du vers 16.

IV. 19: li joys d'apres la traduction de Jeanroy; peut-etre aussi mi dons du

vers 21).
21: Mi dons: signifie «mon seigneur». (On pourrait dire que beih aculhir fait

penser le medieviste ä Bei Accueil, tout feminise, dans le Roman de la Rose; on
pourrait dire que belli plazent esguar, au vers 22, indique l'amour dit courtois

qui penetre l'äme par l'oeil. Mais ce ne sont lä qu'extrapolations que je m'efforce

justement d'eviter).
24: s'amor: l'amour de mi dons.

V. 25: son joy et, au vers 26, sa ira: de mi dons (v. 21), ou, plus indirectement, de

l'amor (v. 24) de mi dons.

VI. 31: gensor: genre impossible ä determiner morphologiquement. Mais on peut
croire que gensor, au-delä de la Strophe V, se rapporte ä amor (v. 24), si du
moins on peut considerer la Strophe V comme une enumeration rhetorique
destinee ä mettre en valeur la vertu magique de s'amor de mi dons.

33: la se rapporte egalement ä amor (consideree ici comme fontaine de jouvence:
cf. refrescar 34, renovellar 35, no envellezir 36). C'est le premier mot feminin
indiquant l'objet du desir: le substantif amor est feminin en ancien provengal
comme en ancien frangais.

VII. 37: mi dons s'amor: cf. 24.

40-41-42: sos - sos - son: de mi dons (v. 37).

VIII. 43 et 46: /': toujours mi dons

44: s': idem
47 et 48: elha et Heys: pronoms feminins qu'on peut rapprocher le plus simplement

du monde ä amor du vers 46.

Des lors toutes les lignes de force que j'ai voulu evoquer plus haut convergent pour
se refermer en vase elos.

D'abord il n'est pas question de femme dans ce poeme. L'amour est encore total,
l'amour est encore une Gestalt, n'a pas encore comme objet une personne physique: le

C.O.D. d'amar est joy. On dirait que l'abstraction archaique (gauche? magique?)
dans la description de l'amour correspond ä l'archaisme25 du discours printanier.

Ensuite, dans la premiere moitie du poeme, jusqu'au vers 20, il n'est question que
de joy, et des le debut, le troubadour nous a declare qu'il n'aime pas une personne,
mais un joy. Le Seigneur, le Dominus indique par mi dons (v. 21) est presente comme
joy par excellence (vv. 19-20).

Mais il y a plus. Admettons que le poete chante une femme physique, comme le

veulent la plupart des philologues: qu'est-ce que cela changerait ä notre interpretation?

Guillaume IX a sans doute connu des femmes. Mais meme si on chantait la
femme physique, on cherche toujours, dans le discours amoureux, ä mythifier l'objet

25 R. Nelli, op. cit., p. 169.



102 Paul Verhuyck

du desir. Et, ä travers le corps charnel, c'est toujours l'äme de l'autre qu'on cherche ä

atteindre (sans quoi il ne serait pas question d'Eros, et sans quoi le processus litteraire
ne serait pas declenche). Et l'autre apparait comme un «autre monde», un au-delä.

En outre, meme Texperience sexuelle la plus ouvertement avouee (ce qui est bien
loin d'etre le cas ici) n'exclut pas, on le sait depuis Bataille, des implications plus
lointaines: on cherche ä «eterniser le desir»26.

Comme le dit l'auteur italien Italo Calvino27:

«Ainsi, depuis toujours, lejeune homme court vers la femme; mais qui l'entraine ainsi?
Est-ce bien l'amour qu'elle lui inspire? N'est-ce pas plutöt l'amour qu'il se porte ä lui-meme,
la quete d'une assurance d'exister que seule la femme peut lui fournir?»

Le narcissisme qui acheve de rendre tout desir circulaire et infini, est probablement

present dans tout Eros litteraire. Les lacaniens ne disent-ils pas que ce qu'on
desire, c'est le desir de l'autre? Maurice Clavel developpe une idee semblable:

«L'homme est un animal malade de langage, lequel transforme en lui le besoin fini et

pacifique de l'animal, en demande d'amour, d'eros, indeterminee, ou du moins incompatible
avec un objet particulier, defini, qui le satisfasse et l'apaise.»28

Sommes-nous si loin ici de l'amar du joy, l'amour sans objet concret, de Guillaume
IX, et de la circularite de son chant: «jauzens ...joi»" Le medieviste pourrait penser
aussi ä la celebre parole de saint Bernard commentant le Cantique des Cantiques:
«amo quia amo, amo ut amem».

Le premier mot feminin2^ n'apparait qu'au vers 24: et c'est le fameux concept
d'amor. Tout en tenant compte des topoi purement rhetoriques des adunata (ou im-

possibilia) de la Strophe V, nous voyons que la Strophe VI continue ä developper
l'idee d'amor, d'apres le motif de la fontaine de jouvence, succedant ä celui de

l'amour-panacee de la Strophe V.
Les deux dernieres strophes, VII et VIII, sont tres importantes et contiennent en

quelque sorte la cle du poeme, puisqu'elles revelent enfin le rapport qu'il y a entre joy
(masculin) et amor (feminin). C'est par l'amor mediatrice qu'on arrive ä joy, ä Mi
Dons Joy qui est Joy de Joy. C'est amor qui mene au joy superlatif et originel: mi dons.

Pour cette chanson IX du moins il est inutile de supposer que le masculin renvoie
ä une realite feodale (ou homosexuelle) et que le feminin renvoie en dernier lieu ä une

Vierge catholique. Qu'importent ces noms au niveau de l'innommable. En nous con-
tentant de la circularite du chant, disons que la notion d'amor apparait ici comme le

canal de redemption, le chemin par lequel on arrive ä joy. Joy est l'aboutissement,

26 R. Nelli, op. cit., p. 166.
27 Italo Calvino, II cavaliere inesistente (1959), traduction frangaise Xe chevalier inexistant, par

Maurice Javion, Paris (Seuil) 1972, p. 87.
28 Dans Le Nouvel Observateur n. 502, 24 juin 1974, p. 60.
29 Si l'on veut bien excepter tota ricor (20) qui n'est qu'une metaphore, une image servante, et

non un appellatif primaire du desir.



Guillaume IX, Chanson IX 103

amor est l'itineraire; c'est comme une mystique Carte du Tendre: l'auteur exprime
d'abord un desir: il veut joy. Pour realiser ce desir, il cherche un chemin: pour arriver
au plus beau joy, il veut choisir le plus beau chemin,

al mielhs anar (v. 4).

Et justement lejoy revele le chemin qui mene ä lui:

vol mi dons s'amor donar. (v. 37)

Ce chemin, c'est l'amour. Amour ä deux sens: amour de mi dons Joy de Joys, et en

meme temps amour du poete.
Cet amour procure lui-meme joy d'amor (v. 24): cette circularite nous rappelle la

parole forte de maitre Eckhart: «la voie par laquelle je le connais est la meme voie

par laquelle il me connait». Joy est donc origine (me prenc en) et aboutissement (rever-

tir). Amor le vehicule. Car teile est la force d'amor: le dernier vers le dit clairement:
c'est d'amor qu'il faut attendre le salut, la redemption qui assainit et sanctifie:

Pus sap qu'ab Heys ai a guerir.30

L'amor seule mene ä monsieur Joy. Car, comme le disent les mystiques orientaux,

«pour un pas que je fais en Sa direction, II fait cent pas en ma direction».

Leiden Paul Verhuyck

3<! Des lors les vers 7 et 8 acquierent un accent emouvant de sincere humilite, et on pourrait
proposer une traouction differente de celle de Jeanroy: «Moi, vous le savez, je n'ai aucune raison
de me glorifler ni de m'attribuer de grandes louanges». En n'etant rien, il peut s'ouvrir au tout. En se
perdant, il peut trobar.


	Guillaume IX, Chanson IX : Joy sans Dame

