Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 41 (1982)

Artikel: Guillaume 1X, Chanson IX : Joy sans Dame
Autor: Verhuyck, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-32121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-32121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Guillaume IX, Chanson IX: Joy sans Dame

Voici, d’aprés I’édition Paserol, le texte de la 9¢ chanson de Guilhem de Peiticus
(Guillaume IX d’Aquitaine):

MOLT JAUZENS, MI PRENC EN AMAR

1 Molt jauzens, mi prenc en amar
un joi don plus mi vueill aizir;
e pos en joi vueill revertir,
ben dei, si puesc, al meils anar,
qu'al meils or n’an, estiers cujar, 3
c'om puesca vezer ni auzir.

2 Eu, so sabetz, no’m dei gabar
ni de grans laus no’m sai formir;
mas si an¢ negus jois poc florir,
aquest deu sobre totz granar 10
e part los autres esmerar,
si cum sol brus jorns esclarzir.

3  Anc mais no poc hom faissonar
cors, en voler ni en dezir
ni en pensar ni en consir; 15
aitals jois non pot par trobar,
e qui be’l volria lauzar
d’un an no’i poiri’ avenir

4  Totz jois i deu humeliar
¢ tot’autr’'amors obezir, 20
midons, per son bel acuillir
e per son bel douset esgar:
e deu hom mai cent tans durar
qui’l joi de s’amor pot sazir.

5  Per son joi pot malaus sanar, 25
€ per sa ira sas morir,
e savis hom enfolezir,
¢ belhs hom sa beutat mudar,
e’l plus cortes vilaneiar,
e’l totz vilas encortezir. 30

I M. Pasero (€d.), Guglielmo 1X, Poesie, Modena (5. T.E.M.-Mucchi) 1973, p. 221-3. Pour la
traduction francaise, sur laquelle je me poserai des questions au cours de cette étude, je me permets de
renvover & A. JEanroy (&d.), Les Chansons de Guillaume IX, duec d’ Aquitaine {1071-1127), Paris
(Champion) 21927, CFMA 2, 21-24,



96 Paul Verhuyck

6  Pus hom gensor no'n pot trobar,
ni huelhs vezer, ni boca dir,
a mos obs la vueill retenir,
per lo cor dedins refrescar
e per la carn renovelar, 33
que no puesca envellezir,

7 5i'm vol midons s’amor donar,
pres soi del penr’e del grazir
e del celar e del blandir
e de sos plazers dir e far 40
e de son pretz tener en car
e de son laus enavantir.

8  Ren per autrui non "aus mandar,
tal paor ai ¢c’ades s’azir;
ni ieu mezeis, tan tem faillir, 45
non I'aus m'amor fort asemblar.
Mas ela’m deu mon meils triar,
pos sap c’ab lieis ai a guerir.

La chanson IX, on peut la considérer, aprés d’autres?, comme un véritable hymne 4
la joie, et aussi comme la premiére chanson exemplaire d’une nouvelle conception
d’amour.

On sait d’autre part? que la lyrique courtoise est une poésie formelle4. Les cansos
combinent en effet, dans une savante rhétorique, les topoi, les loci communes de
IP'amour naissant, tels que par exemple le théme printanier (précourtois!) avec ses
motifs secondaires (mai, verdure, oiseaux, arbres, branches) plus ou moins obliga-
toirement incorporés.

Dans 'univers médiéval ol tout est signe, ce printemps est le premier temps de
I'amour. Le troubadour ne chante donc pas I'amour en général avec tous ses aspects,
mais uniquement le primum tempus amoris, la premiére étape, le déclic du code véne-
rien. C'est ce qui ressort de la tournure inchoative du premier vers: me prenc en. Mais
le printemps n’est pas seulement le premier temps de 'amour, 1l est aussi le premier
temps du chant, car il ouvre le poéme: les poétes décrivent d’abord le printemps,
c’est-a-dire I'énamourement, et c’est seulement plus tard, dans ce cadre préétabli,
qu’ils frouvent un objet & cet amour d’abord diffus.

Dans notre chanson [X pourtant le printemps est encore tout abstrait, ne s’est pas

2 AL Jeanroy, op. cit., p. XVIIL; AL J. Denowmy, Jois Among the Early Troubadours: Its Meaning
and Possible Source, Mediaeval Studies 13, (1951}, 177-217; R. NeLLy, L érotigue des troubadours,
Paris (10/18) 1974, 2 vol., t. 1, p. 167; R. R. Bezzoua, Guillanme X et les origines de Uamour courtols,
R 66 (1940-1), 145-237, notamment p. 225 et 227,

3 R. GUIETTE, D wne poésie formelie en France au moyen dee (1949), rééd. Nizet 1972; R. Draco-
NETTI, La technigue podtigue des trouvéres dans fa chanson conrtoise. Contribition a létiwde de la rhéto-
rigue médiévale, Bruges (Tempel) 1960; L. M. Paterson, Troubadours and Eloguence, Oxford 1975,

4 Pour un status questionis des études occitanes, cf. R. Boasg, The Origin and Meaning of Courtly
Love, A critical study of European scholarship, Manchester (University Press) 1977, surtout p. 109-111,



Guillaume IX, Chanson IX 97

encore incarné dans les fopoi rhétorico-naturalistes. Le printemps ici est d’'un grand
archaisme: me prenc en (v. 1), florir (v. 9), granar (v. 10). Le théme vernal est lui-méme
a peine éclos.

Quoi qu’il en soit, quelque soit le degré de formalisme dans cette poésie, celui qui
veut gloser cet exemplaire chant IX (champ neuf), doit s’interroger sur le sens de
I'amor et sur le sens du joy3. 1l se doit d’établir sérieusement le rapport entre joy et
amor, comme par exemple Nelli et Denomy I'ont essayé:

«... Joie ... est la naissance, la présence de I’Amour et le poéte 5'en émerveille »S,

«To speak in the language of the later scholastics, one might say that joy is to

Courtly Love in the natural order as grace is to charity in the supernatural

order.»?

Ces définitions que j'admire n’épuisent pourtant pas le probléme qui est probable-
ment inépuisable®. On a beaucoup écrit au sujet du mystérieux concept de joy (que les
textes associent souvent a Joven et Pretz). Pensons e.a. au livre de Camproux® pour
qui joy est a la fois joie et jeu, toujours €lément civilisateur. Pour ce qui concerne
Guillaume IX, le fait qu’il a eu une correspondance avec Gilbert de la Porréel?, pour-
rait donner du corps 4 une interprétation plus platonicienne!!l, si 'on se souvient que
I'éros de Platon est le mouvement de ['ame qui tend vers le Beau.

Afin de mieux comprendre cette chanson X (chanson neuve), il faut étre, aprés
tant d’autres chercheurs, attentif aux appellatifs!2 utilisés dans la chanson IX pour
désigner 'objet du désir: le substantif midons!3, les adjectifs possessifs, et les pronoms
personnels, tantot masculins, tantot féminins, 4 une raison d’au moins 75% pour le
genre masculin.

5 V. p.ex. P. Bec, Nouvelle anthologie de la lyrigue occitane du moyen dege, Avignon (Aubanel)
1970, p. 27-35.

6 R. NeLLL, op. cif., 1, p. 167.

7 AL J. DeNomy, ap. cit., p. 217,

3 L. TorsrELD, Troubadours and Love, Cambridge (University Press) 1978, p. 37, dit, & propos
du poéme 1X: «This joy is transcendental.»

8 C. Camproux, Le Joy d'Amor des Troubadours, jeu et joie d’amounr, Montpellier (Causse et
Castelnau) 1965,

W C. CamPrROUX, ap. cil., p. 55; 1. C. Pavew, Littérature francaise, Le Moyen Age, I, Des origines
& 1300, Paris (Arthaud) 1970, p. 136.

11 Gilbert de la Porrée (1076-1154), célébre évéque de Poitiers, disciple de Bernard de Chartres,
fut méme inquiété au concile de Reims en 1148, 4 cause de son platonisme, mais ne fut pas condamné:
cf. N. M. Hanma, The Case of Gifbert de la Porrée, Bishop of Poitiers (1142-1154), Mediaeval
Studdies 13 (1931), 1-40; et M. L. CoLker, The Trial of Gilbert of Poitiers (1148): A Previously Un-
known Record, Mediaeval Studies 27 (1965), 152-183. Dans son cours (non publié) & 'université de
Gand (Belgique) en 1961, le professeur R. Dragonetti proposait déji une interpretation platonicienne
des potmes I et 1V de Guillaume IX.

12 Femploie ce mot dans un sens différent de celui quon peut trouver dans le Dictionnaire de
Linguistigne, Paris (Larousse) 1973, Jentends ici par appellatif aussi bien le terme utilisé pour inter-
peller quelgu’un, que le substantif qui nomme linterlocuteur interpellé, de méme que les adjectifs et
pronoms renvoyant & c¢ nom.

13 ¢f. W. M, HACKETT, Le probléme de «wmidons», dans: Mélanges J. Boutiére, Liége (Soledi)
1971, vol. 1, p. 285-294,



98 Paul Verhuyck

Pourquoi parler d’une femme aimée au masculin? Cette question primordiale, on
se Iest posée tant de fois qu’elle est devenue presque classique dans le domaine des
études occitanes. Voici la réponse toute préte de la critique traditionnelle qu’on re-
trouve dans presque tous les manuels, toutes les études et introductions.

Le troubadour parle de sa bien-aimée au masculin parce que la soumission de
I'amant & la dame est comparée a la relation féodale entre vassal et suzerain. De méme
le don de soi en amour est comparé 4 'hommage féodal. On y ajoute le plus souvent
que Pamour courtois étant secret parce qu’adultére, le poéte cache le nom de la dame
dans un senhal, c'est-a-dire un pseudonyme courtois qui dissimulera d’autant mieux
I'identité de la dame mariée s’il comporte un nom masculin. Tout ce que les occita-
nistes ont déja écrit sur midons (le grand probléme des chansons courtoises)!4, se situe
presque toujours!? dans cette perspective!.

Dans un article détaillé, Rita Lejeune a étudié le vocabulaire féodal chez Guillaume
IX: tout comme Jeanroy, elle traduit mi dons qui signifie «mon seigneur», par
«ma Damen»!?, Cette traduction pour le moins étonnante aux yeux d’un lecteur pur,
est donc une extrapolation basée sur le raisonnement «par la féodalité»,

Mais si 'on fait table rase de toute indoctrination préalable, il faut se dire que
devant un texte qui présenterait par exemple 50% d’appellatifs masculins et 50%
d’appellatifs féminins, on ne peut faire basculer la balance dans un sens ni dans un
autre. En d’autres mots: les termes féminins sont-ils 14 pour désigner des personnages
masculins, ou vice versa?

Si, par exemple, on accepte I'explication féodale pour justifier la présence d’appel-
latifs masculins, on pourrait, par un subterfuge analogue, prétendre, avec autant de
droit, que 'amour des troubadours implique une référence a un substrat homosexuel,
mais que I'emploi d'un mot féminin, par-ci, par-la, devrait dissimuler leur homo-
sexualité.18

14 cf. G. M., Crorr, Le vocabulaire courtois des troubadours de I'épogue classigue, Genéve (Droz)
1973, p. 29-37.

15 R, NELLL, 0. ¢., [, p. 188, parle de «masculinisation honorifique de la femme».

16 ¢f, p.ex. R. R. BezzovLa, op. cit., p. 229, qui ajoute pourtant: «Je ne serais pas éloigné de
I'assimiler 4 I'appellation de Dieu, née ici de I"'exaltation de cette mystique profane», mais qui parle
aussi de midons au féminin, tout comme p. ex. L. ToPSFIELD, op. cif., p. 36-39. Ajoutons que midons
napparait qu'une seule fois dans un autre poéme de Guillaume 1X (111, 9). On sait par ailleurs que
W. M. HACKETT, op. cit., p. 290-4, a mis en doute I'hypothése féodale.

17 R. Lereune, Formdes féodales et style amourenx chez Guillaume IX d" Aguitaine, in: Comunica-
zione letra all® VI Congresso i studivomanzi (Firenze, 3-8 aprile 1956), Firenze (Sansoni), p. 227-248
(p. 232): reproduit dans R. LBEuNE, Littérature el société occitane au moyen dge, Liége 1979,
p. 103-120.

15 Rien siir on peut faire valoir 4 juste titre que la féodalité était le climat quotidien des grands
seigneurs et des premiers troubadours. Mais connaissons-nous si bien I’histoire de 'homosexualité?
{cl. A. GauTHiEr, La sodomie dans le droit canonigue médiéval, dans: L'Erotisime an moyen dge,
Etudes présentées au Troisiéme collogue de I Institut d°études médiévales (Ouvrage publié sous la direc-
tion de BRuno Roy), Montréal (éd. de I'Aurore) 1977, p. 109-122). Au moment méme ofl je termine
cet article, j"apprends la parution de deux livres fondamentaux sur la question: M. Goobpicu, The
Unmentionable Vice: Homosexuality in the Later Medieval Period, Santa Barbara/California [ Ameri-



Guillaume IX, Chanson IX 99

La question des appellatifs masculins-féminins aurait intérét a étre réétudiée plus
systématiquement sur un corpus plus vaste, afin de nous permettre de formuler, le cas
échéant, d'éventuelles conclusions socio-littéraires. On pourrait ainsi se poser la
question de savoir si la proportion des appellatifs masculins/féminins est la méme
avant et aprés la croisade albigeoise. Que faudrait-il croire par exemple si les statisti-
ques montraient que les appellatifs masculins sont plus nombreux avant la croisade
albigeoise, et qu'aprés cette croisade les appellatifs féminins deviennent plus fréquents ?
Que la croisade a réprimé un climat de tolérance morale en Occitanie? Je ne sais.
Mais on pourrait se demander, ici encore, §'il n'est pas possible de remettre en question
les poncifs des manuels.

D’aprés I'explication conventionnelle, ¢’est au début de la poésie occitane que la
relation amoureuse est comparée i la relation féodale (ce qui donne beaucoup d’ap-
pellatifs masculins); ensuite, au 13e siccle, les poémes comparent davantage la
relation amoureuse i la relation entre le chrétien et la Vierge Marie (ce qui donne
davantage d’appellatifs féminins). On a donc réponse i tout. Mais, comme le début
du 13e siécle coincide avec le début de la croisade albigeoise, on pourrait tout aussi
bien mettre en rapport un éventuel glissement dans 'emploi des appellatifs avec le
glissement de la tolérance a la répression. Mais n’anticipons pas et attendons les
reésultats des enquétes a mener!?,

Jespére que mes remarques ne seront pas comprises de travers. L’hypothése
homosexuelle ne refléte pas le fond de ma pensée; c’est tout juste pour moi une re-
marque méthodologique que m’inspire la seule hygiéne mentale. Ce n’est donc pas
que je veuille proposer une interprétation homosexuelle. Au contraire, comme on va
le voir, I'interprétation que je veux évoquer ici, est plutét d’ordre mystique. Mais je
m’empresse d’ajouter aussi que, si je crois que 1'étude des appellatifs de 'objet du désir
merite d’étre menée 4 une plus large échelle, je ne préjuge en rien de ses résultats; cela
signifie que ces conclusions pourraient tout aussi bien périmer certains clichés occi-
tanistes qu'infirmer tout & fait ma mise en question. Ainsi la seule étude de la chanson
VIII de Guillaume, Farai chansoneta nueva nécessiterait une autre analyse et ménerait
a d’autres conclusions, étant donné que ce poéme contient surtout des appellatifs
féminins20,

can Bibliographical Center - Clio Press), 1979; et P, CovLeMan, Christian Artitudes to Homosexuality,
London (Society for Propagation of Christian Knowledge) 1980,

19 Voir p. ex. la terminologie féodale répertoriée par G. M. Crore, op. off., p. 472-9. On sait
que "article de J. E. Blackburn, An Analysis of the Vocabulary of William of Aquitaine, R 97 (1976),
289-305, porte plutdt sur les catégories lexicales, et ne traite donc pas de midons & part.

Le professeur G. Hilty a eu Pobligeance de me signaler que F. R. P. Akehurst, de P'université de
Minnesota, posséde sur ordinateur le lexique des troubadours,

M. Akehurst, dont le travail est subventionné par le University Computer Center (Minneapolis), a
eu 'amabilité de me faire parvenir les occurences de (mi/si) dons, basées sur 1006 poémes de 33 trou-
badours. Le dépouillement de ces données nécessiterait une étude qui dépasserait le modeste cadre
de cet article monographigue. Que M. Akehurst trouve ici 'expression réitérée de ma reconnaissance,

20 Chanson VIII: dona v. 3, dompna 10, 19, 28; fieys 7, 11; aguesta 31.

ROMANISCHES SEMINAR
UNIVERSITAT ZURICH



100 Paul Verhuyck

La remarque que la poésie arabe chante, dans des termes semblables, le sayddi/
maula/mawlaye (= mon seigneur)2!, ne fait qu’établir une correspondance, ou tout
au plus une origine possible, mais n’explique pas le fond du probléme. Le couple
sayddi — midons pourrait méme nous obliger & repenser la masculinisation des appella-
tifs & une échelle plus large, interculturelle, voire anthropologique?2.

Quoi gu’il en soit, si on relit, en toute honnéteté, le poéme IX, il faut se rendre a
I’évidence. 11 n’y est pas question de dame, ni de dompna, ni de femme. C’est bien &
tort que Jeanroy traduit midons (vv. 21 et 37) par «ma dame»23: seule une extrapola-
tion historico-littéraire peut justifier une telle traduction, mais certainement pas la
linguistique. En outre tout lecteur se dira qu'il est hautement improbable qu’un poéte
s'adresse a la méme personne, tantét au masculin, tantdt au féminin, @ l'intérieur d’un
méme poéme. Pour que jaccepte le parti-pris féodal, il faudrait que le poéte parle
toujours d’une dame au masculin «féodal» dans un seul poéme, & moins qu’il ne
s’agisse d'un phénoméne de transsexualite.

On lit trop les études et trop peu les textes mémes. Si un méme petit texte parle
de quelqu’un tantét au masculin, tantdt au féminin, une explication trés candide
s'impose: il s’agit de deux renvois distinets, I'un 4 un «personnage» masculin, I'autre
a un «personnage» féminin. .

Afin de débrouiller cet imbroglio, examinons dans le détail les appellatifs indiquant
I'objet du désir. Procédons par strophe:

I. nihil. Aucun appellatif dans la premiére strophe. Mais le poéte nous dit qu’il
se prend & aimer un joy qui est probablement étincelle d’amour, jaillissement
de la source (cf. 'inchoatif). Une description adéquate de ce jaillissement ne
pourra étre que tautologique, circulaire: jauzens ... joy (vv. 1-2), revertir (v. 3):
cf. no poc hom faissonar (v. 13), no pot par trobar (v. 16).

Le joy est nécessaire, absolu, ¢’est le feu divin initial, geste de création qui crée
la deuxiéme personne: l'autre. Cette conception printanié¢re, explosive, de
I’'amour ne trouve pas sa traduction: la plénitude sémantique du mot joy est a
la fois constat de carence et constat de congruence. Comme joy est 4 la fois
jubilation et vide24, il apparait comme une ouverture: sa densit¢ sémantique
est transparence, c’est-a-dire accueil & la lumiére: radiation théophanique de
la source plutdt que jaillissement.

II. 10: aguest: pronom masculin renvoyant a joys du vers 9.

21 Pour ces mots arabes, voir M. Pasgro, dd. eir., p. 229-230: G. M. Crorp, op. cit., p.29;
W. M. HacKETT, op. cil., p. 285-6,

22 p, ex. dans la perspective brossée par G. DURAND, Les structures anthropologiques de Uimagi-
naire, Paris (Bordas) 1969,

23 A la suite de Jeanroy, presque tout le monde traduira midons par adame»; signalons, i titre
de curiosité, le compromis proposé par J. Rousaun, qui traduit «ma seigneur» (J. Rousaup, Les
Troubadours, Anthologie bilingue, Paris (Seghers) 1971, p. 61 et 69-T1).

24 Cf. I'absence et la lumiére chez René Char.



Guillaume IX, Chanson IX 101

II1. 17: .I: renvoie a joys du vers 16.

IV. 19: li (= joys d’aprés la traduction de Jeanroy; peut-étre aussi mi dons du
vers 21).

21: Mi dons: signifie «mon seigneur». (On pourrait dire que belh aculhir fait
penser le médiéviste & Bel Accueil, tout féminisé, dans le Roman de la Rose; on
pourrait dire que belh plazent esguar, au vers 22, indique 'amour dit courtois
qui pénétre I"dme par I'oeil. Mais ce ne sont 14 qu’extrapolations que je m’efforce
justement d’éviter).

24: s’amor: "amour de mi dons.

V. 25: son joy et, au vers 26, sa ira: de mi dons (v. 21), ou, plus indirectement, de
Uamor (v. 24) de mi dons.

VI. 31: gensor: genre impossible & déterminer morphologiquement. Mais on peut
croire que gensor, au-dela de la strophe V, se rapporte a amor (v. 24), si du
moins on peut considérer la strophe V comme une énumération rhétorique
destinée & mettre en valeur la vertu magique de s’amor de mi dons.

33: la se rapporte également & amor (considérée ici comme fontaine de jouvence:
cf, refrescar 34, renovellar 35, no envellezir 36). C'est le premier mot féminin
indiquant I'objet du désir: le substantif ameor est féminin en ancien provencal
comme en ancien francais.

VII. 37: mi dons s'amor; cf. 24.
40-41-42: sos5 — so5 — son: de mi dons (v. 37).

VIII. 43 et 46: I’: toujours mi dons
44: 5’ idem
47 et 48: elha et lieys: pronoms féminins qu’on peut rapprocher le plus simple-
ment du monde & amor du vers 46.

Dés lors toutes les lignes de force que j’ai voulu évoquer plus haut convergent pour
se refermer en vase clos.

D’abord il n’est pas question de femme dans ce poéme. L’amour est encore total,
'amour est encore une Gestalt, n’a pas encore comme objet une personne physique: le
C.0.D. d’amar est joy. On dirait que I'abstraction archaique (gauche? magique?)
dans la description de 'amour correspond & I'archaisme?s du discours printanier.

Ensuite, dans la premiére moitié du poéme, jusqu’au vers 20, il n’est question que
de joy, et dés le début, le troubadour nous a déclaré qu’il n’aime pas une personne,
mais un joy. Le Seigneur, le Dominus indiqué par mi dons (v. 21) est présenté comme
Joy par excellence (vv. 19-20).

Mais il y a plus. Admettons que le poéte chante une femme physique, comme le
veulent la plupart des philologues: qu’est-ce que cela changerait 4 notre interpréta-
tion? Guillaume IX a sans doute connu des femmes. Mais méme si on chantait la
femme physique, on cherche toujours, dans le discours amoureux, & mythifier 'objet

23 R. NELLL, ap. cit., p. 169.



102 Paul Verhuyck

du désir. Et, a travers le corps charnel, c’est toujours I'ime de 'autre qu'on cherche a
atteindre (sans quoi 1l ne serait pas question d’Eros, et sans quoi le processus littéraire
ne serait pas déclenché). Et 'autre apparait comme un «autre monde», un au-dela.
En outre, méme I'expérience sexuelle la plus ouvertement avouée (ce gui est bien
loin d’étre le cas ici) n’exclut pas, on le sait depuis Bataille, des implications plus
lointaines: on cherche & «éterniser le désir»26,
Comme le dit I'auteur italien [talo Calvino?7:

«Ainsi, depuis toujours, le jeune homme court vers la fermme; mais qui 'entraine ainsi?
Est-ce bien I'amour qu’elle lui inspire ? N'est-ce pas plutdt 'amour qu'il se porte 4 lui-méme,
la quéte d’une assurance d’exister que seule la femme peut lui fournir?»

Le narcissisme qui achéve de rendre tout désir circulaire et infini, est probable-
ment présent dans tout Eros littéraire. Les lacaniens ne disent-ils pas que ce qu’on
désire, c’est le désir de 'autre ? Maurice Clavel développe une idée semblable:

«L’homme est un animal malade de langage, lequel transforme en lui le besoin fini et
pacifique de 'animal, en demande d’amour, d’éros, indéterminée, ou du moins incompatible
avec un objet particulier, défini, qui le satisfasse et 'apaise, »28

Sommes-nous si loin ici de I'amar du joy, 'amour sans objet concret, de Guillaume
IX, et de la circularité de son chant: «jauzens ... joi» ? Le médiéviste pourrait penser
aussi a la célébre parole de saint Bernard commentant le Cantique des Cantiques:
«amo quia amo, amo ut amem».

Le premier mot féminin?? n’apparait qu'au vers 24: et cest le fameux concept
d’amor. Tout en tenant compte des fopoi purement rhétoriques des adunata (ou im-
possibilia) de la strophe V, nous voyons que la strophe VI continue a développer
'idée d’amor, d’aprés le motif de la fontaine de jouvence, succédant & celui de
I'amour-panacée de la strophe V.

Les deux derniéres strophes, VII et VIII, sont trés importantes et contiennent en
quelque sorte la clé du poéme, puisqu’elles révélent enfin le rapport qu’il y a entre joy
(masculin) et amor (féminin). C’est par 'amor médiatrice qu'on arrive a joy, a Mi
Dons Joy qui est Joy de Joy. C'est amor qui méne au joy superlatif et originel: mi dons.

Pour cette chanson IX du moins il est inutile de supposer que le masculin renvoie
a une réalité féodale (ou homosexuelle) et que le féminin renvoie en dernier lieu & une
Vierge catholique. Qu'importent ces noms au niveau de I'innommable. En nous con-
tentant de la circularité du chant, disons que la notion d’amor apparait ici comme le
canal de rédemption, le chemin par lequel on arrive a joy. Joy est I'aboutissement,

26 R, NeLLr, op. ¢it., p. 166,

27 Traro CaLving, [{ cavaliere inesistente (1959), traduction francaise Le chevalier inexistant, par
Mauvrice Javion, Paris (Seuil) 1972, p. 87,

28 Dans Le Nowve! Observatenr n. 502, 24 juin 1974, p. 60,

2% Si I'on veut bien excepter tofa ricor (20) gui n'est qu'une métaphore, une image servante, et
non un appellatif primaire du désir.



Guillaume IX, Chanson IX 103

amor est litinéraire; c¢’est comme une mystique Carte du Tendre: "auteur exprime
d’abord un désir: il veut joy. Pour réaliser ce désir, il cherche un chemin: pour arriver
au plus beau joy, il veut choisir le plus beau chemin,

al mielhs anar (v. 4).
Et justement le joy révéle le chemin qui méne & lui:
vol mi dons s’amor donar. (v. 37)

Ce chemin, c’est I'amour. Amour a deux sens: amour de mi dons Joy de Joys, et en
méme temps amour du poéte.

Cet amour procure lui-méme joy d’amor (v. 24): cette circularité nous rappelle la
parole forte de maitre Eckhart: «la voie par laquelle je le connais est la méme voie
par laquelle il me connait». Joy est donc origine (me prenc en) etaboutissement (rever-
tir). Amor le véhicule. Car telle est la force d’amor: le dernier vers le dit clairement:
c'est d’amor qu’il faut attendre le salut, la rédemption qui assainit et sanctifie:

Pus sap qu’ab lieys ai a guerir.30

L’amor seule méne & monsieur Joy. Car, comme le disent les mystiques orientaux,
«pour un pas que je fais en Sa direction, II fait cent pas en ma direction».

Leiden Paul Verhuyck

30 Dés lors les vers 7 et 8 acquiérent un accent émouvant de sincére humilité, et on pourrait
proposer une traouction différente de celle de Jeanroy: «Moi, vous le savez, je n'ai aucune raison
de me glorifier ni de m"attribuer de grandes louanges». En n'étant rien, il peut $’ouvrir au tout. En se
perdant, il peut rrebar.



	Guillaume IX, Chanson IX : Joy sans Dame

