
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 39 (1980)

Artikel: Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante

Autor: Picone, Michelangelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-30613

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-30613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante

Nel canto XXVI del Purgatorio assistiamo alio svolgimento di una polemica letteraria,

che, presente in modo piuttosto continuo nel corso di tutto il poema, raggiunge
qui una tonalitä molto piü accesa e una apertura cosi vasta da coinvolgere diretta-
mente la tradizione poetica occitanica e italiana e indirettamente il fare poetico tout
court, al di lä di ogni limitazione spazio-temporale. Tale polemica si svolge nel
contesto dell'accertamento (realizzato da un'ottica eterna) della supremazia non tanto
di un idioma su un altro (come avveniva, ad esempio, nel De vulgari eloquentia),

quanto di una personalitä artistica e di una produzione poetica sulle altre. L'obiettivo
cui Dante mira con questa apertura di 360 gradi nel dominio della poesia classica e

romanza e uno solo: quello di spiegare la ragione dell'alto «privilegio» di poter per-
correre, ancora vivo, le «contrade» dell'Oltretomba; privilegio concesso a lui (in
quanto poeta) per intervento di Dio e per la mediazione di Beatrice. E quindi naturale

che il dibattito, per quanto trasceso, si faccia piü specifico e insistito in questo
canto purgatoriale in cui il pellegrino ultraterreno si trova davanti a «colleghi», ad

altri illustres doctores come lui, i quali, possedendo la sua stessa qualifica e la sua
stessa «altezza d'ingegno», hanno motivazioni ancor piü profonde per la loro richiesta
di maggiori e piü tecniche precisazioni. La Commedia anzi, per quelle che sono le

sue coordinate culturali, puö considerarsi assata su tali polemiche, nel senso che e

per mezzo di esse che Dante ha l'opportunitä di additare al lettore non solo i suoi
modelli assoluti (che vanno da Virgilio a Sordello, da Stazio a Folchetto) o i suoi

antimodelli (come Bonagiunta, Guittone e il Notaio: i rimatori «municipali»
insomma), ma soprattutto quelli che chiamerö i suoi modelli relativi: di tratteggiare
quindi una cronistoria della queste linguistica e poetica degli operatori romanzi che

trova in Beatrice, e pertanto nella produzione gravitante attorno alla Vita Nuova, la

sua aeme e il suo inveramento. Non a caso nello specchio di Beatrice Dante poträ
vedere la sua essenza profonda, la sua ratio: il fatto cioe di rappresentare /'/ Poeta

della tradizione culturale romanza, investito dal volere divino (mediato dalla stessa

Donna cantata nel suo joven) della responsabilitä di compiere il viaggio verso
Teterno in cui un'intera civiltä poträ identificarsi. E proprio dentro i limiti di tale
cronistoria (che comprende vulgares eloquentes come Guido Cavalcanti e Bertran de

Born per la prima cantica, e come Guido Guinizzelli e Arnaut Daniel per la seconda)
che Dante trova lo spazio per discutere, e pertanto inserire in una dialettica evo-
lutiva, alcune operazioni culturali che abbisognavano di necessarissime correzioni
e integrazioni per poter essere pienamente funzionanti. II Poeta Dante condenserä



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 23

in se, nella sua Parola orientata da Beatrice, una simile correzione e una simile

integrazione1.
E precisamente nel quadro della dialettica or ora descritta che si inserisce l'inter-

pretazione che Dante da nello stesso canto del Purgatorio della figura storica e letteraria

di Giraut de Bornelh2. In realtä, perö, il caso di Giraut si presenta in una maniera
senz'altro piü complicata di quella degli altri poeti volgari. La Commedia infatti non
e per niente in sintonia col giudizio che del trovatore limosino Dante aveva avuto
occasione di pronunciare nel De vulgari eloquentia e nel Convivio. Se anzi noi osser-

viamo il panorama dei valori poetici assoluti nel Dante post-Vita Nuova, ci rendiamo

conto che Giraut vi ha una posizione di incontrastata superioritä: l'esperienza poetica
delle cosiddette canzoni morali e allegoriche, esperienza che poi confluirä nel

Convivio, e la riflessione teorica del De vulgari eloquentia, chiaramente indicano in lui il
massimo rappresentante dello schieramento romanzo, il poeta col quäle Dante ama
di continuo paragonarsi e associarsi. II giudizio inappellabile, d'altro canto, che su di
lui si emette dalla specola dell'alto Purgatorio e di quelli che non lasciano adito a

ripensamenti: Giraut non e a questo punto considerato la vetta piü alta raggiunta
dall'eloquenza volgare; il suo posto di cantor rectitudinis e occupato da Folquet de

Marselha, e il suo superamento e sanzionato dal suo immediato antecedente nella
classifica dei magnalia (questo si riconfermato nella nuova gerarchia ultraterrena),
dal poeta della venus, Arnaut Daniel. L'episodio purgatoriale e sotto questa angola-
tura una anticipazione di quello paradisiaco: il poeta-pellegrino viene fin da ora
informato che il suo trittico dei massimi operatori occitanici (Bertran de Born/
Arnaut/Giraut: rappresentanti rispettivamente di arma, venus, virtus) era fallace nel

suo elemento di punta. Fra i beati infatti egli non troverä (com'era in qualche modo
prevedibile) il poeta della directio voluntatis, Giraut de Bornelh, ammirato e apprez-
zato dai contemporanei e imitato e esaltato dallo stesso actor, ma un altro poeta in
cui Taflinamento delTamor si era verificato nella modalitä piü confacente ed era stato

i Per questa prospettiva di studio, che ritrova nella Commedia la presenza strutturante di una
tradizione letteraria e legge l'opera anche in chiave di teoria della poesia, il rimando d'obbligo e al
classico articoio di G. Contini, Dante come personaggio-poeta della Commedia (ora raccolto in
Varianti e altra linguistica, Torino 1970, p. 335-361). Si vedano inoltre Au. Roncaglia, Precedenti
e significato dello «Stil nuovo» dantesco, in: Varii, Dante e Bologna nei tempi di Dante, Bologna 1967,

p. 13-34; e P. V. Mengaldo, Introduzione alla sua edizione del De vulgari eloquentia, Padova 1968,

p. LXXVIII-CII. Mi sia consentito anche di rinviare al mio libro, Vita Nuova e tradizione romanza,
Padova 1979.

2 Su Dante e Giraut de Bornelh la bibliografia e abbastanza consistente; accenno solo agli studi
che hanno di piü influenzato la mia ricerca. Punto di partenza e stato l'ancora insuperato articoio
di C. De Lollis, Quel diLemosl (ora raccolto in volume: Scrittori di Francia, Milano-Napoli 1971,
p. 29-55); ottime sono le vedute di insieme su Dante e i trovatori ad opera di G. Folena, Premessa
alla raccolta di testi Vulgares eloquentes, Padova 1961, p. III-XII, e di P.V. Mengaldo, ed. cit.,
p. LXXXVII-XCI; inutilizzabile invece il libro di S. Santangelo, Dante e i trovatori provenzali,
Catania 21959; di recente e tornato sull'argomento, offrendocene una buona sintesi, Th.G. Bergin,
Dante's Provengal Gallery, nel volume A Diversity of Dante, New-Brunswick (N.J.) 1969, p. 87-111;
buona anche la voce Giraut de Bornelh de.ll'Enciclopedia Dantesca, Roma 1968-1976, II, p. 204-205,
redatta da A. Viscardi.



24 Michelangelo Picone

diretto verso TOggetto giusto: Dio. Tale poeta sappiamo appunto che e Folchetto3.
Ciö che significa che nel cielo di Venere, l'immagine piü prossima, meglio rappresen-
tativa della sua propria dimensione poetica, Dante la rinviene non piü nel poeta «di
Lemosi», ma nel vescovo di Marsiglia; nella «cara gioia», cioe, la cui fama, contraria-
mente a quella vana di Giraut, rinasce e rimarrä «grande» (PdIX, 37-39). Le parole
di Guido Guinizzelli:

«O frate», disse, «questi ch'io ti cerno
col dito», e additö un spirto innanzi,
«fu miglior fabbro del parlar materno.

Versi d'amore e prose di romanzi
soverchiö tutti; e lascia dir li stolti
che quel di Lemosi credon ch'avanzi.

A voce piü ch'al ver drizzan li volti,
e cosi fermän sua oppinione
prima ch'arte o rägion per lor s'ascolti.

Cosi fer molti antichi di Guittone,
di grido in grido pur lui dando pregio,
fin che l'ha vinto il ver con piü persone...

(Pg XXVI. 115-126)

vogliono pertanto rilevare questo cambiamento di opinione che toccava l'operatore
romanzo maggiormente stimato da una piü che secolare esegesi e prassi letteraria,
dietro le quali lo stesso Dante si era incautamente messo.

II compito che la critica specialistica si e subito imposto e stato quello di motivare
il declassamento giraldiano. Perche Dante non considera piü Giraut poeta della
virtus e perche, anche come poeta d'amore (non si dimentichi che Vexemplum
provenzale della coincidenza romanza nella parola amor era Giraut e non Arnaut a

fornirlo; e la canso citata, Si-m sentis [XXVII], e certo una delle piü impegnate nella
teoresi erotica fra quelle composte dal poeta limosino)4, e sopravanzato dal suo con-
terraneo Arnaut? Le risposte a queste domande sono State molteplici, e non tutte
ugualmente pertinenti. Un terreno comune sul quäle sia possibile accordarsi credo

perö che possa essere trovato: ed e precisamente la considerazione che, se nell'esalta-
zione delle «rime d'amore» intonate secondo la modalitä «dolee e leggiadra» di
Guido e Arnaut noi dobbiamo vedere Tautoriconoscimento da parte di Dante dell'al-
tezza raggiunta dalla propria esperienza poetica sintetizzata nel nome di Beatrice e

rievocata nel contesto del Paradiso terrestre («questi fu tal ne la sua vita nova»

Pg XXX, 115), con altrettanta sicurezza noi dobbiamo sondare nella condanna di
Giraut e scoprirvi la privata palinodia di Dante nei confronti di una sua particolare
(e successiva al libello giovanile) prassi letteraria che non puö non eoineidere con la

3 Cf. Mengaldo, Introduzione cit., p. XC.
4 L'edizione critica di A. Kolsen (Sämtliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, Halle 1910)

cataloga ben 52 dei 67 componimenti attribuiti a Giraut fra i «reine Minnelieder». Citiamo da questa
edizione, a meno awertimento in contrario, i testi giraldiani.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 25

fascia dei componimenti posti appunto sotto Tegida di «quel di Lemosi»5. La pre-
giudiziale antigiraldiana si troverä allora giustificata dalla diversa prospettiva del

nuovo Dante: nuovo ovviamente rispetto alle ultime e tutt'altro che convincenti

prove artistiche e intellettuali (che vanno dalle rime allegoriche alla loro sistema-

zione nell'organismo del Convivio), e nuovo soprattutto nella ripresa programmatica
della giovanile materia amorosa che di quell'aggettivo si fregiava fin nel titolo: Vita
Nuova. E necessario quindi condurre un'indagine, benche sommaria, sulla «vita» e

sull'«opera» di Giraut, secondo una visuale quanto piü possibile vicina a quella
dantesca, nel tentativo di fare afliorare le motivazioni profonde che condussero

Dante all'esaltazione prima e alla condanna dopo del modello giraldiano.
II frequentatore medievale del liber di Giraut si imbatteva subito ad apertura di

pagina in una sintesi tipologica che cercava di individuare le coordinate storico-
culturali dell'auctor e di captare il valore assoluto della sua produzione poetica6. La
Vida rivestiva appunto questa funzione di proiettare un'immagine sintetica della
personalitä e della poesia del trovatore. Leggiamo questo testo capitale:

Girautz de Borneill si fo de Limozi, de l'encontrada d'Esiduoill, d'un ric castel del vis-
comte de Lemoges. E fo hom de bas afar, mas savis hom fo de letras e de sen natural. E fo
meiller trobaire que negus d'aquels qu'eron estat denan ni foron apres lui; per que fo apellatz
maestre dels trobadors, et es ancar per toz aquels que ben entendon subtils ditz ni ben
pauzatz d'amor ni de sen. Fort fo honratz per los valenz homes e per los entendenz e per
las dompnas qu'entendian los sieus maestrals ditz de las soas chansos. E la soa vida si
era aitals que tot l'invern estava en escola et aprendia letras, e tota la estat anava per cortz
e menava ab se dos cantadors que cantavon las soas chansos. Non volc mais muiller, e tot
so qu'el gazaingnava dava a sos paubres parenz et a la eglesia de la villa on el nasquet, la
quals glesia avia nom, et a ancaras, Saint Gervas. Et aici son escritas gran ren de las soas
chansos7.

Facciamo alcune osservazioni preliminari. La provenienza geogräfica che ac-

comuna Giraut a tanti altri trovatori (e fra i maggiori: basti pensare a Bernart de

Ventadorn, a Bertran de Born, a Gaucelm Faidit, e altri), il fatto che tutte le Vidas
relative si inizino con «...si fo de Limozi», e quindi il rischio di poter ingenerare
confusione qualora si usasse soitanto la perifrasi geogräfica per indicare Giraut,
sono aggirati dalla considerazione che la superioritä di questo poeta e da tutti gli
«intendenti» riconosciuta e non e mai messa in discussione. Dante puö pertanto
adoperare quell'emblema perifrastico a) perche il pubblico degli informati, di coloro
che sono al corrente delle quotazioni poetiche del giorno, non poträ mai interpretare

5 Contini, art. cit., p. 354, attribuisce la ragione della limitazione dantesca di Giraut al «suo
impegno alla rectitudo» che lo avvicina «piuttosto a Guittone che al Dante morale». Cercherö
invece di dimostrare che Giraut compare in questo canto proprio in funzione di una palinodia dantesca
che tocca precisamente tale produzione morale.

6 Un'esemplare analisi delle vidas trobadoriche e quella condotta da V. Bertolucci Pizzorusso,
II grado zero della retörica nella vida di Jaufre Rudel, Studi mediolatini e volgari 18 (1970), 7-26.

7 Testo secondo l'edizione approntata da J. Boutiere - A.H. Schutz, Biographies des Troubadours,

Paris 31973, p. 39^10.



26 Michelangelo Picone

erroneamente la sua allusione, e b) perche cosi facendo crea attorno a questa superba
formula antonomastica un alone di ironia proveniente dalla considerazione che la
tanto vantata superioritä e precellenza sta per essere definitivamente frantumata8.
Inoltre l'appellativo «maestre dels trobadors» indica una qualitä interna alla poesia

giraldiana (quella cioe di essere incline alla didassi) e al tempo stesso presenta il
trovatore come sommo exemplum del dire in lingua d'oc: traghetta insomma l'idea
di una fama assoluta, inattaccabile dal tempo9; Dante segue in un primo tempo il
parere del biografo attribuendo a Giraut lo statuto di massimo poeta e ponendolo
al lato dei poeti classici, ma in un secondo tempo rivede la sua posizione mettendo
in questione i criteri sui quali si basava l'antico giudizio e togliendo il trovatore da

quel suo piedistallo sul quäle appariva posato eternamente.
Ma nella biografia si trovava qualcosa di ancor piü decisivo ai fini della lettura

dantesca: «...fo apellatz maestre dels trobadors, et es ancar per toz aquels que ben
entendon subtils ditz ni ben pauzatz d'amor ni de sen.» La struttura chiasmatica:

subtils [ditz] \ / d'amor
ben pauzatz / \ de sen

vuole precisamente accentuare la completezza della «maestria» di Giraut. La sua

poesia si e in realtä rivelata perfetta: a) nel versante dell'espressione dell'amor: infatti
la tecnica ivi impiegata e stata, secondo la norma poi codificata dalle Leys («chansos
deu hauer so pauzat, aissi quo vers»), quella dei motz pauzatz, adatti alla forma
metrica piü alta, la canso appunto, e al suo contenuto specifico, lafin' amor; b) nel
versante del rinvenimento del significato da attribuire all'amor: rinvenimento che

richiede accanto alla eloquente articolazione formale del contenuto amoroso (canso)
lo svelamento della razo nascosta e incapsulata dentro di essa: tale processo di
scoperta semäntica viene condensato nel termine sen10, che implica la produzione della
«sententia» in cui il vero intendimento della poesia trova la sua definitiva formulazione:

la tecnica relativa alio svelamento dei significati nascosti e stata quella dei

motz subtils e la forma metrica deputata a trasmetterli il sirventes (che non a caso

rimane tributario della canso per la sua strutturazione rimico-strofica oltre che per la

8 La storia dell'identificazione e tracciata da De Lollis, art. cit., 29-38. Nel Convivio Dante cita
il sirventese Los aplechs (XLII) attribuendolo al «Provenzale» (malamente identificato col poco
conosciuto Cadenet), a indicare che in quel momento Giraut e il poeta per eccellenza della lingua
provenzale.

9 Naturalmente l'antico biografo non e l'unico a esaltare Giraut: in questo si trova anzi in
ottima compagnia; d'accordo con lui sono la maggioranza dei canzonieri che accordano al nostro
una posizione di assoluta preminenza, oltre a Bernart Amoros nelle sue annotazioni (cf. E. Stengel.

Le chansonnier de Bernart Amoros, RLaR 41 [1898], 350ss.) e a Peire d'Alvernha nella sua
famosa «galleria» di trovatori (cf. Au. Roncaglia, La generazione trobadorica del 1170, appunti
universitari, Roma 1968-1968, p. 65-123); e non si dimentichi Ia vida dello stesso Peire: «Peire
d'Alverne... era tengutz per lo meillor trobador del mon, tro que vene Guirautz de Borneill».

i° Si veda a questo proposito E. Köhler, Zum Begriff des Wissens im höfischen Kulturbild, ora
in: Trobadorlyrik und höfischer Roman, Berlin 1962, p. 29-44.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 27

sua orchestrazione musicale). La Vida interpreta pertanto in maniera sostanzialmente

corretta, sia al livello formale che al livello contenutistico, la dicotomia canso/sirventes

macroscopicamente attestata nel Liederbuch giraldiano; ma, contemporaneamente,
piega il piatto della sua bilancia indicando come piü alta Tesperienza gravitante
attorno al polo del sirventes. Non e chi non scopra tratteggiate qui le stesse linee
fondamentalissime che scandiscono la carriera poetica dantesca dalle «dolei rime
d'amor» del joven (stagione conclusasi con la Vita Nuova), alle «rime aspre e sot-
tili» della prima maturitä (affluite poi nella summa del Convivio)11; anche Dante

passa infatti dalla prassi stilistica pauzat, «dolee», centrata nell'obbedienza al «dit-
tatore» Amore, alla prassi stilistica subtil posta al servizio delle alte idealitä civili e

morali; dall'imitazione di modelli di una poesia dedita a cantare l'amoris accensio

(Guinizzelli, Arnaut, Giraut stesso), all'imitazione di modelli poetici indirizzati verso
la queste morale e filosofica, verso lo scoprimento della directio voluntatis (e qui il
polo di attrazione e rappresentato da un nome solo, quello di Giraut; non soppian-
tato nella considerazione degli avveduti e dei seguaci deH'mtelligenza dal falso maestro
di moralitä, Guittone d'Arezzo).

Un'altra opposizione, ma strettamente vincolata a quella appena esaminata,
affiora con abbastanza chiarezza dal discorso esegetico della Vida. E precisamente
quella delimitata dai concetti di natura e cultura; ecco i punti che la interessano:

1) «savis hom fo de letras e de sen natural»
2) «E la soa vida si era aitals que tot l'invern estava en escola et aprendia letras, e tota

la estat anava per cortz e menava ab se dos cantadors que cantavon las soas chansos»

Da una parte dunque si pongono le litterae, dall'altra le chansos; da un lato l'insegnamento

dell'ars (retörica e musicale) conquistata attraverso lo studio della gramätica
e la lettura dei monumenti culturali elaborati dai poeti classici, dall'altro il contatto
con le immagini piü perfette del mondo naturale, specchi della bellezza divina, e cioe

con i documenti terreni che meglio possono restaurare il diälogo creatura-Creatore12:

contatto stabilito per il tramite del chant e con il ricorso alla lingua volgare. In tutti
e due questi campi linguistici, espressivi e semantici, Giraut ha, per il suo biografo,
dimostrato la propria eccellenza. Un corollario e un'appendice a quanto giä enunciato

dall'opposizione fondamentale sono le altre coppie minime escola/cortz e in-
vern/estat; la «scuola» come locus deputato per l'assimilazione e la diffusione del-

ii II ricorso al termine «sottile» e continuo in Dante, a cominciare dalla prosa della Vita Nuova
(punto di partenza della tendenza «sottile» che troverä nel Convivio Ia sua aeme: cf. il mio libro cit.,
p. 16-17), fino alle canzoni morali di cui diventa il mot-cle, e al De vulgari eloquentia (ad es. 1x4)
dove passa ad assumere una coloritura tecnica, di indice della poesia della rectitudo. Per l'impiego
di sotil da parte di Giraut, cf. L.M. Paterson, Troubadours and Eloquence, Oxford 1975, p. 136ss.

12 Poco convincenti, a proposito di sen natural, mi sembrano le osservazioni di Au. Roncaglia
in Trobar clus: discussione aperta, CN29 (1969), 51, N93; piü utile ai nostri fini e invece l'inter-
vento di J.-Ch. Payen, Lo vers es fis e naturaus, in: Melanges... Ch. Rostaing, Liege 1974, p. 807-
817.



28 Michelangelo Picone

Vars e della cultura, la cortz invece come sede ideale per la pratica dell'amor e quindi
per l'immedesimazione con la natura in quanto manifestazione della perfezione
divina; l'«inverno» come absentia del contenuto e veglia formale, e Testate come
epifania del significato e messa in circolazione del frutto artisticamente elaborato. Anche
Tapplicabilitä di questo schema oppositivo all'interno dell'opera dantesca puö essere

verificata con relativo agio. Si pensi, ad esempio, alla prolungata analisi nel De vulgari
eloquentia dei rapporti/contrasti fra lingua naturale e lingua artificiale, oppure al-

l'adeguamento, nel XXV della Vita Nuova, dello spirito della poesia romanza, orien-
tato verso la soluzione del fenomeno erotico, a una misura formale classica13. C'e

perö una importante correzione che viene imposta a questo schema da parte del poeta
della Commedia (che, anche in questo caso, non fa altro che portare alle ultime conse-

guenze conclusioni giä prospettate dal libello giovanile): la ricchezza del fatto inte-
riore, il dettato che sgorga naturalmente ex abundantia cordis, costituiscono l'unica
prerogativa a cui si puö dedicare il poeta in volgare: infatti la natura e la lingua
originaria sono rispetto all'arte e alla grammatica elementi sostanziali e insostituibili,
e non avvicendabili o indifferenti, come sembra essere avvenuto nella prassi seguita
da Giraut.

Dentro il canzoniere vero e proprio, Dante avra poi potuto raccogliere una messe

ancora piü abbondante di riferimenti. E anzitutto la sua attenzione sarä stata cala-
mitata dalla disposizione topografica di poesie e prose, dall'alternanza di componimenti

strofico-ritmici costruiti secondo le regole della piü alta retörica con segmenti
narrativi e prosastici, liberi da ogni costrizione metrica o musicale e volti a sciogliere
i componimenti poetici dalle loro ambiguitä sintattiche e semantiche. La razo offriva
al lettore Ia possibilitä di accedere al momento storico, alla situazione esterna e al-
Toccasione spirituale dalle quali il canto era stato generato. La razo (come la vida

per l'intera personalitä del poeta) fissava quindi in una formula chiara e inseriva in
una prospettiva generale il valore assoluto (artistico) e relativo (storico-narrativo)
del documento poetico. II Liederbuch provenzale maneggiato da Dante doveva
insomma presentare questa dinamica espressiva di prosa e poesia, di vida e razos da

un lato e di cansos e sirventes dall'altro14. E infatti dall'osservazione di un simile
manufatto che sarä nata in Dante la spinta profonda ad elaborare una sua propria
vita (si noti la pregnanza culturale del termine impiegato, nella prospettiva appunto
del valore che esso era venuto assumendo nel contesto culturale trobadorico), ma
dalla formulazione nuova, rispetto alle numerose, e ovviamente vecchie, vidas dei

lontani predecessori di terra d'oc. II modello organico della struttura esterna del

prosimetrum giovanile e un «libro» simile a quello che abbiamo brevemente trat-

13 Cf. il mio libro cit., p. 17-26 e 182-192.
14 Rimando al lavoro fondamentale di d'A. S. Avalle, La letteratura medievale in lingua d'oc

nella sua tradizione manoscritto, Torino 1961; molto importante, sul problema specifico del possibile

inserimento delle conoscenze trobadoriche dantesche in un sistema coerente e del rinvenimento
di una «fönte» manoscritta a cui Dante abbia potuto attingere, il recentissimo contributo di M.
Perugi, Arnaut Daniel in Dante, Studi danteschi 51 (1978), 59-152.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 29

teggiato; e questo nonostante la considerazione che il libello dantesco si presenti
francamente, nei confronti di tale modello ideale, troppo sbilanciato dalla parte della

prosa.
Allorquando, dalla considerazione della disposizione dei segmenti prosastici e dei

testi poetici, l'attenzione del nostro visitatore del liber giraldiano si spostava verso

l'aspetto piü genuinamente strutturale del dettato lirico, verso l'indagine dei fattori
retorico-formali e dei materiali semantico-ideologici, la sua ricognizione dell'universo
semiologico del trovatore limosino si poteva considerare esaurita. L'analisi interna
dell'opera gli sarä servita a porre il sigillo definitivo sulle primissime risultanze affio-
rate nel corso dell'analisi esterna. Quello che egli poteva subito rilevare e un fatto
che caratterizza in modo macroscopico la produzione di Giraut e la isola all'interno
della grande produzione trobadorica ad essa coeva: l'inclinazione «naturale» al
canto e l'espressione della ricchezza interiore si accompagnano sempre alla pre-
disposizione razionalizzatrice e chiarificatrice del magma ispirazionale. II suo chan

non andrä pertanto mai disgiunto dalla razo pertinente: la modalitä canora e la
preziosa tavolozza pittorica si uniranno indissolubilmente al bisogno di regolare, ordinäre

e spiegare i «suoni» e i «colori» impiegati. Giä in una delle prime canso egli
proclama apertamente

ch'atretan grans sens

es, qui sap razo gardar,
com los motz entrebeschar;

(IV, 19-21)

l'articolazione retörica e sonora del dettato (motz entrebeschar) e l'attenzione in-
centrata sui valori formali non si devono mai separare dalla considerazione approfon-
dita rivolta alla senefiance (razo gardar) e dall'evidenza del motivo musicale o dalla
chiarezza delle linee del disegno. E quanto a piü riprese ci dice Giraut nello svolgimento

del suo canzoniere. Una similare posizione programmatica e, ad esempio,
quella che egli assume nella canso XXVIII:

vauc un chantaret planati
de dichs escurs
c'us non i remanha:

(3-5)

Ia coppia escur/plan sintetizza lo spazio che il poeta deve percorrere e che divide
la regione dell'auscultazione della voce interiore e della fedeltä totale al «dittatore»,
dell'assorbimento insomma dei contenuti originari e «naturali» (i quali, incidental-
mente, producono un dettato necessariamente escur, serrat, sobrestoria, estranh, etc.,
perche questo trascrive l'intrinseca difficoltä che e loro propria e fa riferimento alla
presenza enigmatica e inquietante del tema amoroso), dal regno della chiarificazione
e della comprensione razionale, della sistemazione logica cioe e deH'ordinamento
rigoroso dell'insieme dei segni. Non c'e dubbio che nel processo or ora descritto



30 Michelangelo Picone

Giraut e consapevole di giocare i suoi atouts migliori come aspirante poeta: per mezzo
di tale iter stilistico infatti egli poträ innalzarsi al livello della grande poesia regolata,
oserei dire «grammaticalizzata», classica in definitiva.

A questa coppia pla/escur si potrebbe, credo, ricondurre l'altra, e ben piü rilevante

opposizione di categorie stilistiche: mi riferisco ovviamente a trobar Ieu/trobar clus15.

E in veritä, se il trobar clus rappresenta per Giraut la traduzione di una situazione
di impasse iniziale dovuta soggettivamente alla natura magmatica e disarticolata del-

l'ispirazione e oggettivamente alla inaccessibilitä e inconoscibilitä della Donna, il
trobar Ieu dovrä invece la sua motivazione profonda alla coscienza di esser riuscito
a superare definitivamente l'ostacolo, di aver potuto avvicinare e conoscere l'Oggetto.
Dunque, nei termini in cui Giraut sembra vedere la questione, il trobar clus e l'indice
di una sconfitta esistenziale mentre il trobar Ieu o pia e la prova inequivocabile del-
l'eliminazione dell'ostacolo, della vittoria definitiva sull'oscuritä, rappresenta il segno
tangibile della raggiunta superioritä poetica. Indicazioni in tal senso se ne trovano un
po' dappertutto nel canzoniere giraldiano, e ricevono una loro pressoche terminale
fissazione nella famosa tenzone con Raimbaut d'Aurenga. AU'accusa di Raimbaut di

apprezzare «so que vas totz es comunal», di seguire uno stile divulgativo che puö
essere assimilato anche dalla gente piü ordinaria, Giraut puö infatti rispondere «qu'es
mais amatz/chans e prezatz,/qui'l fai levet e venansal [accessibile, comprensibile a

tutti]» (11-3). La risposta puö essere formulata in modo cosi apodittico perche il
poeta possiede la netta coscienza che la «facilitä» costituisce un punto di approdo, si

afferma solo alla fine di un processo conoscitivo che non si puö considerare mai
definitivamente espletato: si tratta quindi di una «facilitä» solo apparente, che dis-

simula un arduo itinerario di successive riduzioni della «difficoltä». Come Giraut
dice in un altro luogo: «en l'escurzir/non es Tafans, /ma en Vobr' esclarzir» XLVIII,
8-10). Infatti quando, continua il poeta, «eu jonh ni latz/menutz motz serratz,/ pois
en sui lauzatz/cAN ma razos bona/par ni s'abandona» (XXVI, 36^40): per ricevere

la lode completa bisogna quindi che tutto il processo di riduzione delToscuritä sia

stato portato a termine; solo nel momento in cui la «razo bona» si manifesterä egli

poträ ritenersi pienamente soddisfatto. In conclusione possiamo affermare che in
Giraut Tintrico della sintassi poetica, la pregnanza e l'ambiguitä dei materiali lirici,
Vimagery piena di valori autres, insomma la polisemia semäntica generata dall'ogget-
tiva difficoltä, in re, dell'argomento trattato (l'amor), devono venire sistematicamente

sottoposte alla glossa esegetica che ne illumini la sostanziale coerenza, ne indichi il
significato nascosto e ne evidenzi l'essenza profonda (la ratio; da cui, appunto, razo).
Non poteva certo sfuggire al lettore medievale, attento nel cogliere tutte le possibili

15 Sulla questione, oltre all'intervento giä citato di Roncaglia, si vedano: per il problema
specifico posto dal trobar clus di Giraut, J.-J. Salverda de Grave, Giraut de Bornelh et la poesie
obscure, in: Melanges... J. van Ginneken, Paris 1937, p. 297-306, e E.Köhler, Soeiologia della

fin' amor (tr. it.), Padova 1976, p. 182 ss. (a cui moltissimo deve la mia interpretazione); per la
questione generale basti il rinvio al fondamentale lavoro di U. Molk, Trobar clus-Trobar Ieu. Studien

zu Dichtungstheorie der Trobadors, München 1968.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 31

implicazioni del discorso giraldiano, il fatto che un simile modo di procedere aveva

come suo naturale sbocco la distinzione formale fra poesia e prosa. Allorquando
l'esegesi da interna al canto si fa esterna e la glossa si distacca dall'organismo lirico
rendendosi autonoma e costituendosi come genere indipendente, con delle regole sue

e un suo proprio cödice, ciö che si ottiene e il commento prosastico in cui, nella com-
binazione di vida e di razos, si fornisce un sistematico accessus ad auctorem nel quäle
si avverte subito una necessaria appendice, una parte integrante deU'incartamento
relativo al trovatore16. II compositore della vida e delle razos di Giraut non ha fatto
dunque altro che attualizzare una tendenza insita nel corpus lirico stesso che analizza:

egli compie soitanto l'ultimo passo che lo conduce a infrangere i confini della poesia
e ad entrare nel territorio della prosa, passando cosi dal canto al racconto, dall'avven-
tura dell'anima all'avventura del personaggio, dall'io lirico all'io anagrafico, dalla
dimensione psicologica alla determinazione storica e perfino cronachistica. AI vertice
di un tale processo evolutivo si pone ovviamente la Vita Nuova, che anche per il
rispetto formale si conferma un'opera di sintesi culturale di tutta una civiltä: sintesi
che e, contemporaneamente, bilancio e giudizio di due secoli di ricerche letterarie.
Nella prospettiva del libello giovanile, quel processo che era in qualche modo fuo-
ruscito della persona fisica del trovatore viene trascritto nei termini di un individuale
innalzamento spirituale e di un progressivo itinerario conoscitivo. Se Giraut dice:
«S'anc fis motz cobertz ni serratz... era los fatz ben esclairatz», Dante, dal canto

suo, si preoccupa di completare il ciclo stilistico-formale del suo modello:
a) funzionalizzando, nella direttiva indicata dall'anonimo compilatore delle razos,

il discorso letterario: diversificando quindi con strumenti pertinenti il polo dell'zzrac

e dei motz cobertz dal polo dell'era e dei motz esclairatz: al primo assegna l'espressione

poetica, fortemente entropica e dominata dalla retörica e dalla müsica, al

secondo attribuisce invece l'espressione prosastica, minimamente entropica e regolata
dall'ordine logico e dalla misura razionale;

b) storicizzando, al livello di una autobiografia esemplare, le tappe del percorso
poetico-spirituale: all'a//c appartiene infatti l'aclor, il poeta non ancora cosciente della
sua essenza profonda (puro significante), all'era spetta invece l'auctor, il Poeta che

alla fine del suo iter mentale ha afferrato la «veritä» di se stesso e del mondo chelo
circonda, e la puö pertanto «raccontare» in modo ordinato e razionale (Significato
tantum).

Ma il punto nodale di ogni lettura medievale del testo giraldiano doveva naturalmente

gravitare attorno all'analisi della trattazione dei magnalia, dell'espressione cioe
dei massimi contenuti. L'immagine che Giraut offriva di se da questo punto di vista

16 La razo e pertanto l'esito finale di un processo di catalisi semäntica, il distillato ultimo del
«significato»; se quindi la «poesia» e espressione pura del contenuto amoroso (nella traslitterazione
dantesca, «versi d'amore»), la «prosa» e invece questo stesso contenuto provvisto di una glossa
sistemätica, di un commento storico e biografico che ne riveli il valore profondo, la ratio (e questo
traduce «prose di romanzi»). Cf. Vita Nuova e tradizione romanza (cit.), p. 35-38.



32 Michelangelo Picone

era certo una delle piü nitide: quasi uniforme, monocorde. L'ispirazione si muove
infatti come calamitata fra le due polaritä che delimitano il campo ideologico e

semantico della sua produzione: da un lato Amor, la piü alta espressione dei valori
psicologici, interni; dall'altro Pretz (Ia virtus dantesca), la suprema concretizzazione
dei valori sociali, esterni. Queste sono le coordinate storico-esistenziali che situano la
poesia di Giraut: su un asse la ricostruzione della propria avventura interiore, il
racconto cioe del cammino di perfezionamento e di autoinnalzamento verso l'ideale
della somma perfezione rappresentato dalla Domina; sull'altro Tinserimento della

propria «storia» personale (di un «io» assimilato all'Everyman) nel contesto dei

valori umani e civili di una classe sociale che si propone come specchio al mondo
intero e che trova nella cort (nell'ambiente cioe in cui manifesta la sua presenza la
Donna e il suo influsso Amore)17 il suo locus deputato. II raffinato prodotto del

movimento to and fro fra queste due estremitä dello spettro semiologico giraldiano
e il chan: elemento magico e liberatorio nel quäle Tansia esistenziale e l'aspirazione
sociale, il desiderio insomma di una completa integrazione, trovano la loro emblema-
tica risoluzione.

A be chantar (XIV) e una tipica canzone della «maniera» giraldiana; e in realtä

gli ingredienti basici che compongono la poesia del limosino vengono qui pienamente

rappresentati nel loro sviluppo e nella loro interdipendenza.

A be chantar
Conven amars

E locs e grazirs e sazos;
Mas, s'eu agues dels catre -ls dos,
No eut ja -ls altres esperes.
Que -1 locs me dona joi ades
E la sazos, desqu'eu sui gais.
Que ges lo tems, can l'erba nais.
Si be se gensa folh' e Hors.
Tan no m'aiud' en mo chantar
Com precs e grazirs de senhors.

(1-11)

La perfetta poesia (chantar) proviene dunque dall'intima ispirazione amorosa (amars)
e dall'attrazione spirituale della Donna (grazirs), ma anche da un ambiente sociale

(locs, ovviamente Ia corte) e da una situazione temporale (sazos, la primavera: vv.

7-9) confacenti, adeguate cioe all'espressione del mondo interiore. Benche il poeta

sostenga (vv. 4-11) che la condizione gioiosa dell'anima e l'invito della Donna
(rispettivamente punto di partenza e punto di arrivo del processo di raffinamento amoroso)
potrebbero da soii produrre una poesia conveniente senza l'intervento di loc e sazo

(rappresentanti in qualche modo la dimensione esteriore del canto), in realtä questi

quattro elementi costituiscono le variabili fondamentali della funzione poetica giral-

17 Cf. la prima cobla del sirventese Ben deu en bona cort (XLIX).



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 33

diana. In altre parole, il canto e la trascrizione retörica e musicale del dinamismo

spirituale deH'anima (amore) che puö manifestarsi in un contesto esterno favorevole;
di un corso spirituale quindi le cui dimensioni spaziali, temporali e metastoriche (la

presenza ispiratrice, il grazir e ilprec, della Donna) siano sintonizzate con il movimento
ascensionale della mente. La possibilitä di inserire l'amor, e pertanto il chan, in una
situazione storica adeguata e offerta da un complesso di fattori che trovano il loro
comun denominatore nel pretz:

E per amar
Fo ja chantars

Grazitz e pretz prezatz pels pros
E fo que sola sospeissos,
Ses altre plus c'om i cudes,
Ensenhava com s'enanses
Vas totz sos benestars d'eslais
E, que -s mezes en mans assais,
Com li cregues pretz e valors
E que -s chauzis de meschabar
E -lh fos vils senhorils onors.

(12-22)

Solo per il tramite di amar si e potuto apprezzare chantar e gli uomini eccellenti hanno

potuto esaltare e seguire pretz; la figura etimologica, aiutata dall'allitterazione
(«pretz prezatz pels pros»), da un rilievo anche retörico alla congiunzione, o stretta
dipendenza, tra i concetti di amor e probitas. Solo la sospeisso (la possiamo rendere

con «ansia amorosa», «attesa della ricompensa»; la stessa connotazione ha, ai vv.
52-5, bona speransa: «Que la bona speransa-m pais/.../e m'a dat solatz...») e capace
di proiettare l'uomo nell'orbita dei piü alti valori umani e civili: essa infatti «en-
senha» come innalzarsi di slancio «vas totz sos benestars» (v. 18), verso la piena
realizzazione storica. La forza propulsiva di Amor oltre a accrescere pretz e valor, a
fare aumentare il capitale spirituale dell'individuo, elargisce anche un senso di
superioritä nei confronti del «senhoril onor» (v. 22), la coscienza di possedere una nobili-
tas per niente legata con le ricchezze materiali; essa rende quindi possibile la concre-
tizzazione dell'ideale cortese dell'integritasls che si traduce al livello esistenziale nella

completezza dell'iter amoroso e al livello formale nel raffinamento del dettato.
L'amore ci appare pertanto continuamente accompagnato da un corteggio di virtü
morali e civili, e riportato a un ambito di perfezionamento mondano.

Ecco dunque la particolare tonalitä letteraria e Ia specifica connotazione culturale
che la poesia di Giraut sprigionava, e che un lettore come Dante ha potuto captare
e sintetizzare col termine virtus. Non credo che sia necessario precisare come tale

i8 Su questo concetto, culturale e retörico, si vedano le fondamentali pagine di E. Köhler,
Trobadorlyrik (cit.), p. 21-27, e la discussione che ne e scaturita: A. del Monte nella sua edizione di
Peire d'Alvernha (Liriche, Torino, 1955, p. 111-113), U. Molk, Trobar clus (cit.), p. 109-115, e L.M.
Paterson, Troubadours cit., p. 58-74.



34 Michelangelo Picone

etichetta contrassegni non solo la produzione a carattere moraleggiante (quella cata-

logata come sirventes e canso-sirventes dal Kolsen), ma prima ancora la poesia amorosa

delle cansos. Ma quai e il valore filosofico e culturale esatto che Dante attribuisce
alla categoria della virtus: Brevemente possiamo dire che per l'autore del De vulgari
eloquentia la poesia della virtus coincide con l'espressione dell'iter conoscitivo indiriz-
zato verso il conseguimento della perfezione deU'uomo in quanto essere razionale e,

per questo, simile alle potenze angeliche: «(homo) secundum quod rationale, hones-

tum querit, in quo solus est, vel angelice sociatur nature» (II ii 6). II desiderio del-
l'intelletto e dunque quello di conseguire Vhonestum: che e il bene a cui l'uomo aspira
non perche questo si identifichi col proprio utile e si manifesti come Se ipostatico
(come awiene al livello dell'anima vegetativa, la cui finalitä suprema e appunto la
salus, la conservazione della vita), ne perche questo venga assimilato al piacere e si

configuri come Altro distaccato da se (livello dell'anima sensitiva, il cui massimo scopo
e il godimento erotico, la venus), bensi perche tale bene non ha alcun'altra motivazione
che se stesso (livello dell'anima intellettiva, che raggiunge la sua aeme nella virtus)19.
L'honestum e pertanto il bene morale che l'uomo desidera per il bene stesso, a pre-
scindere da ogni considerazione utilitaristica e/o edonistica; una definizione affine ci

proviene, ad esempio, dal Convivio: «E deffiniro [gli stoiei via Cicerone] cosi questo
onesto: 'quello che, sanza utilitade [utile] e sanza frutto [delectabile], per se di ragione
e da laudare'». Paradigma della ricerca umana della virtus e il filosofo, come terreno
propizio alla sua evenienza e la filosofia: quello e questa provano infatti amore o

amieizia per la veritä in una maniera totalmente disinteressata. Dante formula
pertanto, all'altezza del Convivio e del De vulgari eloquentia, un ideale di poesia la cui
sublimitä e valutata in proporzione al suo avvicinamento alla filosofia; e vede in
Giraut e nella sua propria produzione morale-allegorica, posta sotto l'insegna del

poeta limosino, una esemplare attuazione di tale ideale.
Cerchiamo ora di precisare meglio attraverso quäle griglia interpretativa Dante e

riuscito a accertare questo suo giudizio sulla poesia di Giraut ed a orientare cosi la

sua stessa attivitä di poeta; quella, per intenderci, posta fra l'esperienza giovanile
confluita nell'«amoroso libello» e la Commedia. E fermiamoci proprio agli esempi
che Dante stesso ci fornisce di poesia della virtus: il sirventese Per solatz revelhar di
Giraut e la sua canzone Doglia mi reca. Procedendo infatti ad un'analisi contrastiva
di questi due componimenti dovremo essere capaci di verificare nella concretezza
del fatto letterario la nozione di virtus che Dante enuncia a un livello teörico; e

potremo anche evidenziare la particolare modalitä strutturale assunta dalla prassi
dantesca nell'imitazione del suo modello.

La genesi spirituale del canto e comune: l'uno e l'altro testo nascono dal tentativo
di enunciare la «veritä» sullo stato attuale di decadenza del mondo. II disorienta-
mento causato dallo spettacolo di decadenza della societä e cosi forte in Giraut che

19 Cf. l'edizione del De vulgari eloquentia curata dal A. Marigo, Firenze 31968, p. 170-181,
dotata di un buon apparato esegetico.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 35

egli non ritiene possibile di riuscire nell'impresa di contribuire col suo canto al

riscatto del segle20:
Per solatz revelhar
que s'es trop endormitz,
e per pretz, qu'es faiditz,
acolhir e tornar,
me cudei trebalhar;
mas er m'en sui gequitz!
Per so m'en sui falhitz,
car non es d'achabar;

con plus m'en ve volontatz e talans,
plus creis de lai lo destorbers e-l dans.

(1-10)

II desiderio del poeta di operarsi («me cudei trebalhar») al restauro delle idealitä
abbandonate (solatz, cioe amore, e pretz, cioe virtü) viene continuamente frustrato.
L'inattuabilitä oggettiva dell'impresa di redenzione mette in perenne scacco il suo

sforzo (la volontat e il talan) cui frappongono ostacoli insormontabili (destorber e

dan) i malvagi che si sono impossessati della cittadella della cortesia. Ma il canto

sgorgherä comunque:
Mas a cor afranchar,
que s'es trop enduritz,
no deu om los oblitz
ni -ls velhs fachs remembrar
Que mais es a laissar
afars, pos es plevitz,
e-l mal don sui garitz
no-m chai ja mezinar.

(61-8)

Infatti il ricordo del nobile passato, dei velhs fachs, e sufficiente ad attenuare e addol-
cire il dolore provato dal cuore; agitare le ombre di una storia felice, da poco trascorsa,
arreca una qualche consolazione. Inoltre, il poeta non puö e non deve abbandonare

un'impresa moralizzatrice solo perche egli va esente dal male che sta fustigando;
poiche la medicina non necessaria per lui poträ essere beneflca e terapeutica al pubblico

cui il suo canto e rivolto (questo mi sembra il senso dei versi 67-68, non del
tutto cristallini). Du cöte de Dante notiamo essenzialmente gli stessi movimenti21:

20 Lezione secondo l'edizione curata da M. de Riquer, Los Trovadores, Barcelona 1975, p.
490-494.

21 Per un adeguato commento a questa importante canzone dantesca, si vedano G. Contini
(nella sua ed. delle Rime, Torino 21965, p. 182-191) e K. Foster - P. Boyde (Dante's Lyric Poetry,
Oxford 1972, II, p. 295-210). All'articolo di P. Boyde, Style and Structure in 'Doglia mi reca' (ora
in: Dante's Style in His Lyric Poetry, Cambridge 1971, p. 317-331), rimando per l'accurata analisi
retörica del componimento; non mi trovo perö affatto d'accordo col critico nell'individuazione della
tonalitä poetica, che sarebbe «that of an angry man, violent, wilful, disdainful of the logical
arguments and logical progression that characterize Le dolei rime» (p. 320).



36 Michelangelo Picone

solo che la sua posizione nei confronti della problemätica morale trattata e notevol-
mente piü distaccata. Manca il desiderio di intervenire direttamente al recupero
defl'umanitä tralignante. Dante opera a un livello piü astratto: la sua specola e

posta molto piü in alto di quella giraldiana.

Doglia mi reca ne lo core ardire
a voler ch'e di veritate amico:

(1-2)

tutto appare qui immesso in un'aura di extratemporalitä e impersonalitä; la funzione
retörica dell'allegoria da una maggiore profonditä alla Doglia (cosi assoluta rispetto
ai troppo circostanziati destorber e dan di Giraut) che mette in azione il Voler la cui
finalitä e quella di raggiungere e identificare la Veritä («ch'e di veritate amico»:
proprio la definizione, tributaria dell'etimologia, di filosofia). Dante porta dunque
al punto massimo di estrinsecazione la tendenza giä manifestata dalla poesia
giraldiana di farsi strumento di raddrizzamento della volontä deviata e corrotta, facendo

perö ricorso a una tonalitä non partigiana ma, per cosi dire, scientifica e oggettiva.
La sinceritä di cui favoleggiavano i critici romantici, sembra, paradossalmente, essere

appannaggio piü di Giraut che di Dante.
La polemica vera e propria si articola attorno a due aspetti della vita contemporanea

che a Giraut e a Dante appaiono rigorosamente vincolati: quello dell'amor e

quello della virtus; e in realtä l'eclisse della seconda rende completamente inoperante
il primo. II citato incipit giraldiano mette subito in evidenza la necessitä di riportare
di nuovo in vita solatz, rappresentante il supremo raggiungimento nel versante del-

Tattivitä erotica, e al tempo stesso di ricondurre in patria (tornar e un verbo tecnico
del campo semantico della peregrinatio e implica l'idea del percorso che bisogna

compiere per pervenire alla meta finale)22 Tesiliato pretz, in cui si esplica al livello

pratico l'iniziativa morale correttamente indirizzata. Questi movimenti iniziali
vengono amplificati nella terza e quarta cobla:

Vos vitz torneis mandar
e segre-ls gen garnitz
e pois dels melhs feritz
una sazo parlar;
er es pretz de raubar
e d'ebranchar berbitz.
Chavalers si'aunitz
que-s met en domneiar,

pos que tocha dels mas moltos belans
ni que rauba gleizas ni viandans!

22 Cf., ad esempio, Purgatorio XXVII, 111.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 37

E vitz per cortz anar
de joglaretz formitz
gen chaussatz e vestitz
soi per domnas lauzar;
er no n'auzem parlar,
tan es lor pretz delitz!

(21-36)

Giraut elabora qui una concezione mondana e, sociologicamente, aristocratica del

pretz: egli lo vede infatti legato a una classe sociale (quella che include i purtroppo
degeneri chavälers del verso 27) e a un luogo (la cortz del verso 31) che ne sono in
qualche modo i legittimi esponenti e tutori. AI momento attuale perö questa classe

e questo luogo, invece di costituire un modello per i virtuosi e uno specchio per gli
amanti, sono diventati esempio di avarizia e di meretricio. Perche pretz e solatz ven-

gano reinstaurati nelle rispettive funzioni, bisogna che la nobiltä e la corte ritornino
alla loro primitiva grandezza e alla loro originaria responsabilitä. Infatti senza la
guida esperta della nobiltä e l'attivitä modellizzante della corte ne la virtü ne l'amore

potranno ritrovare la loro autentica funzione nella societä umana. In Dante questi
stessi termini di amor e virtus sono distribuiti secondo dei criteri piü rigorosi e siste-

matici; vengono cioe meglio inseriti dentro l'ordine logico del discorso e all'interno
delle strutture socio-culturali che si vogliono descrivere. Se le donne sono le custodi
del principio dal quäle nasce amore, la beltä, e gli uomini i responsabili della causa
del perfezionamento umano, la virtü, ne consegue che, se la seconda decade, anche la

prima dovrebbe essere messa da parte:

Io dico a voi che siete innamorate
che se vertute a noi
fu data, e beltä a voi,
e a costui di due potere un fare,
voi non dovreste amare,
ma coprir quanto di biltä v'e dato,
poi che non c'e vertu, ch'era suo segno.

(11-7)

Inoltre: solo Ia virtü e capace di elargire la nobiltä, poiche ünicamente dal suo
possesso puö l'uomo venire indirizzato verso la completa realizzazione di se stesso in
quanto essere razionale («tu sola fai segnore»: v. 41); dunque: il fatto che l'uomo
«da se vertu fatto ha lontana» (v. 22) comporta che egli non possiede il tratto distin-
tivo dell'essere «umani»: la ragione; e pertanto passa alla categoria immediatamente
precedente dei «bruti» («omo no, mala bestia ch'om simiglia»: v. 23). Dante quindi
da un andamento piü deduttivo alla tematica giraldiana, e cosi facendo la rende piü
generale, cosmica. Egli si rivolge non a questa o a quella classe sociale, ma aU'umanitä
intera. II suo discorso assume una validitä universale. Di qui la giustificazione del



38 Michelangelo Picone

ricorso a una griglia conoscitiva di ascendenza logica e a un lessico tecnico e specia-
listico di impronta tomistica o scolastica23.

II centro vitale dei due componimenti e costituito dalla esemplificazione dell'opposizione

virtüjnon-virtü, fatta ricorrendo a una casistica di tipo storico, sociale e com-
portamentale. Si tratta di una estensione del discorso principale, come Dante pun-
tualmente precisa: «discenderö del tutto/in parte» (w. 54-55)24. Sia Giraut sia

Dante specificano che la virtü di cui vogliono parlare e nella fattispecie la liberalitä,
e il vizio che vogliono condannare e l'avarizia. Si ricorderä che nel De vulgari
eloquentia (II ii 5) Tarea semäntica della virtus si specializza nei termini di donare (la
«liberalitä», che e l'oggetto appunto di questa canzone) e di letitia (la «leggiadria»,
il cui locus e la canzone Poscia ch'amor)25. Dunque la liberalitä e una modalitä
essenziale di realizzazione della virtus. Anche a questo proposito la polarizzazione
delle poetiche e abbastanza evidente. Giraut, dal canto suo, vuole colpire una particolare

societä che invece di rispondere a quella che dovrebbe essere la sua genuina
aspirazione, di dare cioe liberamente, opera nello spirito contrario26: «er es pretz
de raubar/e d'ebranchar berbitz» (w. 25-26); il verbo raubar emblematizza Teccesso

nel desiderio di accumulazione, condensa il polo dell'estrema negativitä cortese.

Questi versi vengono ribattuti con insolita asprezza subito dopo; il loro contenuto
si viene cosi precisando in azioni ben determinate: «chavalers si' aunitz/que-s met
en domneiar,/pos que tocha dels mans moltos belans/ni que rauba gleizas ni vian-
dans!». La ripresa chiasmatica da ancor piü rilievo all'idea dell'impossibilitä di
domneiar per colui che non sia adeguatamente provvisto di pretz. L'accusa di Giraut
non potrebbe essere piü circostanziata: l'avarizia dei nobili e descritta in modo
minuto e quasi triviale. Lo sdegno, d'accordo con la tecnica del sirventes, si traduce in
un attacco virulento e piazzaiuolo. Si avverte che la persona del poeta (e quindi del

suo pubblico) e completamente coinvolta nell'azione denigratoria, vibra con essa.

Anche la cobla quinta porta avanti la stessa polemica; qui Giraut si fa ancor piü
personale:

On son gandit joglar
Que vitz gen acolhitz
C'a tal a mester guitz
que solia guidar,

23 Captati molto bene nel commento citato di Foster-Boyde.
24 Cioe, come spiega Contini (commento cit., p. 186), «dall'universale al particolare»; e, si

potrebbe aggiungere, dall'allegoria alla glossa: Dante infatti cosi continua il suo discorso; «ed in
costrutto/piü lieve, si che men grave s'intenda :/che rado sotto benda/ parola oscura giugne ad intellet-
to»; dove, oltre al fatto che benda non puö che riferirsi al rivestimento retörico, si hanno gli stessi
termini oppositivi rinvenuti precedentemente quando parlavamo della tecnica poetica di Giraut:
lieve/grave; oscuro/chiaro; aperto/chiuso.

25 Cf. P.V. Mengaldo, voce Vocaboli, teoria dei, in: Enciclopedia Dantesca (cit.),e Boyde,
Dante's Style (cit.), p. 77ss.

26 Per questo aspetto della polemica giraldiana, rinvio il lettore ai lavori capitali di Köhler:
Ricchezza e liberalitä nella poesia trobadorica, e soprattutto / trovatori e la questione della nobiltä, in:
Soeiologia (cit.), particolarmente le p. 52-61 e 139-144.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 39

e pero ses reptar
vai er tals escharitz,
pos fo bos pretz falhitz,
que solia menar

de companhos, e no sai dire cans,
gen en arnes e bels e benestans.

(41-50)

I signori, coloro che dovrebbero essere guida e invece hanno bisogno di essere gui-
dati, non vogliono piü proteggere la poesia. Un tempo amavano essere seguiti da

una schiera di companhos, di persone della maisnada Ia cui esistenza economica

dipendeva dalla loro liberalitä. Ora invece, per paura di spendere, vanno soii: i «jogla-
retz formitz/gen chaussatz e vestitz» non hanno piü chi li accolga. L'avarizia e

diventata un modus vivendi accettato da tutti; nessuno e capace di biasimare un simile

comportamento (v. 45)27. In conclusione: il sirventes di Giraut attacca esplicitamente
una certa classe sociale, la nobiltä, e formula delle accuse che non rimangono mai
nel generico, ma amano scendere perfino nell'aneddotico e nel personale. Giraut non
rivolge il suo canto contro l'avarizia, bensi contro particolari persone avare; non
esalta la liberalitä, bensi dei personaggi storici dotati di tale virtü28. Nella seconda

tomada si loda cosi il Dalfin d'Alvernha che «conois los bos chans»: con riferimento
alla sesta cobla in cui appunto il bo chan e visto come l'espressione naturale di un
ric afar, della liberalitä cioe dei tempi passati (vv. 59-60). Se passiamo alla canzone
di Dante notiamo la solita tendenza verso la progressiva decantazione del canto morale
giraldiano di tutte le sue scorie aneddotiche e personali. Dalla riuscita di questo

processo dipenderä infatti la possibilitä di conquistare la palma di «cantor rectitu-
dinis» per eccellenza dell'area romanza. II superamento di Giraut e conseguibile solo

se il contenuto magmatico del sirventes si lascia incanalare dentro una struttura
sintattica, logica e retörica piü consapevole; solo se si ha una ricerca formale piü
orientata verso Timitazione del modello classico. La metodologia impiegata a sortire

27 Secondo una definizione che risale fino a Seneca e a S. Girolamo, nobile e colui che possiede
la virtü e opera secondo essa; questo tema ritorna continuamente nel Medioevo romanzo: lo si

trova nel De amore di Andrea Capellano, nel Roman de la Rose di Jean de Meun, nel Tresor di
Brunetto Latini, etc.: cf. M. Corti, Le fonti di virtü e la teoria della nobiltä del Duecento, Giornale
storico della letteratura italiana 135 (1959), 1-82; Giraut lo sviluppa in maniera particolare nel
sirventese Los aplechs (XLII) citato nel Convivio: la tesi che vi sostiene e che, se nobiltä e virtü, e
virtü e liberalitä (largueza), ne consegue che l'uomo nobile deve, per la propria ratio interna, essere
liberale: il signore-avaro rinnegando la largueza rinnega anche il senhoratge (la polemica e ovviamente

orientata contro un certo processo di imborghesimento della classe nobiliare: cf. Köhler,
Soeiologia (cit.), p. 56-61).

28 La razo che si aecompagna a questo sirventese interpreta al livello di cronaca il velato invito
di Giraut al suo senher affinche questi non si macchi di colpe che neanche i predoni hanno saputo
commettere nei suoi confronti (cobla ottava); ecco il testo: «Girautz de Borneil, qan Guis, lo ves-
coms de Lemotges, l'ac fait raubar la sua maiso de sos libres e de tot son arnes...» (Boutiere-Schutz,
td. cit., p. 57): lo storico signore di Giraut lo deruba veramente dei suoi possedimenti materiali
(arnes) e culturali (libres).



40 Michelangelo Picone

un simile effetto e quella della distanziazione estetica: della creazione cioe di uno
spazio, retörico e letterario, fra dato e rappresentazione, realtä e mimesi. II fatto
concreto, storico o sociale o personale, va dunque proiettato su uno sfondo astratto,
atemporale e aspaziale. Se quindi la moralitä di Giraut e diretta ad una precisa
problemätica del momento storico in cui egli sta vivendo (la decadenza del tempo
presente rispetto ad un immediato passato luminoso per azioni e uomini virtuosi), la

moralitä di Dante si indirizzerä invece a una problemätica generale valida per ogni

tempo e ogni luogo (la decadenza della virtü umana, rispetto all'idea iperuranica, per
cosi dire, della Virtü Celeste). A contrapporsi non saranno piü due momenti successivi

(passato vs presente), ma due stati contigui (trascendenza vs immanenza, mondo delle

Realtä eterne vs dominio delle realtä evenemenziali). Lo sperimentalismo e la parte-
cipazione di Giraut diventano teoresi e programmazione in Dante29.

Si veda, a riprova di quanto detto, la strofe quarta:

Chi e servo e come quello ch'e seguace
ratto a segnore, e non sa dove vada,
per dolorosa strada;
come l'avaro seguitando avere,
ch'a tutti segnoreggia.
Corre l'avaro, ma piü fugge pace:
oh mente cieca, che non pö vedere
lo suo folle volere
che '1 numero, ch'ognora a passar bada,
che 'nfinito vaneggia!
Ecco giunta colei che ne pareggia:
dimmi, che hai tu fatto,
cieco avaro disfatto?
Rispondimi, se puoi altro che nulla.
Maladetta tua culla,
che lusingö cotanti sonni invano!
Maladetto lo tuo perduto pane,
che non si perde al cane!
che da sera e da mane
hai raunato e stretto ad ambo mano
ciö che si tosto si rifä lontano.

(w. 64-84)

In forma schematica, le osservazioni che possiamo fare su questo testo sono le

seguenti :

1) Assenza di una prospettiva temporale: i tempi storici impiegati (75 «hai...
fatto», 79 «lusingö», 83 «hai raunato e stretto») non hanno infatti funzione prospet-

29 Pertanto la relativa speranza di Giraut, dovuta a una sovrapposizione del passato felice sul
futuro, diventa in Dante visione di apocalisse culturale; il moralismo dantesco cioe non aspira a un
positivo intervento sulla realtä circostante, ma a un giudizio eterno: evoca quindi una palingenesi, su
basi razionalistiche, dell'umanitä.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 41

tica ma solo valutativa: servono cioe a spiegare la condizione in cui l'avaro si viene

a trovare di fronte al giudizio eterno, alla Morte. La contrapposizione e invece fatta
fra un tipo di presente descrittivo (69 «corre l'avaro, ma piüfugge pace») e un tipo
di presente piü analitico, morale e filosofico (64 «chi e servo e come...»), a differenziare

lo stato delle veritä mutabili dallo stato delle Veritä eterne.

2) Assenza di ogni indicazione storica e/o autobiografica: non si paria di nessun

caso o fatto awenuto in un dato momento o luogo a una data persona. Dante enun-
cia delle condizioni assolute dell'essere: e piü precisamente lo stato di «servitü» e

quello di «signoria», e la distanza che li separa: tale distanza puö o non puö essere

infranta; il ricorso al campo metaforico della peregrinatio indica appunto che ci

troviamo nell'ambito di esperienze eterne: cosi strada (v. 66) serve ad esprimere l'idea
di 'cammino' e dove (v. 65) quella di 'approdo', pace (v. 69) sta ad indicare il positivo

espletamento del pellegrinaggio umano e nulla (v. 77) la conclusione negativa e

autodistruttiva.
3) L'avarizia (il vizio astratto) si declina nella figura dell'avaro (la realizzazione

concreta), ma soitanto per una esigenza di chiarezza e non per un bisogno di accedere

alla polemica diretta contro rivali definitivi e ben individuabili: si tratta dell'avaro
generico e tipico, non dell'avaro x,y o z. Ci troviamo davanti dunque a un procedimento

di esemplificazione di una veritä che qualora venisse formulata ad un livello
ünicamente astratto rischierebbe di rimanere incomprensibile; la comparsa sulla scena
del tipo dell'avaro e da attribuire insomma ad una esigenza di commento, alla necessitä

di apporre cioe una glossa esaustiva a un procedimento logico-retorico, nella fatti-
specie aU'allegoria.

4) L'invettiva contro la decadenza del mondo e rivolta a un pubblico indetermi-
nato: le «donne» che vengono chiamate ripetutamente in causa per ascoltare il canto
doloroso del poeta hanno piü la funzione di filtro e di cassa di risonanza (purificano
e amplificano cioe l'effetto dell'indignatio che egli vuole comunicare) che quella di
destinatarie vere e proprie. Se vogliamo indicare l'autentico destinatario del messaggio
morale, questo e, come per ogni discorso tendenzialmente filosofico, l'homo rationa-
lis o la Ratio stessa (cui non puö, comunque, essere riferita la pars destruens del canto;
di qui anche il bisogno di ricorrere alle «donne»)30. C'e perö un congedo che, sebbene
abbia l'aria di costituire una aggiunta tardiva, pure pone il problema dell'identifica-
zione del destinatario immediato che viene chiamato in causa:

Canzone, presso di qui e una donna
ch'e del nostro paese:
bella, saggia e cortese

30 Questa eliminazione del pubblico immediato e diretto e una costante della produzione allego-
rico-morale di Dante, che si traduce al livello strutturale nell'omissione del congedo (cf.,ad esempio,
Amor che movi e Poscia ch'amor) e al livello testuale in richiami al fatto di non sapere a cui indi-
rizzare il canto (cf., ad esempio, Poscia ch'amor, v. 69).



42 Michelangelo Picone

la chiaman tutti, e neun se n'accorge
quando suo nome porge,
Bianca, Giovanna, Contessa chiamando:
a costei te ne va' chiusa ed onesta;
prima con lei t'arresta,
prima a lei manifesta
quel che tu se' e quel per ch'io ti mando;
poi seguirai secondo suo comando.

(148-158)

A chi si rivolge Dante Credo che piü che una donna storica il poeta vöglia qui evo-
care una Presenza simbölica: un'Essenza cioe capace di penetrare fino in fondo la
razo filosofica del componimento stesso. I suoi nomi, se valutati secondo il principio
dei «nomina sunt consequentia rerum», danno la definizione esatta di questa
«persona»: Bianca allude (a norma di Convivio II xxii 7) all'attivitä speculativa e alla

saggezza, Giovanna (a norma di Vita Nuova XXIV, piü che di Paradiso XII 70-71)
alla veritä terrena (149 «ch'e di nostro paese») che precede la Veritä divina e dunque
alla bellezza (segno della perfezione umana), Contessa (a norma, ad esempio, di
Convivio II vii 3, II x 7-8, ecc.) alla nobiltä della ragione umana31. Mi sembra quindi
estremamente probabile che questi versi si riferiscano alla personificazione della
Filosofia.

Possiamo tirare le somme di questo nostro studio della poesia giraldiana vista

attraverso lo specchio della lettura dantesca. E facciamo mentalmente ritorno ai versi
del canto purgatoriale da cui avevamo preso le mosse e alla domanda che formula-
vamo a tale proposito: perche Dante condanna Giraut? La riposta ci appare ora
abbastanza evidente: per la stessa ragione per la quäle, alcuni canti dopo, Yauctor
Dante condanna, nelle parole di Beatrice, Yactor peregrinante32. L'imitazione di
Giraut nelle poesie allegorico-morali e il susseguente tentativo di stabilirsi al vertice

di una poesia della virtus nella formulazione datane dal poeta limosino: questi sono
i fatti che fanno scattare la molla del declassamento di Giraut all'interno della
Commedia. Nella polemica di Guido Guinizzelli contro gli ammiratori di Giraut Dante

anticipa la piü amara polemica di Beatrice contro una non troppo antica immagine
di se stesso. La ragione della condanna sta nell'opposizione Beatrice/« donna
gentile». Se la Beatrice della Vita Nuova aveva, alla fine dell'itinerario amoroso dell'io,
indicato in Colui «qui est per omnia saecula benedictus», in Dio, l'approdo terminale
della queste esistenziale; la «donna gentile» delle canzoni morali (e del Convivio;
esaltata accanto a Beatrice, e forse al di sopra di essa, nel De vulgari eloquentia)
arresta invece lo slancio conoscitivo dell'io a delle «faise» «imagini di bene» (Pg

3i Si vedano i commenti citati di Contini, p. 191, e di Foster-Boyde, p. 310.
32 La giustificazione di questa palinodia dantesca ha letteralmente riempito le biblioteche;

indicazioni utili per una interpretazione del fatto in chiave letteraria provengono da Contini, Dante
personaggio (cit.), e da F. Mazzoni, // canto XXXI del Purgatorio, Firenze 1965.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 43

XXX 131), a una visione mondanizzata della vita33. Nel Purgatorio si ha quindi
un'inversione di tendenza che comporta da un lato il pieno recupero (e la sublima-

zione) della concezione dell'amor propria della Vita Nuova e I'esaltazione dei modelli
che avevano contribuito all'estrinsecazione di tale ideologia (Guido Guinizzelli e

Arnaut Daniel), e dall'altro il completo abbandono dell'accezione filosofica della

virtus elaborata nella produzione allegorico-morale e la sconfessione del modello

giraldiano. Di qui la necessitä strutturale della Commedia di dover sostituire la figura
del poeta della virtus mondana (Giraut) colla figura del poeta della Virtus divina
(Folquet): con la quäle ultima immagine il nuovo Poeta Dante, summa di tutta la
ricerca letteraria e culturale romanza, pienamente si identifica.

McGill University, Montreal Michelangelo Picone

33 £ proprio in questa riduzione del dinamismo dell'eros, causata da una ideologia che limita
l'ambito di azione della virtus al solo campo razionale, in questo abbassamento quindi dell'amor
potenzialmente divino a ratio solamente umana, che dobbiamo vedere il limite di Giraut e del Dante
morale (cf., fra gli altri, Bergin, Dante's Provengal Gallery cit., p. 101); razionalismo, si badi bene,
che a Dante proveniva anche da un'altra fönte e da un'altra esperienza letteraria completamente
diversa da questa, e cioe da Jean de Meun e dalla «traduzione» della seconda Rose nel Fiore (a
questo proposito si veda il mio articoio, II «Fiore»: struttura profonda e problemi di attribuzione,
VRom. 33 [1974], 155-156).


	Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante

