Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 39 (1980)

Artikel: Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante
Autor: Picone, Michelangelo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-30613

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-30613
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante

Nel canto XXVI del Purgarorio assistiamo allo svolgimento di una polemica lettera-
ria, che, presente in modo piuttosto continuo nel corso di tutto il poema, raggiunge
qui una tonalith molto pili accesa e una apertura cosi vasta da coinvolgere diretta-
mente la tradizione poetica occitanica e italiana e indirettamente il fare poetico rout
court, al di la di ogni limitazione spazio-temporale. Tale polemica si svolge nel con-
testo dell’accertamento (realizzato da un’ottica eterna) della supremazia non tanto
di un idioma su un altro (come avveniva, ad esempio, nel De vulgari eloquentia),
quanto di una personalita artistica e di una produzione poetica sulle altre. L’obiettivo
cui Dante mira con questa apertura di 360 gradi nel dominio della poesia classica e
romanza ¢ uno solo: quello di spiegare la ragione dell’alto «privilegio» di poter per-
correre, ancora vivo, le «contrade» dell’Oltretomba; privilegio concesso a lui (in
quanto poeta) per intervento di Dio e per la mediazione di Beatrice. E quindi natu-
rale che 1l dibattito, per quanto trasceso, si faccia piu specifico e insistito in questo
canto purgatoriale in cui il pellegrino ultraterreno si trova davanti a «colleghi», ad
altri illustres doctores come Iui, i quali, possedendo la sua stessa qualifica e la sua
stessa «altezza d’ingegno», hanno motivazioni ancor pit profonde per la loro richiesta
di maggiori e piu tecniche precisazioni. La Commedia anzi, per quelle che sono le
sue coordinate culturali, pud considerarsi assata su tali polemiche, nel senso che é
per mezzo di esse che Dante ha 'opportunita di additare al lettore non solo i suoi
modelli assoluti (che vanno da Virgilio a Sordello, da Stazio a Folchetto) o i suoi
antimodelli (come Bonagiunta, Guittone e il Notaio: i rimatori «municipali» in-
somma), ma soprattutto quelli che chiamerd i suoi modelli relativi: di tratteggiare
quindi una cronistoria della gueste linguistica e poetica degli operatori romanzi che
trova in Beatrice, e pertanto nella produzione gravitante attorno alla Vita Nuova, la
sua acme ¢ il suo inveramento. Non a caso nello specchio di Beatrice Dante potra
vedere la sua essenza profonda, la sua ratie: il fatto cioé di rappresentare i/ Poeta
della tradizione culturale romanza, investito dal volere divino (mediato dalla stessa
Donna cantata nel suo joven) della responsabiliti di compiere il viaggio verso
I’eterno in cui un’intera civiltd potra identificarsi. E proprio dentro i limiti di tale
cronistoria (che comprende vulgares eloquentes come Guido Cavalcanti e Bertran de
Born per la prima cantica, e come Guido Guinizzelli e Arnaut Daniel per la seconda)
che Dante trova lo spazio per discutere, e pertanto inserire in una dialettica evo-
lutiva, alcune operazioni culturali che abbisognavano di necessarissime correzioni
e integrazioni per poter essere pienamente funzionanti. Il Poeta Dante condensera



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 23

in sé, nella sua Parola orientata da Beatrice, una simile correzione e una simile
integrazionel.

E precisamente nel quadro della dialettica or ora descritta che si inserisce I'inter-
pretazione che Dante da nello stesso canto del Purgarorio della figura storica e lette-
raria di Giraut de Bornelh2. In realtd, perd, il caso di Giraut si presenta in una maniera
senz’altro pilt complicata di quella degli altri poeti volgari. La Commedia infatti non
& per niente in sintonia col giudizio che del trovatore limosino Dante aveva avuto
occasione di pronunciare nel De vulgari elogquentia e nel Convivio. Se anzi noi osser-
viamo il panorama dei valori poetici assoluti nel Dante post-Vita Nuova, ci rendiamo
conto che Giraut vi ha una posizione di incontrastata superiorita: I'esperienza poetica
delle cosiddette canzoni morali e allegoriche, esperienza che poi confluird nel Con-
vivio, e la riflessione teorica del De vulgari eloquentia, chiaramente indicano in lui il
massimo rappresentante dello schieramento romanzo, il poeta col quale Dante ama
di continuo paragonarsi e associarsi, Il giudizio inappellabile, d’altro canto, che su di
lui si emette dalla specola dell’alto Purgatorio & di quelli che non lasciano adito a
ripensamenti: Giraut non é a questo punto considerato la vetta pili alta raggiunta
dall’eloquenza volgare; il suo posto di cantor rectitudinis ¢ occupato da Folquet de
Marselha, e il suo superamento ¢ sanzionato dal suo immediato antecedente nella
classifica dei magnalia (questo si riconfermato nella nuova gerarchia ultraterrena),
dal poeta della venus, Arnaut Daniel. L’episodio purgatoriale ¢ sotto questa angola-
tura una anticipazione di quello paradisiaco: il poeta-pellegrino viene fin da ora
informato che il suo trittico dei massimi operatori occitanici (Bertran de Born/
Arnaut/Giraut: rappresentanti rispettivamente di arma, venus, virtus) era fallace nel
suo elemento di punta. Fra i beati infatti egli non trovera (com’era in qualche modo
prevedibile) il poeta della directio voluntatis, Giraut de Bornelh, ammirato e apprez-
zato dai contemporanei e imitato e esaltato dallo stesso acfor, ma un altro poeta in
cui I'affinamento dell’amor si era verificato nella modaliti pit confacente ed era stato

1 Per questa prospettiva di studio, che ritrova nella Commedia la presenza strutturante di una
tradizione letteraria e legge I'opera anche in chiave di teoria della poesia, il rimando d'obbligo & al
classico articolo di G. Contivg, Dante come personageio-poeta della Commedia (ora raccolto in
Varianti e altra linguistica, Torino 1970, p. 335-361). 5i vedano inoltre Au. RoncacLia, Precedenti
e significato delle «Stil nuovoy dantesco, in: Varii, Dante ¢ Bologna nei tempi di Danre, Bologna 1967,
p. 13-34; e P.V. MenGALDO, fntroduzione alla sua edizione del De vulpari eloguentia, Padova 1968,
p. LXXVIII-CII. Mi sia consentito anche di rinviare al mio libro, Vita Nuova ¢ tradizione romanza,
Padova 1979.

z Su Dante e Giraut de Bornelh la bibliografia € abbastanza consistente; accenno solo agli studi
che hanno di pil influenzato la mia ricerca. Punto di partenza & stato I'ancora insuperato articolo
di C. De Lovuis, Quel di Lemosi (ora raccolio in volume: Scriftori di Francia, Milano-Napoli 1971,
p. 29-35); ottime sono le vedute di insieme su Dante € i trovatori ad opera di G, FoLENA, Premessa
alla raccolta di testi Fulrares eloguentes, Padova 1961, p. III=-XI11, e di P.V. MenGaLDo, ed. cit.,
p. LXXXVII-XCI; inutilizzabile invece 1] libro di 5. SANTANGELD, Dante e | trovatori provenzali,
Catania 21959 di recente & tornato sull’argomento, offrendocene una buona sintesi, TH. G. BERGIN,
Dante’s Provengal Gallery, nel volume 4 Diversity of Dante, New-Brunswick (N.J.) 1969, p. 87-111;

buona anche la voce Giraut de Bornelh dell’ Enciclopedia Dantesea, Roma 1968-1976, 11, p. 204-205,
redatta da A. VISCARDI.



24 Michelangelo Picone

diretto verso I'Oggetto giusto: Dio. Tale poeta sappiamo appunto che & Folchetto3.
Cio che significa che nel cielo di Venere, I'immagine pitl prossima, meglio rappresen-
tativa della sua propria dimensione poetica, Dante la rinviene non pili nel poeta «di
Lemosi», ma nel vescovo di Marsiglia; nella «cara gioia», cioé, la cui fama, contraria-
mente a quella vana di Giraut, rinasce e rimarrd «grande» (Pd IX, 37-39). Le parole
di Guido Guinizzelli:
« ) frate», disse, «questi ch’io ti cerno
col dito», e additd un spirto innanzi,
«fu miglior fabbro del parlar materno.
Versi d’'amore e prose di romanzi
soverchid tutti; e lascia dir li stolti
che quel di Lemosi credon ch’avanzi.
A voce pit ch’al ver drizzan li volti,
e cosi ferman sua oppinione
prima ch'arte o ragion per lor s’ascolti.
Cosi fer molti antichi di Guittone,
di grido in grido pur lui dando pregio,
fin che I’ha vinto il ver con pid persone...
(Pg XXVL 115-126)

vogliono pertanto rilevare questo cambiamento di opinione che toccava I'operatore
romanzo maggiormente stimato da una pili che secolare esegesi ¢ prassi letteraria,
dietro le quali lo stesso Dante si era incautamente messo.

I1 compito che la critica specialistica si ¢ subito imposto € stato quello di motivare
il declassamento giraldiano. Perché Dante non considera pili Giraut poeta della
virtus? e perché, anche come poeta d’amore (non si dimentichi che 'exemplum pro-
venzale della coincidenza romanza nella parola gmer era Giraut ¢ non Arnaut a
fornirlo; e la canso citata, Si'm sentis [XXVII], é certo una delle pili impegnate nella
teoresi erotica fra quelle composte dal poeta limosino)4, € sopravanzato dal suo con-
terraneo Arnaut? Le risposte a queste domande sono state molteplici, e non tutte
ugualmente pertinenti. Un terreno comune sul quale sia possibile accordarsi credo
pero che possa essere trovato: ed é precisamente la considerazione che, se nell’esalta-
zione delle «rime d’amore» intonate secondo la modalitd «dolce e leggiadra» di
Guido e Arnaut noi dobbiamo vedere 'autoriconoscimento da parte di Dante dell’al-
tezza raggiunta dalla propria esperienza poetica sintetizzata nel nome di Beatrice e
rievocata nel contesto del Paradiso terrestre («questi fu tal ne la sua vita nova»
Pg XXX, 115), con altrettanta sicurezza noi dobbiamo sondare nella condanna di
Giraut e scoprirvi la privata palinodia di Dante nei confronti di una sua particolare
(e successiva al libello giovanile) prassi letteraria che non pud non coincidere con la

3 Cf. MenGALDOD, frtroduzione cit., p. XC.

4 L'edizione critica di A. KovLsen (Sdmitliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, Halle 1910)
cataloga ben 52 dei 67 componimenti attribuiti a Giraut fra i «reine Minnelieder». Citiamo da questa
edizione, a meno avvertimento in contrario, i testi giraldiani.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 25

fascia dei componimenti posti appunto sotto I'egida di «quel di Lemosi»3, La pre-
giudiziale antigiraldiana si trovera allora giustificata dalla diversa prospettiva del
nuovo Dante: nuovo ovviamente rispetto alle ultime e tutt’altro che convincenti
prove artistiche e intellettuali (che vanno dalle rime allegoriche alla loro sistema-
zione nell’organismo del Convivio), e nuovo soprattutto nella ripresa programmatica
della giovanile materia amorosa che di quell’aggettivo si fregiava fin nel titolo: Vita
Nuova. E necessario quindi condurre un’indagine, benché sommaria, sulla «vita» e
sull'«opera» di Giraut, secondo una visuale quanto pitt possibile vicina a quella
dantesca, nel tentativo di fare affiorare le motivazioni profonde che condussero
Dante all’esaltazione prima e alla condanna dopo del modello giraldiano.

Il frequentatore medievale del liber di Giraut si imbatteva subito ad apertura di
pagina in una sintesi tipologica che cercava di individuare le coordinate storico-
culturali dell’auctor e di captare il valore assoluto della sua produzione poeticas. La
Vida rivestiva appunto questa funzione di proiettare un'immagine sintetica della
personalita ¢ della poesia del trovatore. Leggiamo questo testo capitale:

Girautz de Borneill si fo de Limozi, de I'encontrada d’Esiduocill, d’un ric castel del vis-
comte de Lemoges. E fo hom de bas afar, mas savis hom fo de letras e de sen natural. E fo
meiller trobaire que negus d’aquels qu'eron estat denan ni foron apres lui; per que fo apellatz
maestre dels trobadors, et es ancar per toz aquels que ben entendon subtils ditz ni ben
pauzatz d’amor ni de sen. Fort fo honratz per los valenz homes e per los entendenz ¢ per
las dompnas gu'entendian los sieus maestrals ditz de las soas chansos. E la soa vida si
era aitals que tot 'invern estava en escola et aprendia letras, e tota la estat anava per coriz
¢ menava ab se dos cantadors que cantavon las soas chansos. Non vole mais muiller, e tot
so qu’el gazaingnava dava a sos paubres parenz et a la eglesia de la villa on el nasquet, la
quals glesia avia nom, et a ancaras, Saint Gervas. Et aici son escritas gran ren de las soas
chansos?,

Facciamo alcune osservazioni preliminari. La provenienza geografica che ac-
comuna Giraut a tanti altri trovatori (e fra 1 maggiori: basti pensare a Bernart de
Ventadorn, a Bertran de Born, a Gaucelm Faidit, e altri), 1l fatto che tutte le Vidas
relative si inizino con «...si fo de Limozi», e quindi il rischio di poter ingenerare
confusione qualora si usasse soltanto la perifrasi geografica per indicare Giraut,
sono aggirati dalla considerazione che la superioritia di questo poeta é da tutti gli
«intendenti» riconosciuta ¢ non € mai messa in discussione. Dante pud pertanto
adoperare quell’emblema perifrastico a) perché il pubblico degli informati, di coloro
che sono al corrente delle quotazioni poetiche del giorno, non potra mai interpretare

3 ConNTing art. cit., p. 354, attribuisce la ragione della limitazione dantesca di Giraut al «suo
impegno alla rectitudo» che lo avvicina «piuttosto a Guittone che al Dante morale», Cercherd in-
vece di dimostrare che Giraut compare in questo canto proprio in funzione di una palinodia dantesca
che tocca precisamente tale produzione morale.

6 Un'esemplare analisi delle vidas trobadoriche ¢ quella condotta da V. BerToLucct Pizzorusso,
Il grado zero della retorica nella vida di Jaufre Rudel, Studi mediolating e volgari 18 (1970), 7-26.

T Testo secondo 'edizione approntata da J. BouTtiEre = AL H. ScHuTz, Biographies des Trouba-
dours, Paris 31973, p. 39-40,



26 Michelangelo Picone

erroneamente la sua allusione, ¢ b) perché cosi facendo crea attorno a questa superba
formula antonomastica un alone di ironia proveniente dalla considerazione che la
tanto vantata superioritd e precellenza sta per essere definitivamente frantumata3.
Inoltre 'appellativo «maestre dels trobadors» indica una qualita interna alla poesia
giraldiana (quella cio¢ di essere incline alla didassi) e al tempo stesso presenta il
trovatore come sommo exemplum del dire in ingua d’oc: traghetta insomma ['idea
di una fama assoluta, inattaccabile dal tempo?; Dante segue in un primo tempo il
parere del biografo attribuendo a Giraut lo statuto di massimo poeta e ponendolo
al lato dei poeti classici, ma in un secondo tempo rivede la sua posizione mettendo
in questione i criteri sui quali si basava I'antico giudizio e togliendo il trovatore da
quel suo piedistallo sul quale appariva posato eternamente.

Ma nella biografia si trovava qualcosa di ancor pill decisivo ai fini della lettura
dantesca: «...fo apellatz maestre dels trobadors, et es ancar per toz aquels que ben
entendon subtils ditz mi ben pauzaiz d’amor ni de sen.» La struttura chiasmatica:

subtils [ditz] - d’amor
ben pauzatz ™ de sen

vuole precisamente accentuare la completezza della «maestria» di Giraut. La sua
poesia si € in realta rivelata perfetta: a) nel versante dell’espressione dell’amor: infatti
la tecnica ivi impiegata ¢ stata, secondo la norma poi codificata dalle Leys («chansos
deu hauer so pauzat, aissi quo vers»), quella dei motz pauzatz, adatti alla forma
metrica pil alta, la canso appunto, e al suo contenuto specifico, la fin’ amor; b) nel
versante del rinvenimento del significato da attribuire all’amor: rinvenimento che
richiede accanto alla eloquente articolazione formale del contenuto amoroso (canso)
lo svelamento della razo nascosta e incapsulata dentro di essa: tale processo di sco-
perta semantica viene condensato nel termine sen!0, che implica la produzione della
«sententia» in cui il vero intendimento della poesia trova la sua definitiva formula-
zione: la tecnica relativa allo svelamento dei significati nascosti € stata quella dei
motz subtils e la forma metrica deputata a trasmetterli il sirventes (che non a caso
rimane tributario della canso per la sua strutturazione rimico-strofica oltre che per la

& La storia dell'identificazione & tracciata da De Lovus, art. cit., 29-38. Nel Convivie Dante cita
il sirventese Los aplechs (XLID attribuendolo al «Provenzale» (malamente identificato col poco
conosciuto Cadenet), a indicare che in guel momento Giraut € il poeta per eccellenza della lingua
provenzale,

9 Maturalmente "antico biografo non € l"unico a esaltare Giraut: in guesto si trova anzi in
ottima compagnia; d'accordo con lw sono la maggioranza dei canzonieri che accordano al nostro
una posizione di assoluta preminenza, oltre a BERNART Amoros nelle sue annotazioni (cf. E. STen-
GEL, Le chansonnier de Bernart Amoros, RLaR 47 [1898], 35035.) e a PEIRE D"ALVERNHA nella sua
famosa «galleria» di trovatori (cf. Au. RoncacLia, La generazione irobadorica del 1170, appunti
universitari, Roma 1968-1968, p. 65-123); e non si dimentichi la vida dello stesso Peire: «Peire
d'Alverne. .. era tengutz per lo meillor trobador del mon, tro que venc Guirautz de Borneills.

10 Si veda a questo proposito E. KOHLER, Zum Begrifl des Wissens im hdfischen Kulturbild, ora
in: Trobadorlyrile und hifischer Roman, Berlin 1962, p. 29-44.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 27

sua orchestrazione musicale). La Vida interpreta pertanto in maniera sostanzialmente
corretta, sia al livello formale che al livello contenutistico, la dicotomia canso/sirventes
macroscopicamente attestata nel Liederbuch giraldiano; ma, contemporaneamente,
piega il piatto della sua bilancia indicando come pil alta ’esperienza gravitante
attorno al polo del sirventes. Non & chi non scopra tratteggiate qui le stesse linee
fondamentalissime che scandiscono la carriera poetica dantesca dalle «dolci rime
d’amor» del joven (stagione conclusasi con la Vita Nuova), alle «rime aspre e sot-
tili» della prima maturith (affluite poi nella summa del Convivio)!l; anche Dante
passa infatti dalla prassi stilistica pauzat, «dolce», centrata nell’obbedienza al «dit-
tatore» Amore, alla prassi stilistica subti/ posta al servizio delle alte idealita civili e
morali; dall'imitazione di modelli di una poesia dedita a cantare U'amoris accensio
(Guinizzelli, Arnaut, Giraut stesso), all'imitazione di modelli poetici indirizzati verso
la queste morale e filosofica, verso lo scoprimento della directio voluntatis (e qui il
polo di attrazione & rappresentato da un nome solo, quello di Giraut; non soppian-
tato nella considerazione degli avveduti e dei seguaci dell’intelligenza dal falso maestro
di moralita, Guittone d’Arezzo).

Un’altra opposizione, ma strettamente vincolata a quella appena esaminata,
affiora con abbastanza chiarezza dal discorso esegetico della Vida. E precisamente
quella delimitata dai concetti di natura e cultura; ecco i punti che la interessano:

1) wsavis hom fo de lerras e de sen natural»
2) «E la soa vida si era aitals que tot I'invern estava en escola et aprendia letras, ¢ tota
la estat anava per corrz e menava ab se dos canradors que canravon las soas chansos»

Da una parte dunque si pongono le litterae, dall’altra le chansos; da un lato 'insegna-
mento dell’ars (retorica e musicale) conquistata attraverso lo studio della gramarica
e la lettura dei monumenti culturali elaborati dai poeti classici, dall’altro il contatto
con le iImmagini pit perfette del mondo naturale, specchi della bellezza divina, ¢ ciog
con i documenti terreni che meglio possono restaurare il dialogo creatura-Creatore!2:
contatto stabilito per il tramite del chant e con il ricorso alla lingua volgare. In tutti
¢ due questi campi linguistici, espressivi e semantici, Giraut ha, per il suo biografo,
dimostrato la propria eccellenza. Un corollario e un’appendice a quanto gia enun-
ciato dall’opposizione fondamentale sono le altre coppie minime escola/cortz ¢ in-
vernfestat; la «scuola» come locus deputato per I'assimilazione e la diffusione del-

11 Tl ricorso al termine «sottile» & continuo in Dante, a cominciare dalla prosa della Fita Nuova
(punto di partenza della tendenza «sottile» che troveri nel Convivio la sua acme: cf. il mio libro cit.,
p. 16-17), fino alle canzoni morali di cui diventa il mof-clé, e al De vuleari eloquentia (ad es. I x 4)
dove passa ad assumere una coloritura tecnica, di indice della poesia della recritido. Per 'impiego
di sotil da parte di Giraut, cf. L. M. Paterson, Troubadowrs and Eloguence, Oxford 1975, p. 136ss.

12 Poco convincenti, a proposito di sen matural, mi sembrano le osservazioni di Au, RoNCAGLIA
in Trobar clus: discussione aperta, CN 29 (1969), 51, N93; pit utile ai nostri fini & invece I'inter-
Eeg’m di J.-Ch. Paven, Lo vers es fis ¢ naturaus, in: Mélanges... Ch. Rostaing, Liége 1974, p. 807~

17,



28 Michelangelo Picone

I'ars e della cultura, la cortz invece come sede ideale per la pratica dell’amor e quindi
per I'immedesimazione con la natura in quanto manifestazione della perfezione di-
vina; '«inverno» come absentiq del contenuto e veglia formale, e I'estate come epi-
fania del significato e messa in circolazione del frutto artisticamente elaborato. Anche
I'applicabilita di questo schema oppositivo all’interno dell’opera dantesca pud essere
verificata con relativo agio. Si pensi, ad esempio, alla prolungata analisi nel De vulgari
eloguentia dei rapporti/contrasti fra lingua naturale e lingua artificiale, oppure al-
'adeguamento, nel XXV della Vita Nuova, dello spirito della poesia romanza, orien-
tato verso la soluzione del fenomeno erotico, a una misura formale classicald, C'é
perd una importante correzione che viene imposta a questo schema da parte del poeta
della Commedia (che, anche in questo caso, non fa altro che portare alle ultime conse-
guenze conclusioni gia prospettate dal libello giovanile): la ricchezza del fatto inte-
riore, il dettato che sgorga naturalmente ex abundantia cordis, costituiscono 1'unica
prerogativa a cui si pud dedicare il poeta in volgare: infatti la natura e la lingua
originaria sono rispetto all’arte e alla grammatica elementi sostanziali e insostituibili,
e non avvicendabili o indifferenti, come sembra essere avvenuto nella prassi seguita
da Giraut.

Dentro il canzoniere vero e proprio, Dante avra poi potuto raccogliere una messe
ancora pit abbondante di riferimenti. E anzitutto la sua attenzione sara stata cala-
mitata dalla disposizione topografica di poesie e prose, dall’alternanza di componi-
menti strofico-ritmici costruiti secondo le regole della pil alta retorica con segmenti
narrativi e prosastici, liberi da ogni costrizione metrica o musicale e volti a sciogliere
1 componimenti poetici dalle loro ambiguita sintattiche e semantiche. La razo offriva
al lettore la possibilita di accedere al momento storico, alla situazione esterna e al-
I"occasione spirituale dalle quali il canto era stato generato. La razo (come la vida
per Uintera personalita del poeta) fissava quindi in una formula chiara e inseriva in
una prospettiva generale il valore assoluto (artistico) e relativo (storico-narrativo)
del documento poetico. Il Liederbuch provenzale maneggiato da Dante doveva in-
somma presentare questa dinamica espressiva di prosa e poesia, di vida e razos da
un lato e di cansos e sirventes dall’altrold, E infatti dall’osservazione di un simile
manufatto che sard nata in Dante la spinta profonda ad elaborare una sua propria
vita (si noti la pregnanza culturale del termine impiegato, nella prospettiva appunto
del valore che esso era venuto assumendo nel contesto culturale trobadorico), ma
dalla formulazione nuwova, rispetto alle numerose, e ovviamente vecchie, vidas dei
lontani predecessori di terra d’oc. Il modello organico della struttura esterna del
prosimetrum giovanile ¢ un «libro» simile a quello che abbiamo brevemente trat-

13 Cf. il mio libro cit., p. 17-26 e 182-192,

14 Rimando al lavoro fondamentale di d°A.S. AvaLLg, La letteratura medievale in lingua d’oc
nella swa tradizione manoscritta, Torino 1961 ; molto importante, sul problema specifico del possi-
bile inserimento delle conoscenze trobadoriche dantesche in un sistema coerente e del rinvenimento

di una «fonte» manoscritta a cui Dante abbia potuto attingere, il recentissimo contributo di M.
Peruct, Arnant Daniel in Dante, Studi danteschi 51 (1978), 59-152,



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 29

teggiato; e questo nonostante la considerazione che il libello dantesco si presenti
francamente, nei confronti di tale modello ideale, troppo sbilanciato dalla parte della
prosa.

Allorquando, dalla considerazione della disposizione dei segmenti prosastici e dei
testi poetici, I'attenzione del nostro visitatore del liber giraldiano si spostava verso
I'aspetto pili genuinamente strutturale del dettato lirico, verso I'indagine dei fattori
retorico-formali e dei materiali semantico-ideologici, la sua ricognizione dell'universo
semiologico del trovatore limosino si poteva considerare esaurita. L’analisi interna
dell’opera gli sard servita a porre il sigillo definitivo sulle primissime risultanze affio-
rate nel corso dell’analisi esterna. Quello che egli poteva subito rilevare & un fatto
che caratterizza in modo macroscopico la produzione di Giraut e la isola all'interno
della grande produzione trobadorica ad essa coeva: l'inclinazione «naturale» al
canto e l'espressione della ricchezza interiore si accompagnano sempre alla pre-
disposizione razionalizzatrice e chiarificatrice del magma ispirazionale. Il suo chan
non andrd pertanto mai disgiunto dalla raze pertinente: la modaliti canora e la pre-
ziosa tavolozza pittorica si uniranno indissolubilmente al bisogno di regolare, ordi-
nare ¢ spiegare 1 «suoni» € 1 «colori» impiegati. Gia in una delle prime canso egli
proclama apertamente

... ch’atretan grans sens

es, qui sap raze gardar,

com los moetz entrebeschar;
(IV, 19-21)

articolazione retorica e sonora del dettato (mofz entrebeschar) e 'attenzione in-
centrata sui valori formali non si devono mai separare dalla considerazione approfon-
dita rivolta alla senefiance (razo gardar) e dall’evidenza del motivo musicale o dalla
chiarezza delle linee del disegno. E quanto a pii riprese ci dice Giraut nello svolgi-
mento del suo canzoniere. Una similare posizione programmatica ¢, ad esempio,
quella che egli assume nella canso XXVIII:

vare un chantaret planan

de dichs escurs

c'us non i remanha:
(3-5)

la coppia escur/plan sintetizza lo spazio che il poeta deve percorrere e che divide
la regione dell’auscultazione della voce interiore e della fedelta totale al «dittatore»,
dell’assorbimento insomma dei contenuti originari e «naturali» (i quali, incidental-
mente, producono un dettato necessariamente escur, serrat, sobrestoria, estranh, etc.,,
perché questo trascrive I'intrinseca difficolta che € loro propria e fa riferimento alla
presenza enigmatica e inquietante del tema amoroso), dal regno della chiarificazione
¢ della comprensione razionale, della sistemazione logica cioé e dell’ordinamento
rigoroso dell’insieme dei segni. Non ¢’¢ dubbio che nel processo or ora descritto



30 Michelangelo Picone

Giraut € consapevole di giocare i suoi afouts migliori come aspirante poeta: per mezzo
di tale iter stilistico infatti egli potra innalzarsi al livello della grande poesia regolata,
oserei dire «grammaticalizzata», classica in definitiva.

A questa coppia plaf/escur si potrebbe, credo, ricondurre 'altra, e ben pit rilevante
opposizione di categorie stilistiche: mi riferisco ovviamente a trobar leu/trobar clus!'s,
E in verita, se il frobar clus rappresenta per Giraut la traduzione di una situazione
di impasse iniziale dovuta soggettivamente alla natura magmatica e disarticolata del-
I'ispirazione e oggettivamente alla inaccessibilitd e inconoscibilitd della Donna, il
trobar lew dovra invece la sua motivazione profonda alla coscienza di esser riuscito
a superare definitivamente ["ostacolo, di aver potuto avvicinare e conoscere I'Oggetto.
Dunque, nei termini in cui Giraut sembra vedere la questione, il trobar clus é 'indice
di una sconfitta esistenziale mentre il trobar leu o pla ¢ la prova inequivocabile del-
I'eliminazione dell’ostacolo, della vittoria definitiva sull’oscurita, rappresenta il segno
tangibile della raggiunta superiorita poetica. Indicazioni in tal senso se ne trovano un
po’ dappertutto nel canzoniere giraldiano, e ricevono una loro pressoché terminale
fissazione nella famosa tenzone con Raimbaut d’Aurenga. All’accusa di Raimbaut di
apprezzare «so que vas totz es comunalw, di seguire uno stile divulgativo che pud
essere assimilato anche dalla gente pit ordinaria, Giraut puo infatti rispondere «qu’es
mais amatz/chans e prezatz,/qui’l fai levet e venansal [accessibile, comprensibile a
tutti]» (11-3). La risposta pud essere formulata in modo cosi apodittico perché il
poeta possiede la netta coscienza che la «faciliti» costituisce un punto di approdo, si
afferma solo alla fine di un processo conoscitivo che non si pud considerare mai
definitivamente espletato: si tratta quindi di una «facilita» solo apparente, che dis-
simula un arduo itinerario di successive riduzioni della «difficolti». Come Giraut
dice in un altro luogo: «en escurzir/non es 'afans, /ma en Uobr’ esclarzir» XLVIII,
8-10). Infatti quando, continua il poeta, «eu jonh ni latz/menutz motz serratz,/ POIS
en sui lauzatz/cAN ma razos bona/par ni s’abandona» (XXVI, 36-40): per ricevere
la lode completa bisogna quindi che tutto il processo di riduzione dell’oscuriti sia
stato portato a termine; solo nel momento in cui la «razo bona» si manifestera egli
potra ritenersi pienamente soddisfatto. In conclusione possiamo affermare che in
Giraut 'intrico della sintassi poetica, la pregnanza e I"ambiguitd dei materiali lirici,
U'imagery piena di valori autres, insomma la polisemia semantica generata dall’ogget-
tiva difficolta, in re, dell’argomento trattato (I'amor), devono venire sistematicamente
sottoposte alla glossa esegetica che ne illumini la sostanziale coerenza, ne indichi il
significato nascosto e ne evidenzi I'essenza profonda (la ratio; da cui, appunto, razo).
Non poteva certo sfuggire al lettore medievale, attento nel cogliere tutte le possibili

13 Sulla questione, oltre all’intervento gia citato di Romcacuia, si vedano: per il problema
specifico posto dal trobar clus di Giraut, J.-J. SALVERDA DE GRAVE, Giraut de Bornelh er la poésie
obscure, in: Mélanges. .. J. van Ginneken, Paris 1937, p. 297-306, ¢ E. KOHLER, Sociologia della
fin' amor (tr.it.), Padova 1976, p. 182 ss. (a cui moltissimo deve la mia interpretazione); per la

questione generale basti il rinvio al fondamentale lavoro di U, MiLk, Trobar clus-Trobar lew. Stu-
dien zie Dichinngstheorie der Trobadors, Miinchen 1968.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 31

implicazioni del discorso giraldiano, il fatto che un simile modo di procedere aveva
come suo naturale sbocco la distinzione formale fra poesia e prosa. Allorquando
I'esegesi da interna al canto si fa esterna e la glossa si distacca dall’organismo lirico
rendendosi autonoma e costituendosi come genere indipendente, con delle regole sue
e un suo proprio codice, cio che si ottiene & il commento prosastico in cui, nella com-
binazione di vida e di razos, si fornisce un sistematico accessus ad auctorem nel quale
si avverte subito una necessaria appendice, una parte integrante dell'incartamento
relativo al trovatore!®, Il compositore della vida e delle razos di Giraut non ha fatto
dunque altro che attualizzare una tendenza insita nel corpus lirico stesso che analizza:
egli compie soltanto 'ultimo passo che lo conduce a infrangere i confini della poesia
e ad entrare nel territorio della prosa, passando cosi dal canto al racconto, dall’avven-
tura dell’anima all’avventura del personaggio, dall’io lirico all'io anagrafico, dalla
dimensione psicologica alla determinazione storica e perfino cronachistica. Al vertice
di un tale processo evolutivo si pone ovviamente la Vita Nuova, che anche per il
rispetto formale si conferma un’opera di sintesi culturale di tutta una civilta: sintesi
che ¢, contemporaneamente, bilancio e giudizio di due secoli di ricerche letterarie.
Nella prospettiva del libello giovanile, quel processo che era in qualche modo fuo-
ruscito della persona fisica del trovatore viene trascritto nei termini di un individuale
innalzamento spirituale e di un progressivo itinerario conoscitivo. Se Giraut dice:
«S’anc fis motz coberiz ni serrgiz... ERA los fatz ben esclairarz», Dante, dal canto
suo, si preoccupa di completare il ciclo stilistico-formale del suo modello:

a) funzionalizzando, nella direttiva indicata dall’anonimo compilatore delle razos,
il discorso letterario; diversificando quindi con strumenti pertinenti il polo dell’anc
e dei motz coberiz dal polo dell’era e dei motz esclairatz: al primo assegna I'espres-
slone poetica, fortemente entropica ¢ dominata dalla retorica e dalla musica, al se-
condo attribuisce invece 'espressione prosastica, minimamente entropica e regolata
dall’ordine logico ¢ dalla misura razionale;

b) storicizzando, al livello di una autobiografia esemplare, le tappe del percorso
poetico-spirituale: all’anc appartiene infatti 'actor, il poeta non ancora cosciente della
sua essenza profonda (puro significante), all’era spetta invece 'auctor, il Poeta che
alla fine del suo irer mentale ha afferrato la «verita» di se stesso e del mondo chelo
circonda, e la pud pertanto «raccontare» in modo ordinato ¢ razionale (Significato
tantunt).

Ma il punto nodale di ogni lettura medievale del testo giraldiano doveva natural-
mente gravitare attorno all’analisi della trattazione dei magnalia, dell’espressione cioé
dei massimi contenuti. L'immagine che Giraut offriva di sé da questo punto di vista

16 La raze & pertanto Pesito finale di un processo di catalisi semantica, il distillato ultimo del
#significato»; se quindi la «poesia» & espressione pura del contenuto amoroso (nella traslitterazione
dantesca, «versi d’amore»), la «prosa» ¢ invece questo stesso contenuto provvisto di una glossa
sistematica, di un commento storico e biografico che ne riveli il valore profondo, la rarie (e questo
traduce «prose di romanzi»)., Cf, Fita Nuova e rradizione romanza (cit.), p. 35-38.



32 Michelangelo Picone

era certo una delle pit nitide: quasi uniforme, monocorde. L’ispirazione si muove
infatti come calamitata fra le due polarita che delimitano il campo ideologico e
semantico della sua produzione: da un lato Amor, la pil alta espressione dei valori
psicologici, interni; dall’altro Pretz (la virtus dantesca), la suprema concretizzazione
dei valori sociali, esterni. Queste sono le coordinate storico-esistenziali che situano la
poesia di Giraut: su un asse la ricostruzione della propria avventura interiore, il
racconto cioé del cammino di perfezionamento e di autoinnalzamento verso l'ideale
della somma perfezione rappresentato dalla Doming; sull’altro I'inserimento della
propria «storia» personale (di un «io» assimilato all’Everyman) nel contesto dei
valori umani e civili di una classe sociale che si propone come specchio al mondo
intero e che trova nella corf (nell’ambiente cioé in cui manifesta la sua presenza la
Donna e il suo influsso Amore)l7 il suo locus deputato. Il raffinato prodotto del
movimento fo and fro fra queste due estremita dello spettro semiologico giraldiano
¢ il chan: elemento magico e liberatorio nel quale I’ansia esistenziale e I’aspirazione
sociale, il desiderio insomma di una completa integrazione, trovano la loro emblema-
tica risoluzione.

A be chantar (XIV) & una tipica canzone della «maniera» giraldiana; e in realta
gli ingredienti basici che compongono la poesia del limosino vengono qui pienamente
rappresentati nel loro sviluppo e nella loro interdipendenza.

A be chantar

Conven amars
E locs e grazirs e 5az0s;
Mas, s’eu agues dels catre +1s dos,
Mo cut ja *Is altres esperes.
Que -+l locs me dona joi ades
E la sazos, desgu’eu sui zais.
Que ges 1o tems, can 'erba nais.
Si be se gensa folh' e flors.
Tan no m'aiud’ en mo chantar
Com precs e grazirs de senhors.

(1-11)

La perfetta poesia (chantar) proviene dunque dall’intima ispirazione amorosa (amars)
e dall’attrazione spirituale della Donna (grazirs), ma anche da un ambiente sociale
(locs, ovviamente la corte) e da una situazione temporale (sazos, la primavera: vv.
7-9) confacenti, adeguate cioé all’espressione del mondo interiore. Benché il poeta
sostenga (vv. 4-11) che la condizione gioiosa dell’anima e I'invito della Donna (rispet-
tivamente punto di partenza e punto di arrivo del processo di raffinamento amoroso)
potrebbero da soli produrre una poesia conveniente senza l'intervento di loc e sazo
(rappresentanti in qualche modo la dimensione esteriore del canto), in realtd questi
quattro elementi costituiscono le variabili fondamentali della funzione poetica giral-

17 Cf. la prima cobla del sirventese Ben dew en bona cort (XLIX).



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 33

diana. In altre parole, il canto € la trascrizione retorica e musicale del dinamismo
spirituale dell’anima (amore) che pud manifestarsi in un contesto esterno favorevole;
di un corso spirituale quindi le cui dimensioni spaziali, temporali e metastoriche (la
presenza ispiratrice, il grazir e il prec,della Donna) siano sintonizzate con il movimento
ascensionale della mente, La possibilita di inserire I'amor, e pertanto il ¢han, in una
situazione storica adeguata ¢ offerta da un complesso di fattori che trovano il loro
comun denominatore nel prefz:

E per amar

Fo ja chantars
Grazitz e pretz prezatz pels pros
E fo que sola sospeissos,
Ses altre plus c’om i cudes,
Ensenhava com s'enanses
Vas totz sos benestars d'eslais
E, que -5 mezes en mans assais,
Com li cregues pretz e valors
E que -5 chauzis de meschabar
E ‘lh fos vils senhorils onors.

(12-22)

Solo per il tramite di amar si é potuto apprezzare chantar e gli uomini eccellenti hanno
potuto esaltare e seguire prefz; la figura etimologica, aiutata dall’allitterazione
(«pretz prezatz pels pros»), da un rilievo anche retorico alla congiunzione, o stretta
dipendenza, tra 1 concetti di amor e probitas. Solo la sospeisso (la possiamo rendere
con «ansia amorosa», «attesa della ricompensa»; la stessa connotazione ha, ai vv.
52-5, bona speransa: «Que la bona speransa'm pais/... /e m’a dat solatz...») é capace
di proiettare I'uvomo nell’orbita dei pilt alti valori umani e civili: essa infatti «en-
senha» come innalzarsi di slancio «vas totz sos benestars» (v. 18), verso la piena
realizzazione storica. La forza propulsiva di Amor oltre a accrescere pretz e valor, a
fare aumentare il capitale spirituale dell'individuo, elargisce anche un senso di supe-
riorita nei confronti del «senhoril onor» (v. 22), la coscienza di possedere una nobili-
tas per niente legata con le ricchezze materiali; essa rende quindi possibile la concre-
tizzazione dell’ideale cortese dell’integritas!8 che si traduce al livello esistenziale nella
completezza dell’iter amoroso e al livello formale nel raffinamento del dettato.
L’amore ci appare pertanto continuamente accompagnato da un corteggio di virtu
morali e civili, e riportato a un ambito di perfezionamento mondano.

Ecco dunque la particolare tonalita letteraria e la specifica connotazione culturale
che la poesia di Giraut sprigionava, e che un lettore come Dante ha potuto captare
¢ sintetizzare col termine virfus. Non credo che sia necessario precisare come tale

18 Su guesto coneetto, culturale e retorico, si vedano le fondamentali pagine di E. KAHLER,
Trobadorlyrik (cit.), p. 21=27, e 1a discussione che ne & scaturita: A. peL MonTe nella sua edizione di
Peire d’Alvernha (Liriche, Torino, 1955, p. 111-113), U. M6Lk, Trebar clus (cit.), p. 109-115, e L. M.
Paterson, Troubadours cit., p. 58-74.



34 Michelangelo Picone

ctichetta contrassegni non solo la produzione a carattere moraleggiante (quella cata-
logata come sirventes e canso-sirventes dal Kolsen), ma prima ancora la poesia amo-
rosa delle cansos. Ma qual ¢ il valore filosofico e culturale esatto che Dante attribuisce
alla categoria della virtus? Brevemente possiamo dire che per Uautore del De vulgari
eloguentia la poesia della virtus coincide con 'espressione dell’ifer conoscitivo indiriz-
zato verso il conseguimento della perfezione dell’'uomo in quanto essere razionale e,
per questo, simile alle potenze angeliche: «(homo) secundum quod rationale, hones-
tum querit, in quo solus est, vel angelice sociatur nature» (IT 1i 6). Il desiderio del-
I'intelletto € dunque quello di conseguire I'ionesium: che é il bene a cui I'uvomo aspira
non perché questo si identifichi col proprio utile e si manifesti come Sé ipostatico
(come avviene al livello dell’anima vegetativa, la cui finalita suprema ¢ appunto la
salus, la conservazione della vita), né perché questo venga assimilato al piacere e si
configuri come Altro distaccato da sé (livello dell’anima sensitiva, il cui massimo scopo
¢ 1l godimento erotico, la venus), bensi perché tale bene non ha alcun’altra motivazione
che se stesso (livello dell’anima intellettiva, che raggiunge la sua acme nella virfus)1o,
L’honestum ¢ pertanto il bene morale che I'nomo desidera per il bene stesso, a pre-
scindere da ogni considerazione utilitaristica e/o edonistica; una definizione affine ci
proviene, ad esempio, dal Convivio: «E deffiniro [gli stoici via Cicerone] cosi questo
onesto: ‘quello che, sanza utilitade [utile] e sanza frutto [delectabile], per sé di ragione
¢ da laudare’™». Paradigma della ricerca umana della virtus & il filosofo, come terreno
propizio alla sua evenienza & la filosofia: quello e questa provano infatti amore o
amicizia per la verita in una maniera totalmente disinteressata. Dante formula per-
tanto, all’altezza del Convivio e del De vulgari eloquentia, un ideale di poesia la cui
sublimita ¢ valutata in proporzione al suo avvicinamento alla filosofia; e vede in
Giraut ¢ nella sua propria produzione morale-allegorica, posta sotto l'insegna del
poeta limosino, una esemplare attuazione di tale ideale.

Cerchiamo ora di precisare meglio attraverso quale griglia interpretativa Dante ¢
riuscito a accertare questo suo giudizio sulla poesia di Giraut ed a orientare cosi la
sua stessa attivita di poeta; quella, per intenderci, posta fra 'esperienza giovanile
confluita nell’«amoroso libello» e la Commedia. E fermiamoci proprio agli esempi
che Dante stesso ci fornisce di poesia della virtus: il sirventese Per solatz revelhar di
Giraut ¢ la sua canzone Doglia mi reca. Procedendo infatti ad un’analisi contrastiva
di questi due componimenti dovremo essere capaci di verificare nella concretezza
del fatto letterario la nozione di wirtus che Dante enuncia a un livello teorico; e
potremo anche evidenziare la particolare modalita strutturale assunta dalla prassi
dantesca nell’'imitazione del suo modello.

La genesi spirituale del canto ¢ comune: 'uno e I'altro testo nascono dal tentativo
di enunciare la «veriti» sullo stato attuale di decadenza del mondo. Il disorienta-
mento causato dallo spettacolo di decadenza della societa é cosi forte in Giraut che

19 Cf. 'edizione del De wuleari eloguentia curata dal A. MariGo, Firenze 31968, p. 170-181,
dotata di un buon apparato esegetico.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 35

egli non ritiene possibile di riuscire nell'impresa di contribuire col suo canto al

riscatto del segle?0:
Per solatz revelhar
que s'es trop endormitz,
e per pretz, qu'es faiditz,
acolhir e tornar,
me cudei trebalhar;
mas er m’'en sui geguitz!
Per so m’en sui falhitz,
car non es d'achabar;
con plus m'en ve volontatz e talans,
plus creis de lai lo destorbers el dans.
(1-10)

Il desiderio del poeta di operarsi («me cudei trebalhar») al restauro delle idealita
abbandonate (solatz, cioé amore, e pretz, cioé virtl) viene continuamente frustrato.
L'inattuabilitd oggettiva dell’impresa di redenzione mette in perenne scacco il suo
sforzo (la volontat e il ralan) cui frappongono ostacoli insormontabili (destorber e
dan) 1 malvagi che si sono impossessati della cittadella della cortesia. Ma il canto

sgorghera comunque:
Mas a cor afranchar,
que s'es trop enduritz,
no deu om los oblitz
ni -Is velhs fachs remembrar?
Que mals es a laissar
afars, pos es plevitg,
el mal don sui garitz
no-m chal ja mezinar.
(61-8)

Infatti il ricordo del nobile passato, dei velhs fachs, é sufficiente ad attenuare e addol-
cire il dolore provato dal cuore; agitare le ombre di una storia felice, da poco trascorsa,
arreca una qualche consolazione. Inoltre, il poeta non puo e non deve abbandonare
un'impresa moralizzatrice solo perché egli va esente dal male che sta fustigando;
poiché la medicina non necessaria per lui potra essere benefica e terapeutica al pub-
blico cui il suo canto € rivolto (questo mi sembra il senso dei versi 67-68, non del
tutto cristallini). Du céré de Dante notiamo essenzialmente gli stessi movimenti2l:

20 Lezione secondo l'edizione curata da M. pE Riguer, Los Trovadores, Barcelona 1975, p.
490494,

21 Per un adeguato commento a questa importante canzone dantesca, si vedano G. ConTing
(nella sua ed. delle Rime, Torino 21965, p. 182-191) e K. Foster — P. Boype (Dante’s Lyric Poetry,
Oxford 1972, 11, p. 295-210). All’articolo di P. BovpE, Style and Structure in *Doglia mi reca’ (ora
in: Dante’s Style in His Lyric Poetry, Cambridge 1971, p. 317-331), rimando per I'accurata analisi
retorica del componimento; non mi trovo perd affatto daccordo col critico nell'individuazione della
tonalita poetica, che sarebbe «that of an angry man, violent, wilful, disdainful of the logical argu-
ments and logical progression that characterize Le dolef rime» (p. 320).



36 Michelangelo Picone

solo che la sua posizione nei confronti della problematica morale trattata ¢ notevol-
mente piu distaccata., Manca il desiderio di intervenire direttamente al recupero
dell’'umanitd tralignante. Dante opera a un livello pil astratto: la sua specola é
posta molto pit in alto di quella giraldiana.

Doglia mi reca ne lo core ardire
a voler ch’é di veritate amico:
(1-2)

tutto appare qui immesso in un’aura di extratemporalita e impersonalitd; la funzione
retorica dell’allegoria da una maggiore profondita alla Doglia (cosi assoluta rispetto
ai troppo circostanziati destorber e dan di Giraut) che mette in azione il Foler la cui
finalita & quella di raggiungere e identificare la Verita («ch’¢ di veritate amico»:
proprio la definizione, tributaria dell’etimologia, di filosofia). Dante porta dunque
al punto massimo di estrinsecazione la tendenza gia manifestata dalla poesia giral-
diana di farsi strumento di raddrizzamento della volonta deviata e corrotta, facendo
perd ricorso a una tonalitd non partigiana ma, per cosi dire, scientifica e oggettiva.
La sincerita di cui favoleggiavano i critici romantici, sembra, paradossalmente, essere
appannaggio pilt di Giraut che di Dante.

La polemica vera e propria si articola attorno a due aspetti della vita contempo-
ranea che a Giraut e a Dante appaiono rigorosamente vincolati: quello dell’'amor ¢
quello della virtus; e in realta I'eclisse della seconda rende completamente inoperante
il primo. Il citato incipir giraldiano mette subito in evidenza la necessita di riportare
di nuovo in vita selatz, rappresentante il supremo raggiungimento nel versante del-
attivita erotica, e al tempo stesso di ricondurre in patria (fornar & un verbo tecnico
del campo semantico della peregrinatio e implica l'idea del percorso che bisogna
compiere per pervenire alla meta finale)2? D'esiliato pretz, in cui si esplica al livello
pratico l'iniziativa morale correttamente indirizzata. Questi movimenti iniziali ven-
gono amplificati nella terza e quarta cobla:

Vos vitz torneis mandar

e segre-ls gen garnitz

e pois dels melhs feritz

una sazo parlar;

er es pretz de raubar

e d’ebranchar berbitz.

Chavalers si’aunitz

que's met en domneiar,
pos que tocha dels mas moltos belans
ni que rauba gleizas ni viandans!

22 Cf., ad esempio, Purgatorio XXVII, 111,



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 37

E vitz per cortz anar
de joglaretz formitz
gen chaussatz ¢ vestitz
sol per domnas lauzar;
er no n'auzem parlar,
tan es lor pretz delitz!
(21-36)

Giraut elabora qui una concezione mondana e, sociologicamente, aristocratica del
pretz: egli lo vede infatti legato a una classe sociale (quella che include 1 purtroppo
degeneri chavalers del verso 27) e a un luogo (la cortz del verso 31) che ne sono in
qualche modo i1 legittimi esponenti e tutori. Al momento attuale perd questa classe
e questo luogo, invece di costituire un modello per i virtuosi e uno specchio per gli
amanti, sono diventati esempio di avarizia e di meretricio. Perché pretz e solatz ven-
gano reinstaurati nelle rispettive funzioni, bisogna che la nobilta e la corte ritornino
alla loro primitiva grandezza e alla loro originaria responsabilita. Infatti senza la
guida esperta della nobilta e attivita modellizzante della corte né la virtl né 'amore
potranno ritrovare la loro autentica funzione nella societd umana. In Dante questi
stessi termini di amor e virtus sono distribuiti secondo dei criteri pili rigorosi ¢ siste-
matici; vengono cioé¢ meglio inseriti dentro I'ordine logico del discorso ¢ all’interno
delle strutture socio-culturali che si vogliono descrivere. Se le donne sono le custodi
del principio dal quale nasce amore, la beltd, e gli uomini i responsabili della causa
del perfezionamento umano, la virti, ne consegue che, se la seconda decade, anche la
prima dovrebbe essere messa da parte:

Io dico a voi che siete innamorate

che se vertute a noi

fu data, e belta a voi,

e a costui di due potere un fare,

voi non dovreste amare,

ma coprir quanto di biltad v'¢ dato,

poi che non ¢'¢ vertl, ch'era suo segno.

(11-7)

Inoltre: solo la virth é capace di elargire la nobilta, poiché unicamente dal suo pos-
sesso pud 'uomo venire indirizzato verso la completa realizzazione di se stesso in
quanto essere razionale («tu sola fai segnore»: v. 41); dunque: il fatto che I'uomo
«da sé vertl fatto ha lontana» (v. 22) comporta che egli non possiede il tratto distin-
tivo dell’essere «umani»: la ragione; e pertanto passa alla categoria immediatamente
precedente dei «bruti» («omo no, mala bestia ch’om simiglia»: v. 23). Dante quindi
da un andamento pit deduttivo alla tematica giraldiana, e cosi facendo la rende pil
generale, cosmica. Egli si rivolge non a questa o a quella classe sociale, ma all’'umanita
intera. Il suo discorso assume una validitd universale. Di qui la giustificazione del



38 Michelangelo Picone

ricorso a una griglia conoscitiva di ascendenza logica e a un lessico tecnico e specia-
listico di impronta tomistica o scolastica23.

Il centro vitale dei due componimenti & costituito dalla esemplificazione dell’oppo-
sizione virtiifnon-virtiy, fatta ricorrendo a una casistica di tipo storico, sociale e com-
portamentale. Si tratta di una estensione del discorso principale, come Dante pun-
tualmente precisa: «discenderd del tutio/in parte» (vv. 54-55)24, Sia Giraut sia
Dante specificano che la virtl di cui vogliono parlare & nella fattispecie la liberalita,
e il vizio che vogliono condannare & |’avarizia. Si ricordera che nel De vulgari elo-
quentia (II ii 5) I'area semantica della virtus si specializza nei termini di donare (la
«liberalita», che & 'oggetto appunto di questa canzone) e di letitia (Ja «leggiadria»,
il cui locus é la canzone Poscia ch’amor)?5. Dunque la liberalita é una modalita
essenziale di realizzazione della virtus. Anche a questo proposito la polarizzazione
delle poetiche é abbastanza evidente. Giraut, dal canto suo, vuole colpire una partico-
lare societa che invece di rispondere a quella che dovrebbe essere la sua genuina
aspirazione, di dare cioé liberamente, opera nello spirito contrario26: «er es pretz
de raubar/e d’ebranchar berbitz» (vv. 25-26); il verbo raubar emblematizza 'eccesso
nel desiderio di accumulazione, condensa il polo dell’estrema negativita cortese.
Questi versi vengono ribattuti con insolita asprezza subito dopo; il loro contenuto
si viene cosi precisando in azioni ben determinate: «chavalers si’ aunitz/que's met
en domneiar,/pos que tocha dels mans moltos belans/ni que rauba gleizas ni vian-
dansi». La ripresa chiasmatica da ancor piu rilievo all’idea dell'impossibilitd di
domneiar per colui che non sia adeguatamente provvisto di prefz. L’accusa di Giraut
non potrebbe essere pill circostanziata: I'avarizia dei nobili ¢ descritta in modo mi-
nuto e quasi triviale. Lo sdegno, d’accordo con la tecnica del sirventes, si traduce in
un attacco virulento e piazzaiuolo. Si avverte che la persona del poeta (e quindi del
suo pubblico) ¢ completamente coinvolta nell’azione denigratoria, vibra con essa.
Anche la cobla quinta porta avanti la stessa polemica; qui Giraut si fa ancor pil

personale:
On son gandit joglar
Que vitz gen acolhitz?
C’a tal a mester guitz
que solia guidar,

23 Captati molto bene nel commento citato di Foster-Bovype.

24 Ciog, come spiega CowTini (commento cit., p. 186), «dall*universale al particolare»; e, si
potrebbe aggiungere, dall’allegoria alla glossa: Dante infatti cosi continua il suo discorso; «ed in
costrutto/pili fieve, si che men grave s'intenda:/ché rado setto benda/ parola oscura giugne ad intellet-
to»; dove, oltre al fatto che benda non pud che riferirsi al rivestimento retorico, si hanno gli stessi
termini oppositivi rinvenuti precedentemente quando parlavamo della tecnica poetica di Giraut:
lieve/grave; ascurofchiaro; aperto/chinso.

25 Cf. P.V. MenGaLpo, vace Vocaboli, teoria dei, in: Enciclopedia Dantesea (cit.), e BoYDE,
Dante’s Style (cit.), p. 77ss,

26 Per questo aspetto della polemica giraldiana, rinvio il lettore ai lavori capitali di KduLeR:
Ricchezza e liberalitd nella poesia trobadorica, e soprattutto [ trovatori e la questione della nobifta, in:
Socielogia (cit.), particolarmente le p. 52-61 e 139-144,



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 39

€ pero ses reptar
vai er tals escharitz,
pos fo bos pretz falhitz,
que solia menar
de companhos, € no sai dire cans,
gen en arnes & bels e benestans.
(41-50)

1 signori, coloro che dovrebbero essere guida e invece hanno bisogno di essere gui-
dati, non vogliono pill proteggere la poesia. Un tempo amavano essere seguiti da
una schiera di companhos, di persone della maisnada la cui esistenza economica
dipendeva dalla loro liberalita. Ora invece, per paura di spendere, vanno soli: i «jogla-
retz formitz/gen chaussatz e vestitz» non hanno pit chi Ji accolga. Lavarizia &
diventata un modus vivendi accettato da tutti; nessuno é capace di biasimare un simile
comportamento (v. 45)27. In conclusione: il sirventes di Giraut attacca esplicitamente
una certa classe sociale, la nobilta, e formula delle accuse che non rimangono mai
nel generico, ma amano scendere perfino nell’aneddotico e nel personale. Giraut non
rivolge il suo canto contro 'avarizia, bensi contro particolari persone avare; non
esalta la liberalita, bensi dei personaggi storici dotati di tale virtu28, Nella seconda
tornada 51 loda cosi il Dalfin d’Alvernha che «conois los bos chans»: con riferimento
alla sesta cobla in cui appunto il bo chan & visto come 'espressione naturale di un
ric afar, della liberaliti cioé dei tempi passati (vv. 59-60). Se passiamo alla canzone
di Dante notiamo la solita tendenza verso la progressiva decantazione del canto morale
giraldiano di tutte le sue scorie aneddotiche e personali. Dalla riuscita di questo
processo dipendera infatti la possibilita di conquistare la palma di «cantor rectitu-
dinis» per eccellenza dell’area romanza. 1l superamento di Giraut ¢ conseguibile solo
se il contenuto magmatico del sirventes si lascia incanalare dentro una struttura
sintattica, logica e retorica pill consapevole; solo se si ha una ricerca formale pit
orientata verso I'imitazione del modello classico. La metodologia impiegata a sortire

2T Secondo una definizione che risale fino a Seneca e a S. Girolamo, nobile é colui che possiede
la virth e opera secondo essa; questo tema ritorna continuamente nel Medioevo romanzo: lo si
trova nel De amore di ANDREA CAPELLANG, nel Roman de la Rose di JEan DE MEUN, nel Trésor di
BrunerTo Lating ete.: of. M, CorTi, Le fonti di virti e la teoria della nobilta del Duecento, Giornale
storico della letterarura italiana 135 (1959), 1-82; Giraut lo sviluppa in maniera particolare nel
sirventese Los aplechs (XLII) citato nel Convivio: la tesi che vi sostiene ¢ che, se nobilth & virth, e
virtt & liberalitiy (fargreza), ne consegue che 'uomo nobile deve, per la propria rarie interna, essere
liberale: il signore-avaro rinnegando la fargueza rinnega anche il senhioratgze (la polemica & ovvia-
mente orientata contro un certo processo di imborghesimento della classe nobiliare: cf. KOHLER,
Sociologia (cit.), p. 56-61).

28 La razo che si accompagna a questo sirventese interpreta al livello di cronaca il velato invito
di Giraut al suo senher affinché questi non si macchi di colpe che neanche i predoni hanno saputo
commettere nei suoi confronti (cobla ottava); ecco il testo: «Girautz de Borneil, gan Guis, lo ves-
coms de Lemotges, I'ac fait raubar la sua maiso de sos libres e de tot son arnes. . .» (BouTiErRE-SCHUTZ,
vd. cit., p. 57): lo storico signore di Giraut lo deruba veramente dei suoi possedimenti materiali
{arnes) e culturali {libres).



40 Michelangelo Picone

un simile effetto & quella della distanziazione estetica: della creazione cioé di uno
spazio, retorico e letterario, fra dato e rappresentazione, realtd e mimesi. Il fatto con-
creto, storico o sociale o personale, va dunque proiettato su uno sfondo astratto,
atemporale e aspaziale. Se quindi la moralitd di Giraut & diretta ad una precisa
problematica del momento storico in cui egli sta vivendo (la decadenza del tempo
presente rispetto ad un immediato passato luminoso per azioni e uomini virtuosi), la
moralitd di Dante si indirizzera invece a una problematica generale valida per ogni
tempo e ogni luogo (la decadenza della virtli umana, rispetto all’idea iperuranica, per
cosi dire, della Virtli celeste). A contrapporsi non saranno pitt due momenti successivi
(passato vs presente), ma due stati contigui (trascendenza vs immanenza, mondo delle
Realta eterne vy dominio delle realta evenemenziali). Lo sperimentalismo e la parte-
cipazione di Giraut diventano teoresi e programmazione in Dante29,
Si veda, a riprova di quanto detto, la strofe quarta:

Chi & servo & come quello ch’é seguace
ratto a segnore, € non sa dove vada,
per dolorosa strada;
come ["avaro seguitando avere,
ch'a tutti segnoreggia.
Corre 'avaro, ma pil fugge pace:
oh mente cieca, ché non pd vedere
lo suo folle volere
che ’l numero, ch’ognora a passar bada,
che 'nfinito vaneggia!
Ecco giunta colei che ne pareggia:
dimmi, che hai tu fatto,
cieco avaro disfatto?
Rispondimi, se puoi altro che nulla.
Maladetta tua culla,
che lusingd cotanti sonni invano!
Maladetto lo tuo perduto pane,
che non si perde al cane!
ché da sera e da mane
hai raunato e stretto ad ambo mano
cid che si tosto si rifa lontano.

(vv. 64-84)

In forma schematica, le osservazioni che possiamo fare su questo testo sono le se-
guenti:

1) Assenza di una prospettiva temporale: 1 tempi storici impiegati (75 «hai...
fattow, 79 «lusingd», 83 «hai raunato e stretto») non hanno infatti funzione prospet-

2% Pertanto la relativa speranza di Giraut, dovuta a una sovrapposizione del passato felice sul
futuro, diventa in Dante visione di apocalisse culturale; il moralismo dantesco cioé non aspira a un
positivo intervento sulla realta circostante, ma a un giudizio eterno: evoca quindi una palingenesi, su
basi razionalistiche, dell'umanita.



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 41

tica ma solo valutativa: servono cioé a spiegare la condizione in cui 'avaro si viene
a trovare di fronte al giudizio eterno, alla Morte. La contrapposizione € invece fatta
fra un tipo di presente descrittivo (69 «corre 'avaro, ma piu fugge pace») € un tipo
di presente pit analitico, morale e filosofico (64 «chi é servo é come...»), a differen-
ziare lo stato delle verita mutabili dallo stato delle Verita eterne.

2) Assenza di ogni indicazione storica ¢/o autobiografica: non si parla di nessun
caso o fatto avvenuto in un dato momento o luogo a una data persona. Dante enun-
cia delle condizioni assolute dell’essere: e pili precisamente lo stato di «serviti» e
quello di «signoria», e la distanza che li separa: tale distanza pud o non pud essere
infranta; il ricorso al campo metaforico della peregrinatio indica appunto che ci
troviamo nell’ambito di esperienze eterne: cosi strada (v. 66) serve ad esprimere I'idea
di ‘cammino’ e dove (v. 65) quella di ‘approdo’, pace (v. 69) sta ad indicare il posi-
tivo espletamento del pellegrinaggio umano e nulla (v. 77) la conclusione negativa e
autodistruttiva.

3) L’avarizia (il vizio astratto) si declina nella figura dell’avaro (la realizzazione
concreta), ma soltanto per una esigenza di chiarezza e non per un bisogno di accedere
alla polemica diretta contro rivali definitivi e ben individuabili: si tratta dell’avaro
generico € tipico, non dell’avaro x, y o z. Ci troviamo davanti dunque a un procedi-
mento di esemplificazione di una verita che gualora venisse formulata ad un livello
unicamente astratto rischierebbe di rimanere incomprensibile; la comparsa sulla scena
del tipo dell’avaro ¢ da attribuire insomma ad una esigenza di commento, alla neces-
sita di apporre cioé una glossa esaustiva a un procedimento logico-retorico, nella fatti-
specie all’allegoria.

4) L’invettiva contro la decadenza del mondo ¢ rivolta a un pubblico indetermi-
nato: le «donne» che vengono chiamate ripetutamente in causa per ascoltare il canto
doloroso del poeta hanno piti la funzione di filtro e di cassa di risonanza (purificano
e amplificano cioé l'effetto dell’indignatio che egli vuole comunicare) che quella di
destinatarie vere e proprie. Se vogliamo indicare I'autentico destinatario del messaggio
morale, questo &, come per ogni discorso tendenzialmente filosofico, I'homo rationa-
lis 0 la Ratio stessa (cui non pud, comungque, essere riferita la pars destruens del canto;
di qui anche il bisogno di ricorrere alle «donne»)30, C’¢ perd un congedo che, sebbene
abbia I'aria di costituire una aggiunta tardiva, pure pone il problema dell’identifica-
zione del destinatario immediato che viene chiamato in causa:

Canzone, presso di qui & una donna
ch’¢ del nostro paese:
bella, saggia e cortese

30 Questa eliminazione del pubblico immediato e diretto & una costante della produzione allego-
rico-morale di Dante, che si traduce al livello strutturale nell’omissione del congedo (cf., ad esempio,
Amor che movi e Poscia ciamor) e al livello testuale in richiami al fatto di non sapere a cui indi-
rizzare il canto (cf., ad esempio, Poscia ch’amor, v. 69).



42 Michelangelo Picone

la chiaman tutti, e neun se n’accorge

quando suo nome porge,

Bianca, Giovanna, Contessa chiamando:

a costei te ne va’ chiusa ed onesta;

prima con lei t'arresta,

prima a lei manifesta

quel che tu se’ e quel per ch’io ti mando;

poi seguirai secondo suo comando.
(148-158)

A chi s rivolge Dante? Credo che pit che una donna storica il poeta voglia qui evo-
care una Presenza simbolica: un’Essenza cioé capace di penetrare fino in fondo la
razo filosofica del componimento stesso. I suoi nomi, se valutati secondo il principio
dei «nomina sunt consequentia rerum», danno la definizione esatta di questa «per-
sona»: Bianea allude (a norma di Convivie II xxii 7) all’attivitd speculativa e alla
saggezza, Giovanna (a norma di Vita Nuova XXIV, pit che di Paradiso XII 70-71)
alla verita terrena (149 «ch’é di nostro paese») che precede la Verita divina e dunque
alla bellezza (segno della perfezione umana), Contessa (a norma, ad esempio, di
Convivie 11 vii 3, II x 7-8, ecc.) alla nobilta della ragione umana3l. Mi sembra quindi
estremamente probabile che questi versi si riferiscano alla personificazione della
Filosofia.

Possiamo tirare le somme di questo nostro studio della poesia giraldiana vista
attraverso lo specchio della lettura dantesca. E facciamo mentalmente ritorno ai versi
del canto purgatoriale da cui avevamo preso le mosse e alla domanda che formula-
vamo a tale proposito: perché Dante condanna Giraut? La riposta ci appare ora
abbastanza evidente: per la stessa ragione per la quale, alcuni canti dopo, 'auctor
Dante condanna, nelle parole di Beatrice, 'actor peregrinante32. L’imitazione di
Giraut nelle poesie allegorico-morali e il susseguente tentativo di stabilirsi al vertice
di una poesia della virtus nella formulazione datane dal poeta limosino: questi sono
i fatti che fanno scattare la molla del declassamento di Giraut all’interno della Com-
media. Nella polemica di Guido Guinizzelli contro gli ammiratori di Giraut Dante
anticipa la pit amara polemica di Beatrice contro una non troppo antica immagine
di se stesso. La ragione della condanna sta nell’opposizione Beatrice/«donna gen-
tilen. Se la Beatrice della Vita Nuova aveva, alla fine dell’itinerario amoroso dell’io,
indicato in Colui «qui est per omnia saecula benedictus», in Dio, 'approdo terminale
della gueste esistenziale; la «donna gentile» delle canzoni morali (e del Convivio;
esaltata accanto a Beatrice, e forse al di sopra di essa, nel De vulgari eloquentia)
arresta invece lo slancio conoscitivo dell’io a delle «false» «imagini di bene» (Pg

31 8i vedano i commenti citati di ConTivg, p. 191, e di Foster-Boypg, p. 310,

32 La giustificazione di questa palinodia dantesca ha letteralmente riempito le biblioteche;
indicazioni utili per una interpretazione del fatto in chiave letteraria provengono da ConTiNg, Dante
personaggio (cit.), ¢ da F. Mazzoni, Il canto XXXT del Purgatorio, Firenze 1965,



Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante 43

XXX 131), a una visione mondanizzata della vita33, Nel Purgatorio si ha quindi
un’inversione di tendenza che comporta da un lato il pieno recupero (e la sublima-
zione) della concezione dell’amer propria della Vita Nuova e I'esaltazione dei modelli
che avevano contribuito all’estrinsecazione di tale ideologia (Guido Guinizzelli e
Arnaut Daniel), e dall’altro il completo abbandono dell’accezione filosofica della
virfus elaborata nella produzione allegorico-morale e la sconfessione del modello
giraldiano. Di qui la necessita strutturale della Commedia di dover sostituire la figura
del poeta della wirrus mondana (Giraut) colla figura del poeta della Virtus divina
(Folquet): con la quale ultima immagine il nuovo Poeta Dante, summa di tutta la
ricerca letteraria e culturale romanza, pienamente si identifica.

McGill University, Montreal Michelangelo Picone

3 E proprio in questa riduzione del dinamismo dell’eros, causata da una ideologia che limita
Pambito di azione della wirtus al solo campo razionale, in questo abbassamento quindi dell’amor
potenzialmente divino a ratio solamente umana, che dobbiamo vedere il limite di Giraut e del Dante
morale (cf., fra gli altri, BerGiN, Dante’s Provengal Gallery cit., p. 101); razionalismo, si badi bene,
che a Dante proveniva anche da un’altra fonte e da un’altra esperienza letteraria completamente
diversa da questa, e cioé da Jean de Meun e dalla «traduzione» della seconda Rose nel Fiore (a
questo proposito si veda il mio articolo, Il wFioren: struttura profonda e problemi di attribuzione,
VRom. 33 [1974], 155-156).



	Giraut de Bornelh nella prospettiva di Dante

