Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 36 (1977)

Artikel: Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga
Autor: Picone, Michelangelo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-28576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-28576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d’Aurenga

Le quotazioni della poesia di Raimbaut nella borsa-valori occitanica non sono mai
state troppo elevate. Se guardiamo anzi agli incunaboli della critica moderna, ad
esempio al famosissimo libro-summa di Alfred Jeanroy, troveremo che 'opera del
conte-trovatore é catalogata come quella di un «humoriste et virtuose». Raimbaut é
il «funambule», I'inventore di «casse-téte»; un joculator si nasconde sotto i panni del
gentiluomo titolato!. Si arriva addirittura a confinare la quasi totalita della sua pro-
duzione lirica in un significativo cimitero della non-poesia: «les trois quarts au moins
de ses vers sont pour nous lettre morte». Tranne alcune lodevoli eccezioni (a cui fard
riferimento nel corso del mio saggio), non ¢’¢ molto di nuovo nel panorama degli
studi moderni. Dopo la meritoria edizione del Pattison?, che si arresta pero al di
qua della «poesia» di Raimbaut, o tutt’al pili ne fornisce una valutazione neutra,
molto lavoro rimane ancora da fare. Cio che segue vorrebbe essere un piccolo con-
tributo nella direzione di una presa di coscienza del significato profondo che la tecnica
retorica e il trobar clus di Raimbaut assumono nella costruzione della sua poesia ¢ al-
I'interno della tradizione culturale alla quale essa appartiene.

Gia in un importante articolo dello Scheludko del 1937 si riconosceva il ruolo
fondamentale di Raimbaut nel suo essere il primo sistematore della poesia occitan-
nicad, La sua poesia infatti ci offre 'esempio del «tentativo di rinnovare dei temi
convenzionali e dei materiali tramite il ricorso a mezzi stilistici e di iniettare cosi in essi
nuova vita». Dopo la stagione di Guglielmo IX e Jaufré Rudel, strenui «inventori»
di una nuova o diversa tematologia amorosa; dopo Marcabru, abile costruttore di
un antisistema lirico, opposto in stridente contrasto a quello in vigore, si assiste come
ad un arresto (relativo ovviamente) della fase creativa, alla quale subentra la rifles-
sione sistematrice. Non si cerca pill tanto di elaborare nuovi temi, quanto di ristrut-
turare quelli gia esistenti. Raimbaut & ben dentro questo momento culturale in cui
si tenta un bilancio completo della produzione precedente. E interessante notare
come questo atteggiamento stabilisca una profonda analogia con la similare opera
di sistemazione della tradizione cortese che Dante condurra nella Vita Nuova®: in

1 AvrreD Jeanroy, La poésie lyrigue des Troubadours, vol. 11, Paris 1934, p. 42-47.

2 WavLter T. PatTison, The Life and Works of the Troubadour Raimbaut d° Aurenga, Minneapolis
1952.

3 D. ScueLupko, Anldflich des Liedes von Raimbaut d' Aurenga « Cars douzwn, ARom. 21 (1937),
285-297.

4 Per una lettura della Vita Nuova nel contesto della tradizione cortese, si veda il mio articolo
Strutture poetiche e strutture prosastiche nella Vita Nuova, MLN 92 (1977), 117-129,



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d"Aurenga 29

ambedue i casi si tratta di inventariare e funzionalizzare il fenomeno amoroso. Sia
Raimbaut sia Dante fissano le strutture formali della lirica d’amore quali erano state
a loro tramandate e le inseriscono all’interno della superiore coerenza dell’arte. La
loro opera & quella del teorico additus poétae, segna cioé il glorioso avvento di una
coscienza poetica riflessa. E Raimbaut il poeta che si pone per la prima volta il com-
pito di superare la generazione dei poeti che avevano cantato come gli uccelli, che
avevano cioé semplicemente espresso una realta psicologico-culturale senza essersi
preoccupati di studiarne I'essenza-profonda o di organizzarla razionalmente e poetica-
mente (secondo cioé una prospettiva dialettica e/o retorica) di modo che potesse venir
trasmessa come contenuto provvisto di una coerenza interna. In tal senso ai suoi
seguaci la poesia di Raimbaut doveva apparire come I'espressione sintetica e razio-
nale del campo semantico dell’'amore. E non a caso proprio a lui guarderanno i
successivi sistematori dei magnalia, dei massimi contenuti: Bertran de Born, Arnaut
Daniel e Giraut de Bornelh.

Il nome di Raimbaut non appare mai citato nelle opere dantesche. Ritrovare il
motivo per cui Dante non lo ricorda é per noi di scarso interesse: ce lo possiamo
semplicemente spiegare ricorrendo al criterio della massima rappresentabilita, secondo
il quale Raimbaut deve cedere ad Arnaut, suo superiore nella scala dei valori della
poesia amorosa. Cio che invece suscita la nostra attenzione é il fatto che fra i due
poeti si instaura un’analogia strettissima: nel senso che sia Dante che Raimbaut si
pongono davanti alla produzione letteraria precedente con la cosciente volonta di
formalizzarla, mossi dalla stessa necessita di comporre in una superiore unitd poetica
I'insieme degli elementi costituenti una gia affermata tradizione culturales.

2, La modalita letteraria attraverso la quale Raimbaut consegue il cercato raffina-
mento della tradizione cortese & quella della fortissima individualizzazione e interio-
rizzazione (ovviamente non nel senso romantico della parola, bensi in quello svilup-
pato dall’autodefinizione di Dante come poeta in Purgatorio XXIV: «.. e a quel
modo/ch’e’ [I'ipostasi ispiratrice: Amore] ditta dentro vo significando» [v. 53-54])
dell’ideclogia relativa. La sua poesia la vediamo continuamente alla ricerca di qual-
cosa che possa metterla al di sopra delle convenzioni sociali contro le quali € in perenne
lotta: é quanto esprime nella tenzone con Giraut de Bornelh: «Aiso-m digaz,/si tan
prezatz/so que es a toz comunal ;/car adonc tut seran egual»; concetto ribadito subito
sotto: «c’anc granz viutaz/non fon denhtatz:/per so prez’om mais aur que sal,/e de

5 Potrd avere un qualche rilievo I"osservazione che la stessa metafora fondamentale della Fira
Nuova (quella del libello-commento al libro della memoria in cui si & impressa una storia d’amore
esemplare) va oltre Guino CavaLcanTi fino a risalire proprio a Rameaur, che cosi si esprime:
la stagione invernale o primaverile non mi toccherebbero «s’auzes desplejar (si ricordi I'«aprire
per prosa» del cap. XXV del libello) mos libres/de fag d'amor ab digz escurs» (PatTison X 12-13),
Questo brano va ovviamente integrato col passo di GirauT BorNeLH: «Qu'eu dic qu'en I'escurzir/
no es 'afans,/mas en 'obr’ esclarzirs (ed. Kovsen XLVIII 9-10).



30 Michelangelo Picone

tot chant es atretal »%, L accentuazione del processo di individualizzazione che questa
tenzone manifesta, comporta necessariamente una tecnica improntata al «trobar
clus»?. La poesia cioé dall’esterno (descrittiva e comprensibile a tutti) deve ritornare
ad una dimensione pil interiorizzata: deve rappresentare un paesaggio e un contrasto
interiori; non andra alla ricerca pit tanto dell’abbondanza tematica, dell’aggregato
informe di elementi, bensi della preziosa organizzazione interiore. E cid che Raimbaut
esprime attraverso l'opposizione oro/sale: massimo rendimento funzionale vs mas-
sima dispersione, Ora, 'adeguamento al contrasto psicologico interiore non pud
essere fatto in una maniera «leu»: quelli che hanno cosi proceduto non sono arrivati
al pieno svelamento del fenomeno amoroso. L'unica poetica capace di far vivere un
simile contenuto, una materia che altrimenti rimarrebbe oscura e inerte, ¢ quella
che riesca a proiettare su di essa un fascio di luce in modo da renderla traslucida,
attiva, dinamica: risultato conseguibile tramite I'utilizzazione di una poesia program-
maticamente difficile.

Ad un chiarimento della funzione della poesia Raimbaut arriva in una delle sue
canzoni ideologicamente pili impegnate e strutturalmente pit complesse e ardue.
Ne riproduco la prima stanza:

Cars, douz e fenhz del bederesc
M'es sos bas chanz, per cui m’aerc;
C’ab joi s’espan viu e noire

El tems que-lh gril pres del siure
Chantan el mur jos lo caire,

Que-s compassa e s'escaira;

Sa vos cha plus leu de siura,

E ja nuls no s’i aserga

Mas grils e la bederesca8,

6 PatTison XXXI 4-7 e 32-35

7 Su questa tenzone, considerata come momento centrale dell'evoluzione del trobar clus troba-
dorico, sono state scritte pagine fondamentali da Urricn Mdavk, Trobar clus - trobar lew. Studien
zur Dichtungstheorie der Trobadors, Miinchen 1968 : si veda Iintero capitolo guinto, dedicato appunto
alla polemica letteraria dei due trovatori, dal titolo significativo: Uberwindung des trobar elus und
Entwurf eines newen Stilideals, p. 116-137. Interessanti osservazioni vengono profuse anche nell’ana-
lisi che delle ricerche tecnico-retoriche di RampauT ¢i offre Linoa M. PaTerson nel suo volume
Troubadours and Eloguence, Oxford 1975, p. 145-185. Non si dimentichi comunque 'interpreta-
zione socio-ideologica che del fenomeno in questione offriva il maestro di Movk, EricH KOHLER,
in uno dei suoi primi saggi occitanici: Zum «trabar clusy der Trobadors (1952), ora raccolto anche
in traduzione italiana, nel volume Sociologia della fin'amors. Saggi rrobadorici, Padova 1976, p.
163-193, curato da Mario MaNCINL

8 Testo del Patrison (I 1-9) con alcuni ritocchi ispirati alla recente edizione che di questa can-
zone ha procurato J. H. MarsHaLL, On the Text and Interpretation of a Poem of Raimbaut d'Orange,
MdAe. 37 (1968), 12-36. Col MarsHaLL (che perd si lascia prendere la mano in una serie di interventi
congetturali inaccettabili) cambio infatti Iirrazionale punteggiatura del PaTTisoN (punto e virgola
dopo caire, niente dopo sescaira, virgola dopo vos), leggo cha (terza pers. sing. ind. di chazer) al
posto di gu'a della vulgata, e restituisco congetturalmente il v. 8: nuls al posto del tradito uns, e
s'aserga per si asegura (0 5i aderga). Per maggiore utilita del lettore do la traduzione di questa cobla:



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d’Aurenga 31

Il canto del poeta ¢ paragonato a quello dello scricciolo, del bederesc: solitario
(cars), dolce (douz) e misterioso (fenhz); quindi gioioso e prezioso al tempo stesso.
Tramite una terminologia affettiva Raimbaut vuole evidentemente comunicare alcune
nozioni basilari di tecnica poetica. Fenhz soprattutto gode di questo doppio statuto
semantico, contenendo accanto ad una connotazione psicologico-sentimentale («desi-
deroso»: fenhedor ¢ infatti colui che cerca, sotto la molla del dezir, di innalzarsi ad
un livello superiore) una chiara informazione letteraria («inventivo»: da collegare
ovviamente col termine della retorica fictio, indicante lo stesso fondamentalissimo
processo creativo dell’arte). Il punto di approdo di questa ricerca di un amalgama
psicologico-tecnico, di un adeguamento cioé della strumentazione linguistica all’av-
ventura interjore, ¢ una dimensione di sospeso mistero che circola in tutto il compo-
nimento e in tanta parte del canzoniere del principe d’Orange. Per (una variante
altrettanto nobile porta vas) cui mi'aerc indica lo sforzo di identificazione con un
ideale superiore di canto, cui gia allude il bas chans del bederesc. Tale canto é contrad-
distinto da una continua e inarrestabile forza ascensionale, alimentata dal joi (v. 3):
s’espan, viu e noire ribattono il concetto gia preannunciato da per cui m’aere, venendo
ad indicare la carica propulsiva che consente all'io di raggiungere le vette piu elevate
della conoscenza, dell’approfondimento interiore, e quindi della poesia. (Il fatto
che il processo poetico diventi psicologico e noetico non ¢ qui espresso direttamente;
riusciamo comungue a ricostruirlo attraverso il ricorso ad altri luoghi in cui questo
rapporto € posto in termini di assoluta e inequivocabile chiarezza)®. Il canto del poeta-
scricciolo avviene in un contesto di altri canti: quello dei grilli vicino alla pianta del
sughero (v. 4); la poesia di Raimbaut viene quindi accostata a quella di altri poeti.
Segno evidente dell’esistenza di un’opposizione bederesc/erill ¢ il verso 6 (ma forse
anche il 7: sa vos/siura): il canto del primo infatti, benché guidato dal joi, non ¢
disarticolato, anzi si svolge in modi precisi e ordinati: gue's compassa e s'escuaira.
Il ‘compasso’ e la *squadra’ saranno pertanto gli strumenti con i quali Raimbaut
provvedera ad una rigorosa formulazione del suo stato interiore: la sua poesia avra
come caratteristica principale quella di essere rigorosamente ¢ geometricamente for-
mulata, proprio come la dimostrazione di un teorema. Gli ultimi due versi indicano
la motivazione profonda che sottosta alla ricerca di una simile perfezione compositiva:
il canto deve rendersi degno di essere avvicinato dalla Donna (la bederesca) oltre che
da uno speciale e non precisato amico (grils: non possiamo fare a meno di ricordare il
rapporto Dante-Guido all'interno della Vita Nuova): invano gli altri cercheranno di
raggiungere lo stesso livello di sublimazione.

«Prezioso, dolce e inventivo dello scricciolo mi € il suo basso canto, attraverso il quale m'innalzo;
infatti con gioia esso si apre, vive e cresce nel tempo in cui i grilli vicino alla pianta del sughero
stridono sul muro sotto la pietra angolare, e esso si allinea e si squadra; la sua voce cade pil leggera
del sughero, e nessuno vi si aggiunga all'infuori del grillo e dello scricciolo-femmina».

¥ Indaga molto bene la dimensione conoscitiva propria della poesia rambaldiana Perer DrONKE
nel suo Medieval Latin and the Rise of European Love-Lyric, vol. 1, Oxford 1968, p, 98-112.



32 Michelangelo Picone

E partendo da questa base polemica che Raimbaut pud arrivare a dare nella terza
stanza una esatta definizione della sua poesia:

Cars, bruns e tenhz motz entrebesc!
Pensius, pensanz enquier e serc
Com si liman pogues roire
L'estraing raill ni-l fer tiure,

Don mon escur cor esclairel?,

Non si manchera certo di notare la rigorosa simmetria con la quale i tre aggettivi
cars, bruns e tenhz riprendono, leggermente variandone la significazione, cars, douz
e fenhz. Come quei primi, anche questi qualificano un contenuto psicologico e ideo-
logico, ma fanno riferimento al tempo stesso alla sua trasposizione formale. Esaminia-
moli partitamente:

1) cars: comunica I'idea di nobiltd e di valore, cid che comporta un giudizio sulla
preziosa rarita del dettato poetico;

2) bruns: aggiunge la sensazione di una difficolta oggettiva, sostanziale, insita
nell’atto di rappresentare con la poesia la materia: é I"oscuritd di una materia non
illuminata o che rimane ancora da illuminare (potremmo chiamarla la resistenza del
mezzo); & in rapporto di antitesi coll’aggettivo precedente: punto di partenza questo
quanto il primo € un punto glorioso d’arrivo;

3) tenhz: manifesta la possibilitd stessa di fare «poesia»: la delimitazione del
campo in cui agisce la poesia; la difficolta implicita nella materia, la sua oscuriti,
potra essere illuminata (cf. «don mon escur cor esclaire») con una coloritura, ovvia-
mente retorica; quest’aggettivo rappresenta quindi lo spazio retorico della figura che
da vita alla poesiall.

In questi tre aggettivi troviamo pertanto condensate le qualita che Raimbaut
attribuisce al concreto mestiere del poeta: nobilta, difficolti e articolazione retorica.
Ma troviamo anche rappresentato il verso fondamentale di un processo che deve
portare il poeta da uno stato di oscurity iniziale (bruns) ad una rivelazione di veriti
preziose (cars) passando attraverso il territorio (servendosi cio¢ delle tecniche pro-
prie) della retorica (fenhiz: a quest’ultimo livello viene a definirsi I'essenza del fare
poetico).

Molte di queste posizioni non erano certo nuove al tempo di Raimbaut: ad esempio
la caratteristica dell'interioriti come tipica della poesia veniva portata avanti da
Bernart de Ventadorn, mentre Marcabru e Peire d’Alvernhe miravano all’evidenzia-

10 Patrison I 19-23. «Rare, brune e tinte parole intreccio! Pensoso, pensando provo e cerco
come limando possa togliere la strana ruggine e la vile crosta, per cui il mio oscuro cuore possa
rischiarare»,

11 Su renhz (come pure su fenhz della prima strofe) si veda 'ottima nota della Paterson (op.cit.,
p. 150-151).



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d’Aurenga 33

mento del fatto tecnico. Quello che é nuovo € il trovarle unite insieme dentro la co-
erenza sistematica di un discorso che potremmo chiamare metalinguistico, perché
adibito alla verifica dell’interna funzionalitia del codice stesso.

3. Precisati i limiti culturali dentro i quali si inserisce la «poetica» di Raimbaut,
bisogna ora evidenziare le strutture profonde che regolano la sua «poesia». E pos-
siamo cominciare analizzando un’immagine con la quale Raimbaut ama presentarsi:
quella di Tristano. In una canzone egli infatti si rafligura come il nuovo Tristano:

Sobre totz aurai gran valor
S'aitals camisa m’es dada

Cum Yseus det a I'amador,

Que mais non era portada.
Tristan! Mout presetz gent presen:
Daital sui eu engquistaire!

Si-l me dona cill cui m’enten,
MNo-us port enveja, bels fraire!2,

Immaginare una «imitatio» totale del tipo di rapporto instauratosi fra Tristano e
Isotta significa aspirare ad un amore vissuto al di fuori degli schemi comuni e banali.
E per amore si intende la passione teoretica, la forza di autocoscienza attraverso la
quale I'io penetra la propria essenza e il proprio destino individuale. Raimbaut come
Tristano: il partern esemplare della «leggenda» tristaniana servira da chiave gnoseo-
logica per capire e approfondire la propria particolare vicenda esistenziale. Raim-
baut non rappresentera soltanto con la poesia il contrasto insito nel rapporto amo-
roso, ma sard LUI stesso simbolo vivente di tale contrasto.

Vediamo di chiarire meglio i termini della questione: una rigorosa riflessione sulla
natura della fin® amors (pervenuta fino alle vette sublimi dell’amor de lonh rudeliana)
ha portato il poeta a constatarne la qualita profondamente contraddittoria che la
connota. La caratteristica fondamentale che si manifesta ad una sua attenta analisi
¢ quella della paradossalital?, Se infatti Amore rappresenta la spinta che dovrebbe
condurre I'io all’identificazione con I'Oggetto impersonato nella Donna, la soprav-
venuta constatazione dell'irraggiungibile perfezione di questa (che si qualifica anzi
come «lontana», secondo la pregnante definizione di Jaufré Rudel), fatto a cui si allude
allorguando si accerta 'impossibilita di determinare 'essenza di tale Oggetto che

12 Patrison XXVII 33-40. Sul valore aristocratico deli’assimilazione del poeta a Tristano, utili
indicazioni ci vengono offerte da L. T. TorsrieLn, Troubadowrs and Love, Cambridge 1975, p. 149-
151. RampavuT in questo canto enuncia 'unicitd del suo tema ispiratore: il poeta infatti non si
perdera pih dietro a paesaggi o descrizioni, ma si concentreri totalmente nella rappresentazione della
sua personale avventura amorosa,

13 Sulla paradossalith dell’'amore trobadorico & d’obbligo il richiamo al locus classicus: LEO
Serrzew, L'amour lointain de Jaufié Rudel et le sens de la poésie des troubadours, in: Romanische
Literaturstudien, Tlibingen 1959, p. 363417



34 Michelangelo Picone

non pud nemmeno essere «chiamato» (nominare infatti significa raggiungere la res,
intelligerla: il senhal ¢ quindi un indice di natura pil psicologica [rappresenta la non-
conoscibilitd della Donna come di Dio] che storico-sociale), produce un senso di
abbattimento e di scacco esistenziale. La gquestre del poeta dunque non puo sperare di
raggiungere il suo scopo ultime: dovra limitarsi a ricompense che le provengono da
quelli che possiamo chiamare gli obbiettivi intermedi (condensabili nei concetti di
« perfezionamento interiore», «nobilitazione spirituale» etc.). Da tutto cid consegue
che la stessa azione erotica, lo stesso processo perfettivo, Amore insomma, rivelano
un’ambiguita sostanziale: sono infatti passibili di attributi che si escludono a vicenda:
dolce/amaro, allegro/triste, gioioso/noioso etc. La carica vitale attraverso la quale
Amore si realizza (il dezir cioé, o la voluntat, che spesso appaiono personificati, cosi
come I'ipostasi principale) € in se stessa positiva in quanto costringe I'io ad un inces-
sante viaggio formativo, ad un superamento di precedenti stadi di perfettibilita, ad
un perenne innalzamento morale (¢ questo il polo del joi, della piena estrinsecazione
della forza vitale e dei processi ad essa collegati), ma risulta in ultima analisi negativa,
perché incapace di condurre Iio al conseguimento della sua meta finale, la quale
rimane inconoscibile. Quest’ultimo aspetto produce una coscienza di inadeguatezza
nell’io, di insufficienza e infine di negativita: sentimento di timore (cossir) o di sfidu-
cia (che i flacs volers abbiano il sopravvento sul joi) che pud portare ad una sorta di
contemplazione della morte, di abbandono totale davanti all’indecifrabile mistero
rappresentato dall’Oggetto. L'unica via di uscita a tale impasse esistenziale sara il
canto, il concreto «mestiere» poetico: che consistera da un lato nell’affermazione
di questa impossibilita conoscitiva (attraverso lo strumento retorico dell’adynaton)!4
¢ che, visto sotto una diversa prospettiva, portera all’esaltazione della propria insuf-
ficienza organica (a tal fine Raimbaut si servird del gab: un genere che appare, e pour
cause, profondamente radicato nella sua personalita)!s.

Il rapporto amoroso intensamente vissuto nella sua paradossaliti e con le sue
contraddizioni, approfondito pertanto nella sua realta sentimentale-conoscitiva, porta
la poesia rambaldiana ad una situazione-limite: anzi il poeta stesso sara il segno
vivente di tale limite, rivestira metaforicamente 1 panni del tragico amante Tristano
per il quale il significato della Donna non poteva manifestarsi che con una formula-
zione ossimorica: Isotta diventa la realizzazione perfetta della contraddizione insita
nel paradoxe amoureux: in lei si fondono insieme «sa mort et sa vie». Il confronto con
Tristano oltre ad accertare la condizione fondamentale che caratterizza I'eros, for-
nisce anche uno schema di sviluppo: cio che attende I'io alla fine di tale pericoloso
itinerario € la follia. Amore non ha sbocchi razionali; pertanto in assoluta coerenza

14 Sull’adynaron abbiamo ora una importante messa a punto di Paovo CHErCHI, Gli «Adyvnaian
dei trovatori, MPh. 68 (1971), 223-241.

15 Cf. l'articolo di J.U. FEcHNER, Zum wgapn in der aliprovenzalischen Lyrik, GRM 14 (1964),
19-34,



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d"Aurenga 35

con i suoi principi informatori Raimbaut arrivera, al punto conclusivo della sua
esperienza lirica, ad una estenuazione della ragione che si deve arrendere davanti
all’evidente irrazionalita del suo oggetto. La poesia di Raimbaut sard la formula-
zione retorica di tale irrazionalita: il paradosso che si risolve in canto lirico e in
figuralita. Anzi il canto sard 'unico modo capace di descrivere una simile situazione
psicologica.

Basta prendere una stanza qualsiasi di uno dei componimenti che formano il
canzoniere di Raimbaut per ritrovare nel microcosmo le strutture portanti del macro-
cosmo letterario, del sistema poetico. La stanza € infatti 'unitd minima di organizza-
zione poetica; ¢ completamente autosufficiente, tanto che, eccettuate le posizioni
iniziale/finale, é spesso intercambiabile con le altre. La mia scelta, casuale, cade sulla
canzone Car vei ge clars: precisamente sulla quarta cobla:

Mos cors es clars

E s'esmaia!

Aldcl vauc mestz grams-iauzens,
plens e voigz de bel comens;
Qe I'una meitatz es gaia

E I'autra m’adorm Cossirs

Ab voluntat mort’e vivale,

Ogni segmento mette in mostra una convivenza drammatica di contrari: lo stesso
soggetto viene predicato di azioni o qualitd che nello spettro della significazione
occupano posizioni polari. Cosi abbiamo: es clars/s’esmaia; gramsfiauzens; plens/
voigz; gaia/Cossirs; morta/viva. Si noti soprattutto 'ultima coppia: in questo caso
infatti la contrapposizione é ancora pill marcata; nel senso che non verte pil soltanto
sulla predicazione, ma tocca I'indivisibile unita dell’io: il cui desiderio & morto e vivo
(ritornano gli esatti termini della struttura ossimorica connotante I'esperienza amo-
rosa di Tristano) contemporaneamente. [l principio organizzatore di questa esperienza
poetica & quindi di natura squisitamente retorica e coincide con I'ossimoro: ¢id vuol
dire che il campo ideologico cui il poeta rivolge la sua attenzione é fortemente polariz-
zato e viene di conseguenza descritto nella sua contraddittorietia. Da notare che I'ossi-
moro constata un contrasto, una contraddizione irreparabile, una situazione pertanto
non articolabile in termini logici; ma non cerca minimamente di risolverla. Cio che
¢ possibile ¢ I'oscillazione da uno stato all’altro: perfetto joi immediatamente sosti-
tuito dalla tragica dolor; queste due condizioni cioé non si dispongono su un asse
logico-temporale: I'una non & conseguenza o causa dell’altra, non si trova prima o
dopo I'altra in un ordinamento vincolato; esiste fra le due una perfetta scambialita,
regolata da una forza a noi sconosciuta. L’ossimoro & quindi un principio statico,
non dialettico. E il segno di una folgorazione immobilizzante. L’unica via d’uscita

16 PaTmison 1X 22-28.



36 Michelangelo Picone

¢ il gab, il volontario autoannullamento. Raimbaut vede la contraddizione e non cerca
di dissimularla: anzi la fa apparire continuamente sulla scena, nel tentativo quasi di
esorcizzarla, consapevole com’é dell'impossibilita di razionalizzarla. Con essa identi-
fica la sua poesia: essa fornisce cioé la cifra profonda che accompagna il suo operato
poetico.

Concludendo possiamo affermare che la «situazione» paradossale della fin® amors,
nei termini in cui era stata sperimentata dalla prima generazione trobadorica, viene
per cosi dire cristallizzata da Raimbaut e fissata nella figura dell’ossimoro che visiva-
mente enuncia la impossibilitd, e quindi lo scacco, del pensiero a risolvere i dati del
problema amoroso!7.

4. Nel mio discorso ho volutamente evitato di trattare di un’interessante svolta che
prende il significato della Donna in Raimbaut rispetto ai suoi predecessori. Che cosa
é per il poeta questa Donna, Oggetto del dezir, polo unico verso il quale si orienta la
directio voluntatis? Una delle sue qualifiche pil costanti é quella di essere indescrivi-
bile. Ma la Donna € anche il luogo geometrico della preterizione. La sua perfezione
¢ tale che ogni tentativo volto a captarne I'ultima essenza sembra essere destinato
all’insuccesso: cido non impedisce che il poeta ci provi. L'analogia é la via principale
per accostarsi a tale significato: e gia il rapporto io-Tristano implicava una identifi-
cazione Donna-Isotta. C'¢ perd un altro campo metaforico a cui Raimbaut ricorre
sovente: quello della religione. La Donna viene cosi a costituire un analogo di Dio:
raggiungerla, possederla, significa raggiungere, possedere Dio:

... c'adonx cug tener
Dieu, o lieis don me volh temer!8,

Qual ¢ la molla che mette in movimento un simile meccanismo metaforico? Evidente-
mente il fatto che in Dio gli opposti trovano una soluzione: Dio ¢ la coincidentia

oppositorum, colui
... qi fes terr'e aiga,
Caut e freig, gent clergu’e laigal?,

17 Sulla rilevanza strutturale delle figure retoriche nella costruzione della camse provenzale,
esiste tutta una serie di indagini scaturite dall’ormai classico studio di RoGer DRAGONETTI sui tro-
vieri (La technigue poétique des trouvéres dans la chanson courtoise, Bruges 1960). Mi limiterd sol-
tanto a ricordarne alcune: P. Bec, L'antithése poétigue chez Bernard de Ventadour, in: Mélanges
J. Bouriére, Paris 1971; M. Mancm, Antitesi ¢ mediazione in Bernart de Ventadorn, in: Aftualita
della retorica, Padova 1975; oltre, evidentemente, ai fondamentali volumi di PauL ZumTHOR, Langue
et technigues poétigues a ’époque romane, Paris 1963; Essai de poérique médiévale, Paris 1972; e
Langue, texte, énigme, Paris 1975,

18 Patmison XXII 15-16.

19 PatTisoN IV 55-56. Sulla giustapposizione di Dio e Amore, si vedano le osservazioni di
ToprsFIELD, op.cit., p. 143ss.



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 37

Cioé: se I'inconoscibilita della Donna € causata da un approdo del processo conosci-
tivo che si blocca davanti ad una serie di coppie minime irriducibili, e se Dio ¢ definito
appunto dal fatto di essere riduzione di elementi opposti in una razionalita superiore
all'umana, ne deriva che la Donna (I'incognita del problema) pud essere avvicinata
per la sua essenza a Dio (sul quale una qualche definizione & possibile di emettere).
Ovviamente tutto questo rimane in Raimbaut allo stadio di pura illazione, congiunta
con una certa predilezione per 'eccesso verbale e la forzatura logica. L’elemento divino
non spiega, non costituisce la base conoscitiva, non formalizza I'elemento umano: si
associa semplicemente ad esso. Anzi I'intervento di un campo semantico cosi distante
serve ad accentuare la paradossalitd di quello di partenza. Ma € per nol comunque
interessanfe I'aver operato questo controllo: perché su tale analogia, sviluppata con
molto distacco gnoseologico e con una certa dose di irriverenza da parte di Raimbaut,
si giochera il destino stesso della futura poesia romanza.

McGill University, Montreal Michelangelo Picone



	Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga

