
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 36 (1977)

Artikel: Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga

Autor: Picone, Michelangelo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-28576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-28576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga

Le quotazioni della poesia di Raimbaut nella borsa-valori occitanica non sono mai

State troppo elevate. Se guardiamo anzi agli incunaboli della critica moderna, ad

esempio al famosissimo libro-summa di Alfred Jeanroy, troveremo che l'opera del

conte-trovatore e catalogata come quella di un «humoriste et virtuose». Raimbaut e

il «funambule», Tinventore di «casse-tete»; unjoculator si nasconde sotto i panni del

gentiluomo titolato1. Si arriva addirittura a confinare la quasi totalitä della sua
produzione lirica in un significativo cimitero della non-poesia: «les trois quarts au moins
de ses vers sont pour nous lettre morte». Tranne alcune lodevoli eeeezioni (a cui farö
riferimento nel corso del mio saggio), non c'e molto di nuovo nel panorama degli
studi moderni. Dopo la meritoria edizione del Pattison2, che si arresta perö al di

qua della «poesia» di Raimbaut, o tutt'al piü ne fornisce una valutazione neutra,
molto lavoro rimane ancora da fare. Ciö che segue vorrebbe essere un piccolo
contributo nella direzione di una presa di coscienza del significato profondo che la tecnica

retörica e il trobar clus di Raimbaut assumono nella costruzione della sua poesia e

all'interno della tradizione culturale alla quäle essa appartiene.
Giä in un importante articoio dello Scheludko del 1937 si riconosceva il ruolo

fondamentale di Raimbaut nel suo essere il primo sistematore della poesia occitan-
nica3. La sua poesia infatti ci offre l'esempio del «tentativo di rinnovare dei temi
convenzionali e dei materiali tramite il ricorso a mezzi stilistici e di iniettare cosi in essi

nuova vita». Dopo la stagione di Guglielmo IX e Jaufre Rudel, strenui «inventori»
di una nuova o diversa tematologia amorosa; dopo Marcabru, abile costruttore di

un antisistema lirico, opposto in stridente contrasto a quello in vigore, si assiste come
ad un arresto (relativo ovviamente) della fase creativa, alla quäle subentra la riflessione

sistematrice. Non si cerca piü tanto di elaborare nuovi temi, quanto di ristrut-
turare quelli giä esistenti. Raimbaut e ben dentro questo momento culturale in cui

si tenta un bilancio completo della produzione precedente. E interessante notare

come questo atteggiamento stabilisca una profonda analogia con la similare opera
di sistemazione della tradizione cortese che Dante condurrä nella Vita Nuova4: in

t Alered Jeanroy, La poesie lyrique des Troubadours, vol. II, Paris 1934, p. 42-47.
2 Walter T. Pattison, The Life and Works ofthe Troubadour Raimbaut d'Aurenga, Minneapolis

1952.
3 D. Scheludko, Anläßlich des Liedes von Raimbaut d'Aurenga «Cars douz», ARom. 21 (1937),

285-297.
4 Per una lettura della Vita Nuova nel contesto della tradizione cortese, si veda il mio articoio

Strutture poetiche e strutture prosastiche nella Vita Nuova, MLN 92 (1977), 117-129.



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 29

ambedue i casi si tratta di inventariare e funzionalizzare il fenomeno amoroso. Sia

Raimbaut sia Dante fissano le strutture formali della lirica d'amore quali erano State

a loro tramandate e le inseriscono all'interno della superiore coerenza dell'arte. La
loro opera e quella del teörico addltus poetae, segna cioe il glorioso avvento di una
coscienza poetica riflessa. £ Raimbaut il poeta che si pone per la prima volta il com-
pito di superare la generazione dei poeti che avevano cantato come gli uccelli, che

avevano cioe semplicemente espresso una realtä psicologico-culturale senza essersi

preoccupati di Studiarne Tessenza^profonda o di organizzarla razionalmente e poetica-
mente (secondo cioe una prospettiva dialettica e/o retörica) di modo che potesse venir
trasmessa come contenuto prowisto di una coerenza interna. In tal senso ai suoi

seguaci la poesia di Raimbaut doveva apparire come l'espressione sintetica e razionale

del campo semantico dell'amore. E non a caso proprio a lui guarderanno i
successivi sistematori dei magnalia, dei massimi contenuti: Bertran de Born, Arnaut
Daniel e Giraut de Bornelh.

II nome di Raimbaut non appare mai citato nelle opere dantesche. Ritrovare il
motivo per cui Dante non lo ricorda e per noi di scarso interesse: ce lo possiamo
semplicemente spiegare ricorrendo al criterio della massima rappresentabilitä, secondo

il quäle Raimbaut deve cedere ad Arnaut, suo superiore nella scala dei valori della

poesia amorosa. Ciö che invece suscita la nostra attenzione e il fatto che fra i due

poeti si instaura un'analogia strettissima: nel senso che sia Dante che Raimbaut si

pongono davanti alla produzione letteraria precedente con la cosciente volontä di

formalizzarla, mossi dalla stessa necessitä di comporre in una superiore unitä poetica
l'insieme degli elementi costituenti una giä affermata tradizione culturale5.

2. La modalitä letteraria attraverso la quäle Raimbaut consegue il cercato raffina-
mento della tradizione cortese e quella della fortissima individualizzazione e interio-
rizzazione (ovviamente non nel senso romantico della parola, bensi in quello svilup-
pato dalTautodefinizione di Dante come poeta in Purgatorio XXIV: «... e a quel
modo/ch'e' [Tipostasi ispiratrice: Amore] ditta dentro vo significando» [v. 53-54])
dell'ideologia relativa. La sua poesia la vediamo continuamente alla ricerca di qualcosa

che possa metterla al di sopra delle convenzioni sociali contro le quali e in perenne
lotta: e quanto esprime nella tenzone con Giraut de Bornelh: «Aiso-m digaz,/si tan
prezatz/so que es a toz comunal ;/car adonc tut seran egual»; concetto ribadito subito
sotto: «c'anc granz viutaz/non fon denhtatz:/per so prez'om mais aur que sal,/e de

5 Poträ avere un qualche rilievo l'osservazione che la stessa metäfora fondamentale della Vita
Nuova (quella del libello-commento al libro della memoria in cui si e impressa una storia d'amore
esemplare) va oltre Guido Cavalcanti fino a risalire proprio a Raimbaut, che cosi si esprime:
la stagione invernale o primaverile non mi toccherebbero «s'auzes desplejar (si ricordi T«aprire
per prosa» del cap. XXV del libello) mos libres/de fag d'amor ab digz escurs» (Pattison X 12-13).
Questo brano va ovviamente integrato col passo di Giraut Bornelh: «Qu'eu die qu'en l'escurzir/
no es Tafans,/mas en Tobr' esclarzir» (ed. Kolsen XLVIII 9-10).



30 Michelangelo Picone

tot chantes atretal»6. L'accentuazione del processo di individualizzazione che questa
tenzone manifesta, comporta necessariamente una tecnica improntata al «trobar
clus»7. La poesia cioe dall'esterno (descrittiva e comprensibile a tutti) deve ritornare
ad una dimensione piü interiorizzata: deve rappresentare un paesaggio e un contrasto
interiori; non andrä alla ricerca piü tanto dell'abbondanza tematica, dell'aggregato
informe di elementi, bensi della preziosa organizzazione interiore. £ ciö che Raimbaut
esprime attraverso l'opposizione oro/sale: massimo rendimento funzionale vs massima

dispersione. Ora, Tadeguamento al contrasto psicologico interiore non puö
essere fatto in una maniera «Ieu»: quelli che hanno cosi proceduto non sono arrivati
al pieno svelamento del fenomeno amoroso. L'unica poetica capace di far vivere un
simile contenuto, una materia che altrimenti rimarrebbe oscura e inerte, e quella
che riesca a proiettare su di essa un fascio di luce in modo da renderla traslucida,
attiva, dinamica: risultato conseguibile tramite Tutilizzazione di una poesia program-
maticamente difficile.

Ad un chiarimento della funzione della poesia Raimbaut arriva in una delle sue

canzoni ideologicamente piü impegnate e strutturalmente piü compiesse e ardue.

Ne riproduco la prima stanza:

Cars, douz e fenhz del bederesc
M'es sos bas chanz, per cui m'aerc;
C'ab joi s'espan viu e noire
El tems que-lh gril pres del siure
Chantan el mur jos lo caire,
Que-s compassa e s'escaira;
Sa vos cha plus Ieu de siura,
E ja nuis no s'i aserga
Mas grils e Ia bederesca8.

6 Pattison XXXI 4-7 e 32-35.
7 Su questa tenzone, considerata come momento centrale dell'evoluzione del trobar clus troba-

dorico, sono State scritte pagine fondamentali da Ulrich Molk, Trobar clus - trobar Ieu. Studien
zur Dichtungstheorie der Trobadors, München 1968: si veda l'intero capitolo quinto, dedicato appunto
alla polemica letteraria dei due trovatori, dal titolo significativo: Überwindung des trobar clus und

Entwurf eines neuen Stilideals, p. 116-137. Interessanti osservazioni vengono profuse anche nell'ana-
lisi che delle ricerche tecnico-retoriche di Raimbaut ci offre Linda M. Paterson nel suo volume
Troubadours and Eloquence, Oxford 1975, p. 145-185. Non si dimentichi comunque l'interpreta-
zione socio-ideologica che del fenomeno in questione offriva il maestro di Molk, Erich Köhler,
in uno dei suoi primi saggi occitanici: Zum «trobar clus» der Trobadors (1952), ora raccolto anche
in traduzione italiana, nel volume Soeiologia della fin'amors. Saggi trobadorici, Padova 1976, p.
163-193, curato da Mario Mancini.

8 Testo del Pattison (I 1-9) con alcuni ritocchi ispirati alla recente edizione che di questa
canzone ha procurato J.H. Marshall, On the Text and Interpretation ofa Poem of Raimbaut d'Orange,
MAe. 37 (1968), 12-36. Col Marshall (che perö si lascia prendere la mano in una serie di interventi
congetturali inaccettabili) cambiö infatti l'irrazionale punteggiatura del Pattison (punto e virgola
dopo caire, niente dopo s'escaira, virgola dopo vos), leggo cha (terza pers. sing. ind. di chazer) al
posto di qu'a della vulgata, e restituisco congetturalmente il v. 8: nuis al posto del tradito uns, e

s'aserga per si asegura (o si adergd). Per maggiore utilitä del lettore do la traduzione di questa cobla:



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 31

II canto del poeta e paragonato a quello dello scricciolo, del bederesc: solitario
(cars), dolee (douz) e misterioso (fenhz); quindi gioioso e prezioso al tempo stesso.

Tramite una terminologia affettiva Raimbaut vuole evidentemente comunicare alcune

nozioni basilari di tecnica poetica. Fenhz soprattutto gode di questo doppio statuto
semantico, contenendo accanto ad una connotazione psicologico-sentimentale («desi-
deroso»: fenhedor e infatti colui che cerca, sotto la molla del dezir, di innalzarsi ad

un livello superiore) una chiara informazione letteraria («inventivo»: da collegare
ovviamente col termine della retörica fictio, indicante lo stesso fondamentalissimo

processo creativo dell'arte). II punto di approdo di questa ricerca di un amalgama
psicologico-tecnico, di un adeguamento cioe della strumentazione linguistica all'av-
ventura interiore, e una dimensione di sospeso mistero che circola in tutto il
componimento e in tanta parte del canzoniere del principe d'Orange. Per (una Variante

altrettanto nobile porta vas) cui m'aerc indica lo sforzo di identificazione con un
ideale superiore di canto, cui giä allude il bas chans del bederesc. Tale canto e contrad-
distinto da una continua e inarrestabile forza ascensionale, alimentata dal joi (v. 3):

s'espan, viu e noire ribattono il concetto giä preannunciato da per cui m'aerc, venendo
ad indicare la carica propulsiva che consente all'io di raggiungere le vette piü elevate

della conoscenza, dell'approfondimento interiore, e quindi della poesia. (II fatto
che il processo poetico diventi psicologico e noetico non e qui espresso direttamente;
riusciamo comunque a ricostruirlo attraverso il ricorso ad altri luoghi in cui questo

rapporto e posto in termini di assoluta e inequivocabile chiarezza)9. II canto del poeta-
scricciolo awiene in un contesto di altri canti: quello dei grilli vicino alla pianta del

sughero (v. 4); la poesia di Raimbaut viene quindi aecostata a quella di altri poeti.
Segno evidente dell'esistenza di un'opposizione bederesc/grill e il verso 6 (ma forse
anche il 7: sa vos/siura): il canto del primo infatti, benche guidato dal joi, non e

disarticolato, anzi si svolge in modi precisi e ordinati: que-s compassa e s'escuaira.

II 'compasso' e la 'squadra' saranno pertanto gli strumenti con i quali Raimbaut
prowederä ad una rigorosa formulazione del suo stato interiore: la sua poesia avrä

come caratteristica principale quella di essere rigorosamente e geometricamente for-
mulata, proprio come la dimostrazione di un teorema. Gli ultimi due versi indicano
la motivazione profonda che sottostä alla ricerca di una simile perfezione compositiva:
il canto deve rendersi degno di essere avvicinato dalla Donna (Ia bederesca) oltre che

da uno speciale e non precisato amico (grils: non possiamo fare a meno di ricordare il
rapporto Dante-Guido all'interno della Vita Nuova): invano gli altri cercheranno di

raggiungere lo stesso livello di sublimazione.

«Prezioso, dolee e inventivo dello scricciolo mi e il suo basso canto, attraverso il quäle m'innalzo;
infatti con gioia esso si apre, vive e cresce nel tempo in cui i grilli vicino alla pianta del sughero
stridono sul muro sotto la pietra angolare, e esso si allinea e si squadra; la sua voce cade piü leggera
del sughero, e nessuno vi si aggiunga all'infuori del grillo e dello scricciolo-femmina».

9 Indaga molto bene la dimensione conoscitiva propria della poesia rambaldiana Peter Dronke
nel suo Medieval Latin and the Rise of European Love-Lyric, vol. I, Oxford 1968, p. 98-112.



32 Michelangelo Picone

E partendo da questa base polemica che Raimbaut puö arrivare a dare nella terza
stanza una esatta definizione della sua poesia:

Cars, bruns e tenhz motz entrebesc!
Pensius, pensanz enquier e serc
Com si liman pogues roire
L'estraing röill ni-1 fer tiure,
Don mon escur cor esclaire10.

Non si mancherä certo di notare la rigorosa simmetria con la quäle i tre aggettivi
cars, bruns e tenhz riprendono, leggermente variandone la signifieazione, cars, douz

efenhz. Come quei primi, anche questi qualificano un contenuto psicologico e ideo-

logico, ma fanno riferimento al tempo stesso alla sua trasposizione formale. Esaminia-
moli partitamente:

1) cars: comunica l'idea di nobiltä e di valore, ciö che comporta un giudizio sulla
preziosa raritä del dettato poetico;

2) bruns: aggiunge la sensazione di una difficoltä oggettiva, sostanziale, insita
nell'atto di rappresentare con la poesia Ia materia: e Toscuritä di una materia non
illuminata o che rimane ancora da illuminare (potremmo chiamarla la resistenza del

mezzo); e in rapporto di antitesi coll'aggettivo precedente: punto di partenza questo
quanto il primo e un punto glorioso d'arrivo;

3) tenhz: manifesta la possibilitä stessa di fare «poesia»: la delimitazione del

campo in cui agisce la poesia; la difficoltä implicita nella materia, la sua oscuritä,
poträ essere illuminata (cf. «don mon escur cor esclaire») con una coloritura, ovviamente

retörica; quest'aggettivo rappresenta quindi lo spazio retörico della figura che

da vita alla poesia11.

In questi tre aggettivi troviamo pertanto condensate le qualitä che Raimbaut
attribuisce al concreto mestiere del poeta: nobiltä, difficoltä e articolazione retörica.
Ma troviamo anche rappresentato il verso fondamentale di un processo che deve

portare il poeta da uno stato di oscuritä iniziale (bruns) ad una rivelazione di veritä
preziose (cars) passando attraverso il territorio (servendosi cioe delle tecniche
proprie) della retörica (tenhz: a quest'ultimo livello viene a definirsi Tessenza del fare

poetico).
Molte di queste posizioni non erano certo nuove al tempo di Raimbaut: ad esempio

la caratteristica delTinterioritä come tipica della poesia veniva portata avanti da

Bernart de Ventadorn, mentre Marcabru e Peire d'Alvernhe miravano all'evidenzia-

10 Pattison I 19-23. «Rare, brune e tinte parole intreccio! Pensoso, pensando provo e cerco
come Iimando possa togliere la strana ruggine e la vile crosta, per cui il mio oscuro cuore possa
rischiarare».

11 Su tenhz (come pure su fenhz della prima strofe) si veda Tottima nota della Paterson (op.cit.,
p. 150-151).



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 33

mento del fatto tecnico. Quello che e nuovo e il trovarle unite insieme dentro la
coerenza sistemätica di un discorso che potremmo chiamare metalinguistico, perche
adibito alla verifica delTinterna funzionalitä del cödice stesso.

3. Precisati i limiti culturali dentro i quali si inserisce la «poetica» di Raimbaut,
bisogna ora evidenziare le strutture profonde che regolano la sua «poesia». E
possiamo cominciare analizzando un'immagine con la quäle Raimbaut ama presentarsi:
quella di Tristano. In una canzone egli infatti si raffigura come il nuovo Tristano:

Sobre totz aurai gran valor
S'aitals camisa m'es dada
Cum Yseus det a l'amador,
Que mais non era portada.
Tristan! Mout presetz gent presen:
D'aital sui eu enquistaire!
Si-1 me dona cili cui m'enten,
No-us port enveja, bels fraire12.

Immaginare una «imitatio» totale del tipo di rapporto instauratosi fra Tristano e

Isotta significa aspirare ad un amore vissuto al di fuori degli schemi comuni e banali.
E per amore si intende la passione teoretica, la forza di autocoscienza attraverso la
quäle Tio penetra la propria essenza e il proprio destino individuale. Raimbaut come
Tristano: il pattern esemplare della «leggenda» tristaniana servirä da chiave gnoseo-
logica per capire e approfondire la propria particolare vicenda esistenziale. Raimbaut

non rappresenterä soitanto con la poesia il contrasto insito nel rapporto amoroso,

ma sarä lui stesso simbolo vivente di tale contrasto.
Vediamo di chiarire meglio i termini della questione: una rigorosa riflessione sulla

natura della,//'«' amors (pervenuta fino alle vette sublimi dell'amor de lonh rudeliana)
ha portato il poeta a constatarne la qualitä profondamente contraddittoria che la
connota. La caratteristica fondamentale che si manifesta ad una sua attenta analisi

e quella della paradossalitä13. Se infatti Amore rappresenta la spinta che dovrebbe
condurre Tio all'identificazione con TOggetto impersonato nella Donna, la soprav-
venuta constatazione dell'irraggiungibile perfezione di questa (che si qualifica anzi

come «lontana», secondo la pregnante definizione di Jaufre Rudel), fatto a cui si allude

allorquando si accerta Timpossibilitä di determinare Tessenza di tale Oggetto che

12 Pattison XXVII 33-40. Sul valore aristocratico dell'assimilazione del poeta a Tristano, utili
indicazioni ci vengono Offerte da L.T. Topsfield, Troubadours and Love, Cambridge 1975, p. 149-
151. Raimbaut in questo canto enuncia Tunicitä del suo tema ispiratore: il poeta infatti non si

perderä piü dietro a paesaggi o descrizioni, ma si concentrerä totalmente nella rappresentazione della
sua personale avventura amorosa.

13 Sulla paradossalitä delTamore trobadorico e d'obbligo il richiamo al locus classicus: Leo
Spitzer, L'amour lointain de Jaufre Rudel et le sens de la poesie des troubadours, in: Romanische
Literaturstudien, Tübingen 1959, p. 363-417.



34 Michelangelo Picone

non puö nemmeno essere «chiamato» (nominare infatti significa raggiungere la res,
intelligerla: il senhal e quindi un indice di natura piü psicologica [rappresenta la non-
conoscibilitä della Donna come di Dio] che storico-sociale), produce un senso di
abbattimento e di scacco esistenziale. La queste del poeta dunque non puö sperare di
raggiungere il suo scopo ultimo: dovrä limitarsi a ricompense che le provengono da

quelli che possiamo chiamare gli obbiettivi intermedi (condensabili nei concetti di
«perfezionamento interiore», «nobilitazione spirituale» etc.). Da tutto ciö consegue
che la stessa azione erotica, lo stesso processo perfettivo, Amore insomma, rivelano
un'ambiguitä sostanziale: sono infatti passibili di attributi che si eseludono a vicenda:
dolee/amaro, allegro/triste, gioioso/noioso etc. La carica vitale attraverso la quäle
Amore si realizza (il dezir cioe, o la voluntat, che spesso appaiono personificati, cosi

come Tipostasi principale) e in se stessa positiva in quanto costringe Tio ad un inces-

sante viaggio formativo, ad un superamento di precedenti stadi di perfettibilitä, ad

un perenne innalzamento morale (e questo il polo del joi, della piena estrinseeazione
della forza vitale e dei processi ad essa collegati), ma risulta in ultima analisi negativa,
perche incapace di condurre Tio al conseguimento della sua meta finale, la quäle
rimane inconoscibile. Quest'ultimo aspetto produce una coscienza di inadeguatezza
nell'io, di insufficienza e infine di negativitä: sentimento di timore (cossir) o di sfidu-
cia (che i flacs volers abbiano il sopravvento sul joi) che puö portare ad una sorta di
contemplazione della morte, di abbandono totale davanti alTindecifrabile mistero

rappresentato dall'Oggetto. L'unica via di uscita a tale inipasse esistenziale sarä il
canto, il concreto «mestiere» poetico: che consisterä da un lato nelTaffermazione
di questa impossibilitä conoscitiva (attraverso lo strumento retörico delTaz/j'/za/o«)14

e che, visto sotto una diversa prospettiva, porterä all'esaltazione della propria
insufficienza organica (atal fine Raimbaut si servirä del gab: un genere che appare, e pour
cause, profondamente radicato nella sua personalitä)15.

II rapporto amoroso intensamente vissuto nella sua paradossalitä e con le sue

contraddizioni, approfondito pertanto nella sua realtä sentimentale-conoscitiva, porta
la poesia rambaldiana ad una situazione-limite: anzi il poeta stesso sarä il segno
vivente di tale limite, rivestirä metaforicamente i panni del trägico amante Tristano

per il quäle il significato della Donna non poteva manifestarsi che con una formulazione

ossimorica: Isotta diventa la realizzazione perfetta della contraddizione insita
nel paradoxe amoureux: in lei si fondono insieme «sa mort et sa vie». II confronto con
Tristano oltre ad accertare la condizione fondamentale che caratterizza Teros,
fornisce anche uno schema di sviluppo: ciö che attende Tio alla fine di tale pericoloso
itinerario e la follia. Amore non ha sbocchi razionali; pertanto in assoluta coerenza

14 Sull'zzz/y/zzz/o/z abbiamo ora una importante messa a punto di Paolo Cherchi, Gli «Adynata»
dei trovatori, MPh. 68 (1971), 223-241.

15 Cf. l'articolo di J.U. Fechner, Zum «gap» in der altprovenzalischen Lyrik, GRM 14 (1964),
19-34.



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 35

con i suoi principi informatori Raimbaut arriverä, al punto conclusivo della sua

esperienza lirica, ad una estenuazione della ragione che si deve arrendere davanti
all'evidente irrazionalitä del suo oggetto. La poesia di Raimbaut sarä la formulazione

retörica di tale irrazionalitä: il paradosso che si risolve in canto lirico e in
figuralitä. Anzi il canto sarä Tunico modo capace di descrivere una simile situazione

psicologica.
Basta prendere una stanza qualsiasi di uno dei componimenti che formano il

canzoniere di Raimbaut per ritrovare nel microcosmo le strutture portanti del macro-
cosmo letterario, del sistema poetico. La stanza e infatti l'unitä minima di organizzazione

poetica; e completamente autosufficiente, tanto che, eccettuate le posizioni
iniziale/finale, e spesso intercambiabile con le altre. La mia scelta, casuale, cade sulla

canzone Car vei qe clars: precisamente sulla quarta cobla:

Mos cors es clars
E s'esmaia!
Aici vauc mestz grams-iauzens,
plens e voigz de bei comens;
Qe l'una meitatz es gaia
E l'autra m'adorm Cossirs
Ab voluntat mort'e viva16.

Ogni segmento mette in mostra una convivenza drammatica di contrari: lo stesso

soggetto viene predicato di azioni o qualitä che nello spettro della signifieazione

occupano posizioni polari. Cosi abbiamo: es clars/s'esmaia; grams/iauzens; plens/
voigz; gaia/Cossirs; morta/viva. Si noti soprattutto Tultima coppia: in questo caso
infatti la contrapposizione e ancora piü marcata; nel senso che non verte piü soitanto
sulla predieazione, ma tocca Tindivisibile unitä dell'io: il cui desiderio e morto e vivo
(ritornano gli esatti termini della struttura ossimorica connotante Tesperienza amorosa

di Tristano) contemporaneamente. II principio organizzatore di questa esperienza
poetica e quindi di natura squisitamente retörica e coincide con Tossimoro: ciö vuol
dire che il campo ideologico cui il poeta rivolge la sua attenzione e fortemente polariz-
zato e viene di conseguenza descritto nella sua contraddittorietä. Da notare che Tossimoro

constata un contrasto, una contraddizione irreparabile, una situazione pertanto
non articolabile in termini logici; ma non cerca minimamente di risolverla. Ciö che

e possibile e Toscillazione da uno stato all'altro: perfetto joi immediatamente sostituito

dalla tragica dolor; queste due condizioni cioe non si dispongono su un asse

logico-temporale: Tuna non e conseguenza o causa dell'altra, non si trova prima o
dopo l'altra in un ordinamento vincolato; esiste fra le due una perfetta scambialitä,
regolata da una forza a noi sconosciuta. L'ossimoro e quindi un principio statico,
non dialettico. E il segno di una folgorazione immobilizzante. L'unica via d'uscita

16 Pattison IX 22-28.



36 Michelangelo Picone

e il gab, il volontario autoannullamento. Raimbaut vede la contraddizione e non cerca
di dissimularla: anzi la fa apparire continuamente sulla scena, nel tentativo quasi di

esorcizzarla, consapevole com'e dell'impossibilitä di razionalizzarla. Con essa identi-
fica la sua poesia: essa fornisce cioe la cifra profonda che accompagna il suo operato
poetico.

Concludendo possiamo affermare che la «situazione» paradossale dellafin' amors,
nei termini in cui era stata sperimentata dalla prima generazione trobadorica, viene

per cosi dire cristallizzata da Raimbaut e fissata nella figura dell'ossimoro che visiva-
mente enuncia la impossibilitä, e quindi lo scacco, del pensiero a risolvere i dati del

problema amoroso17.

4. Nel mio discorso ho volutamente evitato di trattare di uninteressante svolta che

prende il significato della Donna in Raimbaut rispetto ai suoi predecessori. Che cosa

e per il poeta questa Donna, Oggetto del dezir, polo unico verso il quäle si orienta la

directio voluntatis" Una delle sue qualifiche piü costanti e quella di essere indescrivi-
bile. Ma la Donna e anche il luogo geometrico della preterizione. La sua perfezione
e tale che ogni tentativo volto a captarne Tultima essenza sembra essere destinato
all'insuccesso: ciö non impedisce che il poeta ci provi. L'analogia e la via principale
per accostarsi a tale significato: e giä il rapporto io-Tristano implicava una identificazione

Donna-Isotta. C'e perö un altro campo metaforico a cui Raimbaut ricorre
sovente: quello della religione. La Donna viene cosi a costituire un analogo di Dio:
raggiungerla, possederla, significa raggiungere, possedere Dio:

c'adonx cug tener
Dieu, o lieis don me volh temer18.

Qual e la molla che mette in movimento un simile meccanismo metaforico? Evidentemente

il fatto che in Dio gli opposti trovano una soluzione: Dio e la coincidentia

oppositorum, colui
qi fes terr'e aiga,

Caut e freig, gent clergu'e laiga19.

17 Sulla rilevanza strutturale delle figure retoriche nella costruzione della canso provenzale,
esiste tutta una serie di indagini scaturite dall'ormai classico studio di Roger Dragonetti sui tro-
vieri (La technique poetique des trouveres dans la chanson courtoise, Bruges 1960). Mi limiterö
soitanto a ricordarne alcune: P. Bec, L'antithese poetique chez Bernard de Ventadour, in: Melanges
J. Boutiere, Paris 1971; M. Mancini, Antitesi e mediazione in Bernart de Ventadorn, in: Attualitä
della retörica, Padova 1975; oltre, evidentemente, ai fondamentali volumi di Paul Zumthor, Langue
et techniques podiques ä l'epoque romane, Paris 1963; Essai de poetique medievale, Paris 1972; e

Langue, texte, enigme, Paris 1975.
18 Pattison XXII 15-16.
19 Pattison IV 55-56. Sulla giustapposizione di Dio e Amore, si vedano le osservazioni di

Topsfield, op.cit., p. 143ss.



Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga 37

Cioe: se Tinconoscibilitä della Donna e causata da un approdo del processo conosci-
tivoche si blocca davanti ad una serie di coppie minime irriducibili, e seDio e definito

appunto dal fatto di essere riduzione di elementi opposti in una razionalitä superiore
alTumana, ne deriva che la Donna (Tincognita del problema) puö essere avvicinata

per la sua essenza a Dio (sul quäle una qualche definizione e possibile di emettere).
Ovviamente tutto questo rimane in Raimbaut alio stadio di pura illazione, congiunta
con una certa predilezione per Teccesso verbale e la forzatura logica. L'elemento divino
non spiega, non costituisce la base conoscitiva, non formalizza l'elemento umano: si

associa semplicemente ad esso. Anzi Tintervento di un campo semantico cosi distante

serve ad accentuare la paradossalitä di quello di partenza. Ma e per noi comunque
interessante Taver operato questo controllo: perche sutale analogia, sviluppata con
molto distacco gnoseologico e con una certa dose di irriverenza da parte di Raimbaut,
si giocherä il destino stesso della futura poesia romanza.

McGill University, Montreal Michelangelo Picone


	Osservazioni sulla poesia di Raimbaut d'Aurenga

