Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 33 (1974)

Artikel: Das Wirklichkeitsbild im "Lancelot” und "Yvain"
Autor: Brand, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-26596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-26596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain»

Lancelot und Yvain bilden nicht allein aufgrund ihrer kompositionellen Verbindung
eine feste Einheit. Sie sind dariiber hinaus durch die eigentiimliche, sonst bei Chrétien
nicht wiederkehrende Gestalt ihres Titels (Umschreibung des Namens der Protagoni-
sten), durch zahlreiche Motivparallelen, durch stilistische und formale Analogien
(Komik, Ironie; scherzhaft getonte dichterische Selbstrede; komplizierte Syntax;
Fiille der Vergleiche) so eng miteinander verflochten, dal} sie tatsichlich trotz aller
unbestreitbaren Differenzen eine fiir sich stehende erzihlerische Ganzheit, einen Zy-
klus darstellen, der sich betrichtlich von den anderen Werken Chrétiens abhebt!. Der
Nachweis der Zusammengehorigkeit beider Texte soll im folgenden durch eine Unter-
suchung ihrer Aussageintention ergiinzt werden. Den Weg weisen einige der erwiihnten
charakteristischen Motivbeziige der Romane: das Gefangenschaftsmotiv, die Zeitnot
der Figuren, die hiiufige Sicherung personaler Beziehungen durch covant und guerredon,
der jetzt «notwendig» gewordene Schutz des Helden durch Zauberringe usw.2.
An ihnen wird bereits, selbst wenn der mythologische, legenden -und mirchenhafte
Charakter des Geschehens beibehalten ist, ein seit dem Erec gewandeltes, neues
Realitdatsbewultsein sichtbar, das sich von dem im Erec und Perceval durch die
Sinngebung der Aventure beherrschten Wirklichkeitshild unterscheidet?. Auch die

1 Cf. unseren Beitrag Die kompositionelle Einheit von Lancelot und Yvain, RF 85 (1973), 330ss,
Die erwiithnten Korrespondenzen machen die von A. Fourrier (BRSTA 2 [1950], 81ss.) entschieden
verfochtene und von Pu. MEnarD (R 92 [1971], 118ss5.) unterstiitzte gleichzeitige Abfassung beider
Romane mehr als wahrscheinlich. - Textzitate sind den CFMA-Ausgaben der Werke Chrétiens
von Troyes entnommen mit Ausnahme des Gralromans, fiir den die Edition von W. RoacH, Le
Roman de Perceval ouw Le Conte du Graal, Genéve-Paris 21959 benutzt wird. Bei Versangaben werden
die Romantitel abgekiirzt: Erec (E), Clivés (C), Lancelor (L), Yvain (Y), Conre del Graal (G).

2 Das Gefangenschaftsmotiv betrifft im Lancelor die Logrier in ihrer Gesamtheit wie auch den
Titelhelden. Stellen: L 51ss., 2088ss., 3580; 4130ss., 5084s., 6131ss. Im Yvain sind die Seidenwebe-
rinnen gefangen, Lunete ist in der Kapelle cingesperrt (¥ 3557ss.), Yvain wird nachts mit seinem
Lowen in ein Zimmer eingeschlossen (¥ 4020ss.), gleich zu Anfang sitzt er zwischen den Tiiren des
Laudine-Schlosses in der Falle (¥ 944ss.). — Zeitnot: L 598, 877s., 1079, 1111, 2268, 2303, 2376,
2920, 3390, 3411, 3496, 4437, 5044, 6037, 6400, — Y 760, 802, 1823ss,, 2225, 2947, 3942ss., 4030ss.,
4076, 4308, 4400, 4721, 4829, 5026ss., 5799ss. — Covant und guerredon: L 75, 166, 284s., 705, 919s,,
1042ss., 1124, 1155, 1208ss., 2126, 2276, 2799s., 2034, 3771, 3878, 4081, 3477, 6162, 6584, 6744,
6880, — ¥ 26285, 555, 1015, 1722, 1725, 2662, 2702, 3067s., 4727, 6687, — Zauberringe: L 2335ss,,
312435s.; ¥ 102335, 26023z,

3 Der Begriff der Realitt erfiillt eine heuristische Funktion nur im mirchenhaften Ambiente
der Matiére de Bretagne und im Rahmen des damit verbundenen Aventureschemas (Niheres dazu
in N 5). Daher werden zum Vergleich mit Lancefor und Yvain hauptsiichlich die rein arthurischen
Romane Chrétiens, Erec und Perceval, herangezogen. Allein auf der Basis prinzipieller Gleichartig-
keit erscheint eine Differenzierung sinnvoll. Somit kann der Cligds beiseitebleiben aufgrund seiner
geringen Berithrung mit dem Artusstoff, der fehlenden Miirchenatmosphiire, dem Verzicht auf den



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 187

Vielzahl der Vergleiche, die den in der Fiktion gebotenen Weltausschnitt um zusiitz-
liche Elemente erweitern, wie auch der starke Sichtbarkeitsgrad mancher Parallel-
motive* lassen vermuten, dall Chrétien sich nun einem realitéitsniiheren Repriisen-
tationsmodus der ritterlichen Existenzform zuwendet.

I

Bei einer genauen Durchsicht der Texte fallen eine Reihe anschaulicher Details auf,
deren hohe Frequenz Beachtung verdient.

So erfihrt man nicht nur, daBl Lancelot mit seinem Ring priift, ob er verzaubert
ist, sondern daB er ihn sich mit der Hand vor das Auge hilt (L 2340s., 3124). Me-
leagant stofit seine Leute an, als er das Blut im Bett der Konigin bemerkt (L 4750).
Der alte Ritter auf der Spielwiese ist por le bel tans ... an chemise (L 1656); Lancelot
liegt ausgestreckt auf einem Bett, als ihn der Wallenherold erblickt (L 5528ss.).
Die nahende Artusgesellschaft benachrichtigt Laudine durch einen vorausgeschickten
Boten mit einem Jagdfalken (Y 2316ss.), damit sie nicht plétzlich iiberrascht wird.
Yvain selber tret le feu d’un chaillot bis (Y 3457) beim Kampieren mit dem Léwen
im Wald. Die Damen von Noroison identifizieren ihn an einer Narbe im Gesicht
(¥ 2900), Gauvain vermag ihn nicht an der Stimme zu erkennen, weil sie vom Kampf
roe, foible und quasse geworden ist (¥ 6226). Laudine liest in einem Gebetbuch mit
goldenen Lettern (¥ 1419).

Diese wenigen Beispiele mdgen geniigen. Von Einzelheiten dieser Art sind beide
Romane tibervoll. Sie illustrieren das Geschehen, sind jedoch fiir den Handlungs-
fortschritt nicht unbedingt notwendig. Vielmehr geben sie zu erkennen, dalB3 sich um
den Helden eine eigene, eigenstiindige, in sich und fiir sich stehende Wirklichkeit
aufbaut, deren vielfiltige Erscheinungsweisen nicht mehr ganz in den Sinnbezug der
Aventure aufgehen. Daher wirken sie als selbstindige, realitiitsabbildende Details3.

Aventuregedanken und der ihm innewohnenden Symbolik sowie aufgrund seiner Konzeption als
Intrigenroman mit politisch-historischem Hintergrund. CF. dazu 1. Fraprier, Chrétien de Troyes,
Paris 1969, p. 104s. und A. Fourrier, Le courant réaliste dans le roman courtois en France au Moyen
Age 1, Les débuts (XITe siécle), Paris 1960, p. 154ss.

4 Etwa die plastische Ausgestaltung des Kniefalls (L 148s.; ¥ 4044s.), das knappe, leise Selbst-
gesprich einzelner Figuren (L 207ss., 41713ss.; ¥ 4625ss.), die Ablesbarkeit psychischer Reaktionen
am Gesichtsausdruck (L 183, 3471, 5913; ¥ 1908, 2366s., 4820s., 5825).

4 Im folgenden verstehen wir unter Realitit, Realismus nicht die textimmanente Logik der Hand-
lungsmotivation oder die Reproduktion zeitgenissischer Wirklichkeitsinhalte wie die Beschreibung
von Schliossern, Kleidern, Essensgewohnheiten, Turnier- oder Empfangsriten, sondern eine im Text
wirksame Konzeption, bei der solche und auch andere veranschaulichende Elemente nicht unmittel-
bar in einer harmonisicrenden Deutung kongruieren, vielmehr ihren Zufallscharakter bewahren
als Gegenstiindlichkeiten oder Begebenheiten, die «einfach» vorkommen kénnen, d.h. die sich nicht
in den die Lebensphiinomene auswiihlenden, sie providentiell gliedernden und gegenscitig zuord-
nenden Sinnrahmen des Zukommenden, Zufallenden der Aventure fest einfiigen, so dall der Ein-
druck einer gewissen Heterogeneitit des noch zu befriedenden, aber in seiner Totalitit nicht mehr



188 Wolfgang Brand

Im Erec oder Perceval hat die Gegenstindlichkeit des Realen immer einen funktio-
nalen Bezug fiir den Helden und seine Aventure. Kleider z. B. markieren eindeutig
eine Stufe im Entwicklungsgang. Das ist im Yvain und Lancelot wohl auch noch der
Fall. Wenn jedoch die Zofe der Dame von Noroison Yvain im Wald ein Kleid hin-
legt (¥ 3008ss.), so ist die ganze Szene mit der vorausgehenden Salbung und dem
Verstecken hinter Baiumen doch so beschaffen, dall die dem Bekleiden innewohnende
Sinnfunktion dem Leser kaum oder erst nachtriglich bewult wird. Dem Giirtel,
der Beuteltasche aus Brokat, der goldenen Schliele an der robe d’escarlate vermoille
(Y 1886), die Yvain von Lunete erhilt, ist schlieBlich keine Sinnfunktion, keine sym-
bolische Bedeutung mehr zu entnehmen, zumal der Erzdhler von Baden, Kopf-
waschen und Kimmen des Helden berichtet hat: Yvain wird ganz «realistisch»
verschint und auf das Zusammentreffen mit Laudine vorbereitets. Eine mogliche
symbolische Bezichung zur Aventure geht in der gegenstiindlichen Fiille verloren.

Im Erec hingegen ist selbst eine so plastische, scheinbar wirklichkeitsnahe Szene
wie das «Picknick» mit dem Escuier, der dem Paar verschiedene Speisen anbietet
(£ 3118ss.) im Sinngefiige der Aventurefahrt unmittelbar aufgehoben als wohlver-
diente Pause nach vielen Miihen und erste Berithrung mit der Gesellschaft, die erst
nach der Teilbewiihrung Erecs erfolgen kann’. Die Wirklichkeit wird hier immer in

befriedbaren Daseins entsteht. Der im Erec und im Percevalteil des Gralromans unternommene
Auszug des Ritters bekundet ein Weltbild, dessen einzeine Komponenten, seien sie auch noch so
geringfiigig, restlos dem Organisationsprinzip der Aventure gehorchen. Selbst wenn erst am Ende
des mithevollen Unternehmens die umfassende Harmonie, die jofe, erreichit wird, so leuchtet sie doch
in die Strukturiertheit des Wepes bereits verheiBungsvoll hinein als unausgesprochene Antwort aufl
die stiindische Bedrohung durch ein disharmonisches Aullen. Im Lancefor und Yvain ist diese Kon-
zeption einer prii-stabilisierten Harmonie nicht so deutlich erkennbar, obgleich sich an der Sinnsteige-
rung der Aventuren, der vom Helden geleisteten Wiederherstellung der Ordnung und dem guten
Ende zeigt, dafl sie auch hier wirkt. (Es kann sich ja nicht darum handeln, dic Romane einander
antithetisch gegeniiberzustellen). .

Unsere Bemerkungen berithren sich mit der von E. KOuLEr, Ideal wund Wirklichkeit in der
hafischen Epik. Studien zuwre Form der frithen Arins- and Graldichrung, Tibingen 21970, erkannten
Problematik der hifischen Selbstauslegung, Ausfithrungen, denen unser Beitrag in mehrfacher Hin-
sicht verpflichtet ist.

6 Damit sei keinesfalls behauptet, im Yvain gebe es keine Symbolik. Man braucht nur an den Li-
wen zu erinnern. Bemerkenswert ist indessen, dalb der hdhere Schriftsinn nicht mehr alle Ziige des
Textes durchwaltet, sondern vielfach von einer Gegenstands- und Vorgangsunmittelbarkeit abgelast
wird, in der z.B. auch von der Symbolik der Waffengabe (cf. E 5636ss. oder die Waffenunterwei-
sung Percevals durch Gornemant, & 1384s38.) nicht mehr zu verspiiren ist (¥ 3135); ebenso im
Lancelot: die von Bademagu dem Helden iiberlassenen armes (L 347555) haben den realen Zweck,
dem wehrlos tiber die Schwertbriicke Eingedrungenen den Kampf mit Meleagant zu ermiglichen.
Auch die Plerdsymbolik als Zeichen der Entwicklungsstufe (E 5268ss.; G 1192ss.) hat keine Bedeu-
tung mehr (L 27935, 2988ss.; ¥ 3134s55.). — Zur Namenssymbolik in Chrétiens Romanen zuletzt
H. P. Scuware, GRM 51 (1970}, 338ss,

T So auch im Perceval: Wenn Flulb und Berg dem Protagonisien den Weg versperren (G 299535s.),
so liegt darin ein Verweis, daB er nicht zur Mutter zuriick darf und ihn dic Gralsburg erwartet. -
Der Gauvainteil allerdings besitzt weniger symbolisch deutbare Stellen (vielleicht die Episode mit
der Hirschkuh, & 5675ss.). Das MiBlingen der Jagd bezieht sich auf die generelle Leere und das



Das Wirklichkeitshild im «Lancelots und «Yvain» 189

Sinneinheit mit dem Helden gesehen, sie ist auf ihn zugeordnet, um seinetwillen da.
Realitéitselemente, die sich diesem Sinn nicht einfiigen, werden ausgespart. Im Lancelot
und Yvain beanspruchen sie ihr eigenes Recht. Die vergebliche Suche nach dem
unsichtbaren Yvain (Y 1106ss.), das Fortwerfen der leeren Salbenbiichse (Y 3086s.),
das Innehalten Meleagants im Weggehen an der Tiir des Konigssaals am Artushof
(L 64ss.), das Zusammentreffen der Konigin mit ithrem Friulein au chief del degré
und das gemeinsame Heraufsteigen (L 5903ss.): alle diese nur fir den Augenblick
ihres Vollzugs giiltigen Vorginge sind in ihrer visuellen Plastizitdt Indizien fiir eine
Romanwirklichkeit, in der die neu erkannte Eigenwertigkeit und Eigengesetzlichkeit
der in die Fiktion einbezogenen Realititselemente sich nicht in die Totalitit eines
durch die Aventure des Helden garantierten Sinnganzen voll integriert.

I1

Diesem Befund entspricht, daBl der Protagonist nun nicht mehr in dem Malle wie
im Erec und Perceval die zentrale Mitte des Werkes bildet. Das ist formal an der
Zunahme relativ selbstindiger Nebenhandlungen in beiden Romanen zu erkennen.
In der Karre tritt die Hauptfigur in eine bereits begonnene Handlung ein (L 274ss.),
durch den Streit zwischen Bademagu und Meleagant wird das Interesse iiber weite
Strecken von Lancelot abgelenkt (L 3187ss.). Mit dem Heiratsturnier der Damen
von Noauz (L 5359ss.) entwickelt sich ein fast zweihundert Verse langes Geschehen,
das gemessen an der Intention seiner Triger ganz ohne den Helden auskommen
konnte und in das der Karrenritter erst spit eingreift (L 5526ss.).

Im Yvain verhilt es sich nicht anders: Calogrenants Quellenerzihlung ist in sich
abgeschlossen, eine eigene Handlungssequenz bilden die Dialoge Lunetes mit Lau-
dine (¥ 1593/1905). Die Episode des Erbstreites setzt an einem weit von dem Helden
entfernten Schauplatz ein, die Handlung bewegt sich erst allmihlich auf ihn zu (nach
iiber dreihundert Versen: 4697/5032).

Der Protagonist bleibt zwar immer Bezugspunkt, auch der Nebenhandlungen,
doch hat er seine Omniprisenz verloren, die im Erec und im Gralroman bis auf
geringfligige Ausnahmen immer gewahrt ist. Selbst in den meist nur kurzen Neben-
stringen der Handlung dieser zwei Texte ist die abwesende Hauptfigur viel stirker
die bestimmende Mitte fiir die agierenden Mitspieler, etwa bei den Gesprichen am
Artushof im Erec (E 285ss., 1085ss.) oder bei Guivrets Aufbruch (£ 4901ss.). Auch

Milllingen der stiindisch motivierten Abenteuersuche. Die reduzierte Symbolfunktion des Textes
hiingt aber auch mit dem Verzicht auf die Gestaltung cines ritierlichen Entwicklungsganges zusam-
men, der jetzt auf weltlicher Ebenc nicht mehr méglich ist. Auch im Lancelot und Yvain nimmt die
Steigerung und Entfaltung des Helden nicht den ersten Rang cin wie im Erec und Perceval. Es ist
bezeichnend, daBf die von R. R. BezzoLa in seinem bedeutenden Chrétien-Buch angefithrten Bei-
spiele hauptsiichlich aus den zuletzt genannten Texten stammen (Le sems de Davenrure et de
Pamour. Chrétien de Troyes, Paris 1947).



190 Wollgang Brand

in den Artusszenen des Perceval (G 1208ss., 27485s., 40025s.) oder in der Tintagueil-
und Escavalonepisode des Gauvainteils geht es unmittelbar um die Hauptperson.
Das aber kann man in dieser AusschlieBlichkeit fiir die Lunete-Laudine-Dialoge oder
den Vater-Sohn-Streit in Gorre nicht behaupten: Die Verhaltensweisen und Reaktio-
nen der Nebenpersonen haben ihr eigenes Relief, auch wenn sie auf den Protagonisten
bezogen sind.

Als weitere Minderung der alles bestimmenden Aktivitit und damit der Zentral-
stellung ist schlieBlich auch die Technik des Entrelacements im zweiten Teil des
Yvain (nach der Rettung des Léwen) aufzufassen®. Das gleichzeitige oder fast gleich-
zeitige Bestehenmiissen von Aventuren, die Ubernahme also eines der Wirklichkeit
entstammenden Prinzips, der Simultaneitit von Vorgiingen und ihrer Verflochtenheit,
besagt, dab sich ein vom Helden weitgehend unabhéngiges, eigendynamisches Ge-
schehen entwickelt. Diese Verselbstindigung von Vorkommnissen, die fiir das
Aventureschema bei Chrétien neu ist, vermittelt dem Roman eine grofiere Realitiits-
nihe als die additiven, linearen Abenteuerfolgen im Erec und in Chrétiens letztem
Werk, dem Gralroman?.

Auch die oben erwiihnten paraliel laufenden Nebenstringe der Handlung sind in
diesem Sinne zu interpretieren (das Turnier von Noauz und der Erbstreit im Yvain
werden ausdriicklich durch Gleichzeitigkeit evozierende Formulierungen eingeleitet
(L 5339: Demantres que; Y 4697: Mes dedanz ce fu avenu/que...). Damit gilt das liber
die Simultaneitiit Gesagte partiell fiir den Lancelot.

Doch Lancelots Aventuren sind ebenfalls nicht rein linear addiert und in sich
abgeschlossen!?. Die Demoiselle Amoureuse und die Sohne des ersten Vavassors
dehnen die Episode ihrer Begegnung mit dem Helden, dadurch daB sie ihn begleiten,
tiber mehrere Stationen bis zu dem Punkt aus, wo sie ihn wieder verlassen (L 932/
2011 resp. 2180/3133). Auch der junge Ritter und sein Vater reiten Lancelot nach,
so daB die Vorfille auf der Spielwiese und der vorausliegende ZusammenstoB mit
dem jungen Ritter bis in die Friedhofsepisode hineinreichen. Durch Parallelitit und

8 Zara P. Zappy erkennt an, dall Yvain «thematically bipartite» ist (MLRE 55 [1970], 532s.):
«The Winning of Laudine (2475 lines) and The Estrangement and Reconciliation of the Lovers
(4343 lines)...» (Verszihlung nach der Edition von T. B. W. Reip, Manchester 1942). Wir sehen
jedoch keinen AnlaB, mit der Abtrennung des mit dem Erbstreit einsetzenden SchluBlsticks (VY
4697ss.; ed. M. Roours, CFMA) cine strukturelle Dreiteilung des Romans vorzunehmen (p. 533),
zumal sich hier das Entrelacement fortsetzt. Wir sprechen daher weiterhin vom zweiten Teil, womit
der Text seit Beginn der Krise Yvains gemeint ist.

% Das Entrelacement im premerain vers des Erec ergibt nicht das Bild einer sich simultan auf-
dringenden Realitiit. Das Sperberabenteuer hat ohne das Zutun Erecs als gliickliche Fiigung den
guten Ausgang der HirschkuBepisode zur Folge. Ahnlich im Gauvainteil (nach der Eremitenszene):
die Riickkehr zu Greoreas, dic Beendigung der Episode mit der Orgeluse nach der Befreiung der
Jungfrauen auf der Wunderburg sind kein Simultangeschehen, sondern gemessen ablaufende Alter-
nation. Das Entrelacement von Perceval- und Gauvainhandlung ist nur im Ansatz durchgefiithrt.

10 Ein strenges Alternationsschema versucht F. D, KeLoy nachzuweisen, «Sens» er « Conjoin-
faren in the «Chevalier de la Charretter of Chrétien de Troyes, The Hague-Paris 1966, p. 175ss.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 191

Alternation der Handlungsebenen innerhalb einer Episode entsteht gleichfalls ein
Effekt des Entrelacements, etwa auf der Spielwiese (L 1634ss.): das Geschehen ver-
lagert sich von den Heranreitenden auf die Gesellschaft, dann auf Vater und Sohn,
wieder auf die Gesellschaft und dann erst auf den weiterzichenden Lancelot und seine
Begleiterin. Ahnlich ist die Episode bei dem zweiten Vavassor gestaltet (L 2510ss. ;
Auftritt des Furtwichters, Heranreiten der Pucele d la mule, erneuter Kampf,
Fortsetzung des unterbrochenen Abendessens). Der zweite Teil des Lancelot baut
sich aus den hin- und herlaufenden Handlungen einer «intrigue des événements qui
s'enchainent» auf!l. In beiden Romanen wird demnach das Aventureschema wvon
einem komplizierteren Bautyp abgelost. Im Bereich des Satzstils entsprechen die
hypotaktischen Konstruktionen der komplizierteren Abbildung einer komplizierter
gewordenen Realitiit.

I11

Ausweitung der Nebenhandlungen, Verflechtung des Geschehnisgefiiges und die
daraus resultierende Minderung der Zentralstellung des Helden sind die komposi-
tionellen Erscheinungsweisen einer globalen Veriinderung im Bereich der sozialen
Beziehungen des Personals: die Emanzipation der Nebenfiguren von der Haupt-
figur.

Im Erec sind nicht nur Umwelterscheinungen und Umweltgeschehen funktional
an den Protagonisten gebunden, sondern auch die Personen selber. Enides Vater sitzt
vor seinem Haus auf der Treppe, als habe er auf Erec gewartet. Yder verkdrpert eine
Steigerungsstufe fiir den Titelhelden, sein Eigenleben beschriinkt sich auf die Begeg-
nung mit ihm. Im allgemeinen treten die Figuren nur einmal auf, mit Ausnahme des
Artushofpersonals und Guivrets; doch auch Guivret hat seinen festen Ort im Ge-
samtplan der Aventure. Er lebt nur aus dem Bezug zu Erec, er dient und hilft ihm.
Er vermag sich der zentripetalen Kraft der Aventure nicht zu entzichen: er reitet mit
zum Artushof,

Untereinander besitzen die Figuren kaum eigene Beziehungen. Die von ihnen
reprisentierten Aventurestationen stehen gesondert fiir sich. Die drei Riuber haben
nichts mit den finf Rdubern, Galoain nichts mit Guivret, dieser nichts mit dem gefan-
genen Cadoc oder mit dem Grafen von Limors zu tun. Die Figuren sind isoliert.
Zwischen ihnen auf der einen und Erec auf der anderen Seite besteht lediglich eine
punktuelle, bipolare Relation!2. Sie bilden die Folie fiir sein Handeln und das Instru-
ment seiner Entwicklung. Die einfachen sozialen Strukturen erlauben die ungehin-
derte Entfaltung der Aventure des Artusritters.

11 Formulierung von J. Rycuner, FRom. 27 (1968), 73. Cf. auch Frarpier, op. cit., p. 132.

12 Enide darf man bei dieser Betrachtung aufler acht lassen. Sie und Erec bilden eine Einheit.
Aber auch sie existiert nur in bezug aul ihn. Sie muf} sich vor ihm erproben, er erprobt sich vor sich
selbst (wenn auch im Beisein Enides).



192 Wolfzang Brand

Auch im Perceval haben die Figuren eine dienende Funktion fiir den Helden.
Daran éndert auch die Tatsache nichts, dall ihre eigene seelische Wahrheit stirker
ausgeprigt ist als in Chrétiens erstem Roman. Sie entfalten nur sparsam Beziehun-
gen untereinander (Gornemant ist ein Onkel Blancheflors, doch entsteht daraus
keine Handlung). Selbst wenn sie, wie das Zeltfriulein, ein zweites Mal auftreten,
stellen sie eine bestimmte Stufe fiir die Entwicklung Percevals dar. Sie existieren nur
insoweit sie fiir ihn existieren. Auch hier ist das Verhiltnis Hauptheld-Nebenpersonal
als punktuell und bipolar zu bezeichnen!3,

Die mittleren Romane Lancelot und Yvain gehorchen auch in dieser Hinsicht
einer abweichenden Konzeption. Die Figuren haben jetzt ein eigenes Schicksal.
Gauvain tiberschreitet im Lancelot mit seiner Queste, bei der er scheitert, seine bisher
traditionell festgefiigte Rolle als korrigierende Bezugsfigur fiir den Protagonisten
und als Reprisentant der héfischen Sozietidt. Calogrenant erweist sich, so sehr er
Nebenfigur bleibt, durch seine Geschichte von der Quelle als Person mit eigenem
Leben. Lunete hat grofen Anteil am Geschehen, auch sie besitzt ihr eigenes Schick-
sal (Gefangenschaft, Begnadigung, vorher der Flirt mit Gauvain).

Die Vavassorfamilien bilden eine fiir sich existierende, nicht unmittelbar auf
Lancelot bezogene Gemeinschaft. Sie warten nicht auf ihn wie Licoranz auf Erec.
Die Viter kehren von der Jagd, dem Erwerb ihres Lebensunterhaltes, nach Hause.
Die abendliche Konversation hat nur nebenbei den Sinn, Lancelot den Weg zu weisen!4,

Im Verhalten der Figuren duBlert sich durchgehend ein selbstbestimmender Eigen-
wille, der nicht unwesentlich zu ihrer personalen Plastizitiit beitriigt. Die Zofe der
Dame von Noroison verschwendet gegen das Gebot ihrer Herrin die Salbe in der
Biichse. Lunete weill Laudine, die ihre Launen hat, richtig zu behandeln. Die beiden
Tochter des Herrn vom Schwarzen Dorn, die 4isnee und die Cadette, verfolgen beide
ihre Interessen. Die Demoiselle d la mule im Lancelot begehrt heftig den Kopf des
zweiten Furtwiichters. Aus eigenem Entschluff geschieht die Herausforderung des
Artushofes durch Meleagant, ebenso das Mitreiten der Demoiselle Amoureuse und
der Vavassorschne oder das MNachreiten von Vater und Sohn. Das mehrfache Auf-
treten der Personen, wie allgemein die Technik des Entrelacements, beinhalten den
weitgehenden Verzicht auf das Prinzip der punktuellen Begegnung. Bei nur einmali-
gem Auftreten (das wegweisende Friulein im Lancelot, 604ss., die erste und zweite
Furtwichterepisode) wird durch das Motiv des covant bzw. guerredon auf ein mog-
liches spiteres Zusammentreffen verwiesen.

1} Das triflt jedoch nicht fiir den Gauvainteil zu. Die Personen in der Tintagueil-Episode inter-
agieren hilufig, Orgeluse tritt mehrfach auf und unterhilt eigene Kontakte zum Orguellens del Pas-
sage a Uesivaire Voie.

14 Wie streng funktional ist dagegen die vollstindig vom Kampl gegenYder und der Werbung
beherrschte Unterhaltung zwischen Erec und Licoranz (E 505ss.). Sie palit sich nahtlos in die auf-
steigende Sinnlinic des Geschehens ein. Analog im Perceval . B. das Gesprich mit der Base (G
3d61ss.),



Das Wirklichkeitshild im «Lancelot» und «Yvain» 193

Vor allem befinden sich die Nebenpersonen bereits untereinander in festen sozialen
Relationen, in die der Held nicht von vorneherein miteinbezogen ist. Die Bezie-
hungen sind demnach auch nicht mehr nur bipolar, auf den Protagonisten gerichtet.
Dies betrifft die streitenden Schwestern im Yvain, die Herrin von Noroison mit ihren
Hofdamen, es betrifft im Lancelor z.B. den jungen Ritter und dic Demoiselle Amou-
reuse, die Gesellschaft auf der Spielwiese, die Vater~Sohn-Bezichung zwischen Me-
leagant und Bademagu oder die Demoiselle @ la mule und den zweiten Furtwichter.
Damit ist zugleich gesagt, daBl die Figuren immer wieder neu miteinander in Kontakt
treten. Die Dame, bei der Lancelot und Gauvain iibernachten, spricht lange mit
Artus’ Neffen (L 544ss.), am Friedhof unterhalten sich nacheinander Lancelots
Begleiterin sowie der Ritter und sein Sohn mit dem erschreckten Monchlein tiber
Lancelot (L 1944ss.). Die Abgesandte der Jiingeren Schwester reitet noch einmal
an allen Aventurestationen Yvains vorbei. Sie stellt im iibrigen ein zusitzliches
personales Zwischenglied dar, wie der home, den Lancelot und seine Begleiter vers
none ... trové ont (L 2257), oder das Friulein der Kénigin, das in den Kampf Lancelots
gegen Meleagant eingreift und in das Turnier von Noauz: eine nicht unbedingt not-
wendige, jedoch bewulite Vermehrung des Figurenbestandes der Romane, die das
vielmaschige Netz der personalen Interaktionen noch einmal in hellstes Licht riickt.

So erginzt die Betrachtung der sozialen Relationen das anhand analoger Kriterien
bereits gewonnene Bild einer im Verhiltnis zu den iibrigen arthurischen Romanen
Chrétiens wirklichkeitsgetreueren Reproduktion irdischer Umwelt um die Formen
menschlichen Zusammenlebens. Die nicht mehr in einzelne Phasen streng zerlegbare,
an die Sinneinheit der Aventure in jedem Fall gebundene und durch sie geordnete,
leicht iiberschaubare einfache Realitit setzt mit der Erkenntnis von der Vielgliedrig-
keit der «social relationships»!5 dem zur Befriedigung des Daseins und zur Uberwin-
dung der Disjunktion von Einzelnem und Gesellschaft ausgesandten Artusritter
steigenden Widerstand entgegen.

IV

Die Vielfiltigkeit der Sozialbeziige und Handlungsverflechtungen fiihrt zu einer nicht
mehr {iberschaubaren Folge von neu entstehenden Situationen und Ereignissen.
Verhaltensweisen und Reaktionen der Personen haben unerwartete, nicht beabsich-
tigte Konsequenzen. Es ergeben sich immer wieder zusétzliche Verwicklungen und
Komplikationen. Unvorhersehbar war, daB die Herausforderung Meleagants, selber
ein iberraschender Einbruch in den Frieden der Tischgesellschaft am Artushof,
Keu erlaubte, die Not des Konigs auszuniitzen und Guenievre zu zwingen, mit ihm
fortzureiten. Der junge Ritter war nicht darauf gefafit, dall sein herrisches Beneh-
men gegeniiber der Demoiselle Amoureuse seinen Vater und durch ihn die Gesell-

15 Cf. J. ManoeL, MPh 62 (1964), 97.



194 Wolfgang Brand

schaft auf der Spielwiese zum Handeln notigen konnte. Ebensowenig ahnte der
zweite Furtwiichter, daB seine Herausforderung Lancelots ihn den Kopf kosten
wiirde auferund des Eingreifens einer dritten Person, der Demvoiselle a la mule, die
auch Lancelot in eine Zwangslage versetzt,

Artus’ EntschluB, zur Quelle zu reiten, zwingt Yvain, heimlich und frither fortzu-
gehen, damit nicht Gauvain oder Keu, sondern ihm die Aventure zufillt. Laudines
Bereitschaft, Ywvain zu heiraten, ist auch von Artus’ Kommen mitbestimmt, ebenso
wie von den entscheidenden Mittlerdiensten Lunetes, die sich wiederum aus einer
zuriickliegenden Wohltat Yvains ableiten (¥ 1001s.). So ist sein Gliick nicht von ihm
allein, sondern vom Zusammenspiel aullerindividueller Faktoren heterogenen Ur-
sprungs mitbedingt. Durch seine Verfehlung gerit zudem Lunete in Ungnade, da
der Seneschall nun eine Mdglichkeit sieht, bei Laudine gegen sie zu intrigieren. Von
Lunetes Ungliick sind die armen Damen betroffen, die nun keinen Génner mehr
besitzen (¥ 4355ss.). Thr Schicksal hingt von Yvain ab, wie das Schicksal des Logrier-
volkes im Karrenritter von Lancelot!6,

Die gebieterische Notwendigkeit der Hilfe enthilt zugleich den Keim ihrer fort-
withrenden Gefihrdung durch die soziale Interdependenz der Handlungsteilnehmer,
die, hier nur an wenigen Beispielen aufgezeigt, fiir den Einzelnen wie fiir den Gesamt-
handlungsverlauf unkontrollierbare Auswirkungen hat. Die weitverzweigten, iliber
mehrere Stationen laufenden, durch das Mithandeln anderer beeinfluldten, sich gegen-
seitig iiberkreuzenden, verflechtenden und zusammenspielenden Vorginge ldsen sich
zusehends von ihren Trigern, verselbstiindigen sich und offenbaren einen den Sozial-
beziehungen inharenten, dem Einzelnen nicht mehr einsichtigen Mechanismus von
Ursache und Wirkung. Der Blick auf die Realitiit erbringt, dal diese von unbestimm-
baren Faktoren regiert wird, die von verschiedener Seite ausgeldst werden und sich
zu kausal determinierten Aktionsketten zusammenschlieBen, die ihre eigene Logik
besitzen!7.

16 Die Taten Erecs haben daher «une moindre portée sociale que les exploits dYvain»
(1. C. Pavewn, in: Mélanges offerts & Rita Lejenne 11, Gembloux 1969, p. 1099); eine richtige Bemer-
kung, nur dal sie auch fiir Lancelot gilt,

17 Die Helden, besonders Yvain, miissen darauf achten, dafl ihre Hilfe zur rechten Zeit kommt.
Sie sind unmittelbar von der sich aufdringenden Sachlage abhiingig. — Ein schones bildhaftes Bei-
spiel dafiir, daB sich unter bestimmien Konstellationen und Verhiiltnissen vollzogene Handlungen
von ihrem Triger 16sen und nicht mehr riickgidngig zu machen sind, steht im Lancelor (L 1131s8s.):
Diie zwei Ritter, welche die Tir bewachen, hinter der dem Friiulein Gewalt angetan wird, haben ihre
Schwerter zum Schlag gegen Lancelot erhoben. Er duckt sich zur Seite, die Schwerter zersplittern
aul dem Boden. Li chevalier lor cos ne porent/detenir, gitesmeiiz les orent, heiBt es ausdricklich im
Text. Die Situationsveriinderung ging so schnell vor sich, daB die frither sinnvolle Handlung sich jetzt
gegen ihren Triiger kehrt, da sie eigener Logik unterliegt und das Handlungssubjekt nicht mehr
Herr der Lage ist (cf. in gleichem Sinne L 1156ss.). Nicht viel anders im Yvain: Harpins Schlag mit
dem Pfahl geht an dem seitwiirts springenden Léwen und an Yvain vorbei. Ehe es sich der Riese ver-
sicht (¥ 4232), wird er mit zwei Schwertstreichen erledigt. — Der seinem von dem Liwen angefallenen
Mitstreiter zu Hilfe eilende Unhold im SchloB der Seidenweberinnen wendet Yvain ¢inen Moment



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 195

Sogar Abwesenheit, Nichtwissen oder in bester Absicht vollbrachtes Tun kénnen
in einer so divergierenden, komplexen sozialen Wirklichkeit Gefahren heraufbe-
schwiren. Gauvains Suche nach der Kdnigin beschert seinen Verwandten arge
Bedriingnis wie auch Lunete, ohne dal er dafiir kann. Yvain muB fiir ihn eintreten.
Seine edle Bereitschaft, fiir das Recht der Cadetre zu streiten, und Gauvains Einsatz
fiir die Aisnee verwickeln beide Freunde, die nicht wuliten, auf was sie sich einlieBen,
in einen paradoxen Kampf der hofischen Werttriger gegen sich selbst. Unkenntnis
von der Befreiung der Logrier fithrt zur Gefangennahme Lancelots durch die Leute
von Gorre. Bademagus’ Liebe zu seinem Sohn schafft diesem die Gelegenheit, weiter
gegen Lancelot zu agitieren!s,

So erdffnet die Erkenntnis der realen Beschaffenheit des Daseins, wie sie sich in
der Fiktion Chrétiens kundtut, die definitive Einsicht des hdéfischen Adels in die
Abhingigkeit des Einzelnen — im guten wie im schlechten Sinne — und damit ein
BewuBtsein von der kritischen Lage der Gesellschaft, in deren Namen der Artusheld
ausgeritten war, und die nun in dem universal vorgestellten Ideal der Aventure, der
im Erec noch glorreich vollzogenen, zwar miihsamen, doch nie gefihrdeten Ausfahrt
und dem sich in ihr romanhaft verwirklichenden ritterlichen Wunschbild des harmo-
nischen Zusammenklangs von amor und chevalerie keine von vornherein mehr
gegebene Sicherung ihrer stindischen Bestrebungen vor der Unberechenbarkeit des
Lebens zu erblicken vermag.

\

Vor diesem Hintergrund entfaltet die Regelung zwischenmenschlicher Beziehungen
durch covant und guerredon, die Verpflichtung zu gegenseitiger Hilfeleistung, ihre
doppelgesichtige Bedeutung!®. Sie dient der Existenzsicherung des Einzelnen,
schrinkt zugleich aber seinen Freiheitsspielraum ein. Letzteres wird in Kauf genom-
men, da das Verhiltnis der Individuen zueinander von Harmonie weit entfernt ist.

Lancelot und Yvain enthiillen eine Welt voller Konflikte und Notlagen. Im Ver-
gleich dazu erscheinen die Bedringnisse im Erec und im Gralroman als relativ harm-
los, weil sie von der sieghaften GewilBheit einer Ldsung, sei es auf weltlicher oder
spiritueller Basis, durch den vom Glauben an seine Sendung durchdrungenen Helden
iiberstrahlt werden.

Im Karren-und Léawenritter stehen die Protagonisten vor fast unlgsbaren Aufgaben:
soll Lancelot auf die Karre steigen, darf er seine Queste gefihrden, indem er die

den Riicken zu, der ihm sogleich den Kopl abschldgt si soaver gue mot n'an sef (Y 5652), - Es kommt
haargenau auf den richtigen Moment an. Davon wird noch zu sprechen sein. Unnotig hinzuzufiigen,
dal die anderen Romane Chrétiens bei Kampfschilderungen und auch sonst die Unausweichlichkeit
des rechten Augenblicks nicht kennen.

18 A, ApLEr, MLR 45 (1930), 39: “By the merits of his chivalrousness, Bademagus prolongs the
existence of the evildoer™.

19 Zu don und fargesce cf. KOHLER, op. cit., p. 33ss,



196 Wolfgang Brand

Demoiselle Amoureuse aus ihrer (fingierten) Notlage rettet (L 1097ss.), soll er pitié
oder largesce walten lassen (L 2830ss.)? Alle drei Beispiele geben sich als Konflikte
der hifischen Werte zu erkennen und verweisen somit erneut aul die Schwierigkeiten,
die der Verwirklichung idealer Vorstellungen in Realsituationen entgegentreten.
Auch Yvain hat die schwere Entscheidung zu fillen, ob er Lunete oder der Gauvain-
familie helfen soll, eine Spannung, aus der ihn nur das rechtzeitige Eintreffen des
Riesen erlost. Die Kdmpfe gegen Harpin, gegen die Ankliger Lunetes und gegen
die Unholde im Schlofl zum Schlimmsten Abenteuer bringen ihn in schwere Bedriang-
nis, ja sogar in Todesgefahr; der Verlust der Liebe Laudines fithrt ithn in den Wahn-
sinn, beim Anblick der Quelle wird er vor Schmerz ohnmichtig. Das abweisende
Verhalten der Konigin treibt Lancelot zu der verzweifelten Tat des Suizidversuchs.
Die Problematik der Willkiirallmacht héfischer Liebe und ihrer die Existenz des
ritterlichen Individuums bedrohenden Anspriiche wird hier manifest20,

Die Besonderheit der beiden Romane liegt jedoch darin, dafl — dem gesteigerten
UmweltbewuBtsein Chrétiens gemdll - Konflikte und Notlagen auBler den Helden
vor allem das Nebenpersonal erfassen. Keu lehnt sich offen gegen den Konig auf
(Lancelot) oder greift streitsiichtig prominente Mitglieder des Artushofes an, darunter
die Konigin (¥vain)?!. Die Exilierung der Logrier im Lancelor ist Ausdruck der
generellen Gefdhrdung der idealen Artusgemeinschaft durch eine fremde, sich ihren
Gesetzen nicht fligende Gegenwelt. Dem entspricht im Yvain die Versklavung der
Seidenweberinnen. Die Dame von Noroison ist bedroht von dem Grafen Alier.
Lunete schwebt in Todesgefahr. Die Not der Cadette ist so groB, dal sie dariiber
erkrankt (¥ 4816). Die stellvertretende Suche des Friuleins fiihrt diese erst einmal
in die Irre, nachts im Wald bei Regen und tai (Y 4831ss.): ein sprechendes Bild fiir
die Ausweglosigkeit, in die das unschuldige Individuum immer wieder gerdt und in
der erst im letzten Moment Hilfe zuteil wird (Hornruf, ¥ 4853ss.).

In einer verheerenden Zwangslage befindet sich die Gauvainfamilie. Der Vater
hat nur die Wahl zwischen dem Tod der ihm noch verbliebenen vier S6hne, die Harpin
in seiner Gewalt hat, oder dem putage der Tochter (Y 4120): eine mérchenhafte
Einkleidung der unverstandenen, von aullen hereinbrechenden Gefihrdung der
Familienstruktur. Der Erbstreit, die Interessenkollision der beiden Tochter bedroht
gleichfalls den Familienzusammenhalt.

Dieses Motiv kehrt im Lancelot wieder als Konflikt zwischen Vater und Sohn, ein
deutliches Beispiel fiir den Antagonismus, der die Relationen vieler Personen zuein-
ander bestimmt.

Das Verhiltnis der Generationen hat seit dem Erec einen bezeichnenden Wandel
erfahren. Dort war die Familie noch ein harmonisches Ganzes, dominiert von der

20 Dazu grundsitzlich KOHLER, op. cit., p. 163ss.
21 Sein unhofisches Benehmen im Erec und Perceval ist weniger gemeinschaftsbedrohend.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelots und «Yvain» 197

Figur des Vaters, dem sich die Familienmitglieder mit Selbstverstindlichkeit fiigten
(Familie Enides).

Im Cligés liegt bereits ein stirkerer Akzent auf der Divergenz der Generationen,
doch handelt es sich nicht um einen ernsthaften Streit zwischen Alixandre und seinem
Vater (C/ 84ss.), ebensowenig wie zwischen Cligés und seinem Onkel (CI 3917ss.,
4172ss.). Die Meinungsverschiedenheiten resultieren aus den noblen Bestrebungen
des Sohnes bezichungsweise des Neffen, am Artushof die ritterliche Vollendung zu
erwerben oder sich im Kampf als Held zu erweisen. Die jlingere Generation fiihlt
sich in héherem Male als die iiltere den neuen héfischen Idealen verpflichtet. In der
Bereitschaft der Séhne, fiir die Verwirklichung stindischer Werte einzutreten, bezeugt
sich die Zukunftsbezogenheit der héfischen Vorstellungswelt,

Im Lancelot sind es nun gerade die Viter, die den hdéfischen Verhaltenskodex
beherrschen und die fiir den Bestand der Sozietdt grundlegenden Regeln einhalten.
In den Jungen duBert sich hingegen die Absicht, die Normen zu iiberschreiten und den
Eigenwillen hoher zu stellen als die das Gemeinwohl! sichernden Vorschriften. Der
junge Ritter achtet die costume nicht, daBl ecine Dame in Begleitung geschiitzt ist,
und mochte Gewalt anwenden (L 1567ss.). Er zeigt sich unbelehrbar, so dall der Vater
ebenfalls Gewalt anwenden muld: eine unhdéfische, doch unvermeidbare Reaktion,
die auf der Storung der idealen, den Einzelnen achtenden Beziehungen beruht und
den fatalen Zwang bewul3t macht, den eigensiichtiges Verhalten auf andere ausiibt.

Meleagant verkorpert vollends das bdse, gesellschaftsverneinende Prinzip. Er
kennt nur sich, sinnt nur Verderben. Er verachtet die costume, dall mit dem Eindrin-
gen Lancelots alle Logrier frei sind. Er beharrt auf dem Kampf, leugnet, besiegt zu
sein und besteht auf einer Verschiebung der Entscheidung um ein Jahr (L 3877ss.),
um sich der Mdoglichkeit nicht zu begeben, die Gefangenen doch wieder in seine
Gewalt zu bekommen. Die heimtiickische Einkerkerung Lancelots bietet ihm das
Mittel dazu.

In unserem Zusammenhang ist dabei weniger die Bosheit an sich bedeutsam als
die Tatsache, dali sich die Negierung des ritterlichen Selbstverstindnisses und der auf
das Ideal gegriindeten Vorbildlichkeit und Sonderstellung der Nobilitit in der jun-
gen Generation vollzieht. Die Gesellschaft ist bedroht, wenn sich ihre jungen Mit-
glieder den tradierten Normen widersetzen22,

Eine weitere Milachtung hofischer Spielregeln enthalten die unfairen Kampf-
bedingungen, denen sich Yvain unterwerfen mul}, wenn er seinen Pflichten als Helfer

22 Die intakten Verhiltnisse bei den Vavassorfamilien trosten iiber die prekiire Lage nicht hin-
weg. Die Beachtung der Normen durch beide Generationen bezeugt vielmehr als Gegenbild, welche
grofle Bedeutung der Familie im Mittelalter als gesellschaftlichem Ordnungsfaktor zugemessen
wurde, da sie trotz beginnender Industrialisierung im 12. Jahrhundert die unersetzliche Produk-
tionsgemeinschaft blieb. Cf. hierzu die Beitriige von O. Brunner und E. EGuer, in: Familie und
Gesellschaft, hg. v. F. Oeter, Tibingen 1966, p. 23ss., 57ss.



198 Wolfzang Brand

der Bedringten nachkommen will23, Die Schwichung der idealen Vorstellungen
und der Realismus im Ldwenritter zeigen sich auch darin, dall Erec noch mit zwei
Riesen fertig wurde (£ 4412ss.), Yvain sich jedoch ohne den Léwen nicht Harpins,
der fils de netun oder der drei Ankliger Lunetes erwehren kann, er also iibernatiir-
lichen Beistands bedarf, wenn man dem L&wen diese eindeutige Symbolfunktion
zuerkennt24. Der Optimismus des Erec erlaubte es noch, dal} sogar die Réiuber sich
an costume und us hielten, nur einzeln anzugreifen (E 2822ss.).

In der pessimistischen Sicht des Yvain und Lancelot liegt die Erkenntnis beschlos-
sen, dall dem hofischen Wertkodex keine gesicherte Zukunft beschieden ist und eine
Zeit hereinbricht, in der das in der fin'amor kulminierende Ideal stindischer Einheit
und aristokratischer Ausnahmeexistenz keine Geltung mehr besitzt (cf. auch die
laudatio temporis acti im Prolog des Yvain).

Auch das Verhiltmis von Mann und Frau ist starken Spannungen ausgesetzt.
Einmal durch den Allmachtsanspruch der Liebesherrin, von dem oben die Rede war,
zum andern durch weitere, nicht immer von Chrétien aufgeklirte, jedoch mit der
Liebeskonzeption zusammenhidngende Antagonismen der Geschlechter, wofiir der
Lancelot Beispiele bietet: der unerbittliche Hall der Demoiselle a la mule auf den zwei-
ten Furtwichter; das unter diesem Aspekt noch einmal zu erwihnende widerspriich-
liche Verhiltnis des jungen Ritters zur Demoiselle Amoureuse und das Meleagants
zur Konigin Guenievre.

Die Obstination, mit der diese Ritter auf ihrem Willen beharren, die von ihnen
begehrte Dame zu besitzen, gleichgiiltig ob sie einverstanden ist oder nicht, besagt
nicht nur eine Pervertierung des Minne-Ideals, sondern beleuchtet auch die angedeu-
tete Problematik der ins Unbedingte gesteigerten Norm selbst. Denn wenn die Norm
absolut verpflichtenden Charakter annimmt, die Selbstvollendung des Einzelnen und
seine soziale Stellung in der Gesellschaft durch die Dame garantiert werden, mub der
Ritter versuchen, um jeden Preis eine amie zu erringen, weil nur auf diesem Wege die
geforderte Einhaltung der Norm gewiéhrleistet ist23. Dieser Zwang verduberlicht das
auf Selbsthingabe beruhende Perfektionsstreben zu einem auf Selbstwertsteigerung
bedachten Besitzstreben. Die hofische Gesittung erzeugt ihren eigenen Widerspruch
auf der Gipfelhohe ihrer Geltung und Verbindlichkeit. Der Druck der Norm fiihrt
zu ihrer Ubertretung, indem nur noch die formalen Bedingungen unter vélligem
Verlust ihrer Substanz eingehalten werden.

Aber auch da, wo der fin'amor, wie im Falle Lancelots, Genlige getan wird, ist
ihre gesellschaftsbildende Macht in Frage gestellt, weil sie die Negation des Eigen-

23 Dariiber G. SaNsoNE, in: Studi in onore di 1. Siciliano, Firenze 1966, p. 1053ss.

4 Wie 7. B, J. Harris, PMLA 64 (1949), 1143ss.

25 Die durch ein «spezifisches Adelsethos» gepriigte individuelle Verhaltenssteverung in hofi-
schen Gesellschaften begriindet N. Ewvias eindringlich in seinem Buch Die hdfische Gesellschaft,
MNeuwied-Berlin 1969, Kap. V, besonders p. 140ss., 144ss.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 199

willens vom Mann verlangt, so wie sie bei den obigen Negativbeispielen bei der Frau
als selbstverstindlich vorausgesetzt wurde. Die ins Grenzenlose gesteigerte Hingabe
des Helden und die maBlosen Forderungen der Herrin veranlassen Chrétien zu
Karikatur und Parodie. Kritik an der Norm ergibt sich dariiber hinaus aus dem Hand-
lungsgang. In Meleagant erwichst Lancelot ein Widersacher, der als bdswillige Ver-
neinung aller mit dem Liebesbegriff verbundenen idealen Vorstellungen, schlielilich
trotz moralischer Minderwertigkeit doch Macht iiber den Idealtriger gewinnt.
Vermochte Lancelot im ersten Teil des Romans das Geschehen noch unter das Ge-
setz der spirituellen Minne zu stellen, wenn auch unter Aufbietung aller Krifte, so
tritt im weiteren Verlauf der Handlung die Gegensitzlichkeit von Ideal und Wirk-
lichkeit immer krasser hervor. Das Aventureschema ist aufgegeben; die Rettung des
im Turm immobilisierten, von der Gesellschaft im Stich gelassenen, zur Machtlosig-
keit verdammten Minnehelden beruht auf einem zu vagen Zufall, als daB sie iiber-
zeugend wirken konnte. Das Turnier erscheint wie ein letztes Aufbegehren und Zur-
schaustellen des ritterlichen Ideals, jedoch, und das ist symptomatisch, in einem wirk-
lichkeitsentriickten Bereich — im Spiel.

So birgt die Glorifikation der héfischen Liebe zugleich ihren endgiiltigen Abschied.
Unter dem Druck einer unerbittlichen Realitit und aufgrund eigener Widerspriich-
lichkeit hat sich das Ideal von amor und aventure als nicht lebensfihig erwiesen.

Auch der Yvain ist ein Roman der Bedringnis. Die durch die Notlagen immer
wieder dem Helden aufgezwungene Aventure ist in ihrem Vollzug gefihrdet?6, Mit
ihrem Scheitern wird von der Freundin der Caderte bereits gerechnet (Y 5037ss.).
Calogrenant ist tatséchlich gescheitert (wie Gauvain im Lancefot). In der Gestalt des
Stierhiiters stoBt die universal gedachte Aventure an die Grenze ihres Geltungs-
bereichs, nur weniger auffillig als in der Figur Meleagants. Die realen Anspriiche
an den Helden sind so gestiegen, dal er sich ithnen nicht mehr gewachsen fiihlt. Er
stohnt unter der some des Lebens (Y 3576) und verlangt nichts sehnlicher als pes?7.

Die hofische Liebe, hier mit der Ehe verbunden, steigert den Helden zwar wie im
Lancelot iiber sich hinaus, bringt ihm aber auch den Verlust des Lebenssinns und
fiilhrt ihn letztlich ebensowenig wie Lancelot in die Gemeinschaft zuriick. Einer
Weihe von Ywvains wiedererrungenem Gliick am Artushof geht Chrétien bewult aus
dem Weg. Mit der Heimkehr auf das SchloB3 Laudines hat sich die Disjunktion von
Individuum und Gemeinschaft vollzogen, wie sie sich bereits in Lancelots Isolation
im Turm darstellte.

26 Die Zauberringe, List und Betrug sind daher die unerlifilichen Mittel, mit denen einer feind-
lichen Lebenswelt in der fingierten Realitiit des Romans begegnet werden muB.

2T ¥vain: 6513, 6783, 6789, 6801. Der Begriff kommt in beiden Romanen iibermélig oft vor.
Einige Stellen: ¥ 744, 1336, 1970, 4455, 5626, 5725, 5778, 5899, 6162, 6181, 6611, 6741; L 3236,
3244, 3248, 3287, 3423, 3427, 3507, 3553, 3849, 3876, 3885, 4456, 5028. Die Belege sind Ausdruck
der unter ungiinstigen Bedingungen ins Ungemessenc steipenden Sehnsucht nach Frieden. Zu
diesern Thema KOHLER, op. cit., p. 106ss.



200 Wolfgang Brand

Vi

Im Aventure- und Minne-Ideal hatte sich die in einer Zeit relativen Friedens funktions-
los gewordene, aufgrund der zentralistischen Politik des Kdnigshauses und dem
Druck des wirtschaftlich erstarkenden, von den Kapetingern favorisierten Biirger-
tums bedringte Aristokratie eine neue Sinngebung der ritterlichen Existenzform
geschalflen, ein KulturbewuBtsein, das den gesamten Stand umfaBte und die innerstin-
dischen Spannungen zwischen hohem und niederem Adel weitgehend ausglich, wie
E. Kéhler gezeigt hat2s,

Im Erec bewilhrt sich noch die ungebrochene Strahlkraft des Ideals. Die wider-
strebenden Miichte werden entweder integriert (Yder, Guivret), unschiidlich gemacht
(Oringle, die Riesen) oder bestitigen durch Reue iiber falsches Verhalten die mora-
lische Uberlegenheit des stindischen Menschenbildes (Galoain). Im Lancelot und
Yvain formieren sich Hindernisse, die sich der Reintegrationssehnsucht von Indivi-
duum und Gemeinschaft in den Weg stellen. Der immer schon schwache Artus,
Herrschermodell feudalen Wunschdenkens, der ohne seine Ritter nichts vermag, ist
nun vollends ein machtloser, zu eigener Initiative unfihiger, sich um die Mitglieder
seines Hofes nicht mehr kiimmernder, indifferenter K&énig geworden.

Doch wie verhilt es sich mit der Gefdhrdung der Noblesse durch die niederen
Schichten? Es scheint, dall die Bedrohung der stindischen Wertwelt durch das Handel
und Gewerbe treibende stiidtische, im Verband der comune zusammengeschlossene
Biirgertum, das mit der Einrichtung von Arbeitsateliers und der Entwicklung friih-
kapitalistischer Produktionsformen zunehmend an Einflull und Bedeutung gewann?2?,
nicht allein die Ausbildung der aristokratischen Aventure- und Minnekonzeption
begiinstigte, in der sich die um ihre privilegierte Stellung bangende Nobilitdt im Glau-
ben an die Bewiltigung der Wirklichkeit durch das Ideal erneut ihrer selbst vergewis-
serte, sondern dafl Verhaltensweisen und Denkformen der durch die «renaissance
économique »30 unheilvoll verinderten Realitit in vermehrtem MabBe den Realismus
der Romane Yvain und Lancelot konturieren.

Die Gegnerschaft der niederen Klassen hatte der Adel immer im Blick, wenn er
sich scharf von den vilains abgrenzte. Wie radikal der Bruch zwischen feudalem und
nichtfeudalem BewuBtsein tatsdchlich war, zeigt neben der Episode mit dem haB-
lichen Stierhiiter im Yvain unmilBverstindlich die bekannte Szene im Guillaume
d’ Angleterre, in der die Kaufleute die ihnen zum Dank fiir die Adoption der Konigs-
sohne iiberlassenen wertvollen reubes (v. 3171) nicht als hofische Gabe, als Ausdruck

28 KOHLER, op. cif., passim, sowie Esprit wnd arkadische Freiheit. Aufsdtze ans der Welt der
Romania, Frankfurt a. Main 1966, p. 9ss.

2% Cf. dazu M. BrocH, La société féodale, Paris 1949, vol. 2, p. 112ss. P. Jomw, IL 16 (1964),
47ss., stellt zahlreiche Belege zusammen. Es ist zwischen seigneurialen, biirgerlichen und kloster-

lichen Arbeitsstéiitien (ateliers) zu unterscheiden (p. 52).
I J, CALMETTE, La sociéeé féodale, Paris 1932, p. 99,



Dras Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 201

der largesce zu wiirdigen wissen3!. Sie sind am Tauschwert der Gegenstinde, nicht
an ihrem Gebrauchswert interessiert, sie wollen sie verkaufen. Dem obstinaten Behar-
ren begegnet die Konigin mit vollkommenster correisie. Sie geht auf den Handel
ein, kauft die Kleider zuriick por trente mars sans riens laissier (v. 3209), um sie dann
den borjois wiederzuschenken.

Geldwirtschaftlich motiviertes Profit- und Zweckdenken beraubt das adlige Donum
seines authentischen Wertes, seines moralischen Charakters, macht es verwertbar
und degradiert es zu einem Handelsobjekt, einer Ware. Damit ist auch die Qualitit
des fritheren ethischen Verhaltens der Kaufleute zu einer quantitativ meBbaren, mit
Geld bezahlbaren Dienstleistung herabgesunken.

Im Lachen der anwesenden Ritter und Damen gibt sich noch die Uberlegenheit
eines seiner selbst und seines Wertgefiiges sicheren Adelsstandes zu erkennen32,
Selbst im Erec ist der Glaube an die eigene Sendung trotz der Schranken zwischen
Ritterbiirtigen und vilains (cf. z. B. £ 6830) so groB, dab eine antibiirgerliche Tendenz
gar nicht erst aufkommt. Der borjois, bei dem Erec tibernachtet, wird in die Aventure
integriert; er hat eine feste Funktion fiir den Helden und wird von diesem fiir die
erwiesene enor und bonté (E 3500), die grant merite (E 3501) verdient, reich beschenkt,
was ihn zu einer demiitigen Dankesbezeugung veranlaBt (£ 3505s.). Die Klassenunter-
schiede sind nicht virulent, Geld spielt keine Rolle, die Souverdnitit des Ideals iiber-
briickt die Gegensitze und gestattet die verséhnliche Haltung einer Harmonie, die auf
dem unangetasteten Adelsprivileg und der natiirlichen Ungleichheit der Stdnde basiert.

31 Edition M. WirmoTTe, Paris 1962 (CFMA). Echtheitsfragen interessieren in unserem Kon-
text nicht. Cf. auch zu den Kaufleuten J. FRAPPIER, op. cit., p. 78s., CH. Fouron, R 71 (1950),
231, «Or, la mentalité bourgeoise, 4 en croire r.os textes, est radicalement différente de la mentalité
aristocratique. Les uns aiment dépenser, les autres amasser. Ici est la prouesse, 14 le profit, ici le
luxe, 1a le lucres (PH. MENARD, Le rire et le sourive dans le roman courtois en France an Moyven Age
[1150-1250), Genéve 1969, p. 174). Uber die grundsitzliche Unterschiedenheit von Standesethos
und Wirtschaftsethos der beiden sozialen Gruppen, dargestellt am Beispiel der hofischen Gesell-
schaft im Frankreich des 17. und 18. Jhs., handelt ELias, op. ¢it., Kap. IV und V. - Dem Passus
im Wilhelm dhnelt die Kaufszene im Ergefe von Gautier d"Arras (ed. E. LiseTs, Paris 1890, v,
1425ss.).

32 In zweifacher Hinsicht sichert sich unseres Erachtens die Nobilitdt im Wilhelim die moralische
Berechtigung ihres stiindischen Uberlegenheitsanspruches iiber das Biirgertum. Einmal, indem der
hifische Autor proklamiert, daid die Stimme des Blutes den Konigssthnen nicht erlaube, einen biirger-
lich-handwerklichen Beruf zu ergreifen (1346ss.). Der Topos (cf. H. GELzEr, Nature, Zum Einfluff
der Scholastik anf den altfranzdsischen Roman, Halle a. 5. 1917, Kap. I1) hat eindeutig die Funktion
der Legitimicrung und Konservierung bestehender Machtverhiltnisse. Zum andern aber, und das
verdient ebenfalls Beachtung, beweist der Adel empirisch seine Suprematie, dadurch dafl Wilhelm,
der Aristokrat, sich in seinem neuen Beruf als Kaufmann erfolgreicher bewiihrt als seine bilrgerlichen
Kollegen (1997s.). Die scheinbare Antinomie lést sich auf, wenn man daran denkt, dall Wilhelm auf
Gottes Geheill handelt (83s5.), d.h. die Stimme seines Blutes tibertdnt, und dal die beiden entgegen-
gesetzien «Wegew sich im gleichen Ziel treffen. Die ritterliche Existenzform wird auf diese Weise von
Gott und Natur sanktioniert, Immerhin zeigt aber die Umformung der Eustachiuslegende, dal der
Adelsstand mit der biirgerlichen Klasse als autonomer Macht rechnet, sonst hiitte Wilhelm die Dul-
dung eines wesensfremden Geschicks nicht erst auf sich nehmen miissen.



202 Wolfgang Brand

So ist es auch im Gralroman. Die herceor ma mere zittern um Perceval (G 300,
312), der carbonier weist ihm den Weg zu Artus (G 835ss.), vor allem aber lindern
die Kaufleute im rechten Moment die Hungersnot in Belrepeire (G 2524ss.) und sind
somit, ohne es zu wissen, an dem gottgefilligen (G 2528, 25425s.), gliicklichen Ausgang
der ritterlichen Aventure beteiligt. Bei der Schilderung des Kaufens und Verkaufens
wird kein abschitziger oder aggressiver Ton hérbar (G 2546ss.). Die Hindler sind
in das Sinngefiige der hofischen Daseinsdeutung aufgenommen. Die comune in
Escavalon wird molt bele gent und bons ouvriers genannt (G 5759, 5763), ihre Leistun-
gen werden anerkennend aufgezéihlt (G 5764ss.). (Der gegen Gauvain gerichtete, aber
zugunsten des eigenen Konigs begonnene, von einem Vavassor angezettelte Aufstand
wird weiter unten besprochen).

Im Lancelot und Yvain treten nun mit Ausnahme des karikierten vilain, des Stier-
hiiters, keine Angehérigen der niederen Schichten mehr handelnd auf (wenn wir von
dem home [L 2257] und den genz del pais, die Lancelot gefangennehmen, absehen
[L 4119ss.]: bei ihnen ist nicht klar, ob an bewafTnete Ritter oder an Gemeine gedacht
ist.) Wie ernst aber die Aristokratie, die schon an dieser Abkapselung erkennbare
Bedrohung durch die mit der gestiegenen Einflubnahme des Biirgertums einher-
gehende Ausbreitung privatwirtschaftlicher Arbeitsorganisationsmodelle jetzt nimmt,
wird an der Seidenweberinnenepisode sichtbar. Die neuen Industrieformen, mérchen-
haft eingekleidet in Gestalt einer von aullen kommenden und darum nicht versteh-
baren costume, werden ausdriicklich als Pesme Aventure, als das Schlimmste, was
dem um seine Selbsterhaltung besorgten Adel widerfahren konnte, gedeutet33. Hinter
der auf Ausbeutung abzielenden Versklavung der Arbeiterinnen steht eine hofische
Prinzipien und Werte in fofo negierende, utilitaristische Haltung, die eine Selbst-
entfaltung des Einzelnen vereitelt und ihn fremden Zwecken dienstbar macht.

Das vom Adel dem Biirger zugeschriebene Erfolgs- und Besitzstreben mub daher in
dem vom Aventure-Ideal beherrschten Bezirk der zweckfreien Selbstvollendung als
Fremdkorper wirken und in einer gemeinschaftsbildenden, weil deren Wertvorstel-
lungen verwirklichenden und garantierenden Daseinsform als eine dem Bestand der
hofischen Sozietit feindliche Konditionierung der individuellen Existenz erscheinen.

Dennoch konstatiert man im Yvain den Einbruch konkret materieller Niitzlich-
keitserwigungen in die stindische Lebenssphire. Unrechte Besitzgier kennzeichnet

33 DaB der Arbeitsherr ein Adliger ist, dndert nichts an der Sachlage. Chrétien konnte kaum einen
Biirger in einer so bedeutenden, weil die noblesse unmittelbar bedrohenden, Rolle auftreten lassen.
Zudem ist der riche home (Y 5357) exkulpiert, da er sclber der bissen costume unterliegt, — Chrétien
«a pu voir des ateliers. En y placant des femmes, il n'a fait en tout cas que respecter la réalité»
(P. Jorn, IL 16 [1964], 53. Genaueres zur Entlohnung der Arbeiterinnen auf p. 52). Auch JEANNE
Lops, CCM 4 [1961), 45, ist der Ansicht, «que nous saisissons sur le vif un témoignage sur 1'état
de la société». CH. Fouron spricht von einer «notion dexploitation» (Mélanges offeris a4 Riva
Lejeune 11, Gembloux 1969, p. 1005) und A. Fourrier von den «accents de la misére prolétarienne»
in der Klage der «ouvrigres» (Le conrant réaliste, p. 117).



Dias Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 203

die Aisnee, die es strikt ablehnt, das Erbe mit der Schwester zu teilen und ihr zu
geben don tu mialz vives (Y 5973). DabB dieser Partikularegoismus zu schlimmsten
Verwicklungen fiihrt, wurde bereits erwdhnt.

Diesen inhaltlichen Analogien zu einer dem Selbstverstindnis der Aristokratie
fremden, biirgerlichen, finalistischen Denkweise als Ausdruck der in den Roman
hereingenommenen als feindlich empfundenen, eigengesetzlichen Realitit korrespon-
diert die anwachsende Funktionalisierung einzelner Personen des Romans, die
dadurch ihren Subjektcharakter teilweise einbiifien.

Die von Lunete unterstiitzten Damen beklagen den ihr bevorstehenden Tod mit
wohlgesetzten Worten. Doch nicht der Verlust der Person Lunete, sondern der Ver-
lust ihrer Funktion als Gonnerin ist ithnen beklagenswert: rrop grant domage i avrons
(¥ 4366). Wenn sie dariiber jammern, dall keiner mehr frans ne cortois sei, jeder nur
an sich denke (einz demande chascuns eingois/por lui, que por autrui ne fait/sanz ce
que nul mestier en ait) (¥ 4375ss.), so sind sie wohl das Sprachrohr Chrétiens, treffen
damit aber auch sich selber34,

Auch der Held, Yvain, mubB in einer durch die permanenten Notlagen in eine Welt
der Zwecke verwandelten Romanrealitit, in die Verhaltnisse der nichtliterarischen
Wirklichkeit iibertragen sind, zum Mittel und Objekt derer werden, die ihn brauchen.
Die Damen von Noroison erwigen, nachdem sic Yvain kaum gefunden haben, so-
gleich seine Verwendbarkeit fir den Kampf gegen den Grafen Alier (¥ 2930ss.).
Er selbst fragt nach der Rettung als erstes, ob man ihn brauche (¥ 3075): ein im
gewandelten Yvain, der bisher nur eigenniitzige Ziele verfolgte, nun sichtbar werdende
Bereitschaft zu Dank und Hilfe35, vielleicht auch ein Zeichen [lir das BewuBtsein
der iiberall bestehenden Not, doch sicherlich dariiber hinaus interpretierbar als Er-
kenntnis, daB in einer von Zwecken regierten Welt des «um zu» nicht zu erwarten
ist, dali Gutes umsonst getan wird.

Die Untergebenen der Dame von Noroison mochten por la proesce qu'an lui
voient (Y 3428), daBl er ihre Herrin heirate, damit sie fiirderhin gegen Angreifer
gesichert seien. Diese finalistische AuBerung, so beildufiz sie auch im Text steht,
verrit eine Haltung, fiir die der Wert des Menschen primir aus seiner Leistung
resultiert. Beim Heiratsangebot ihrer Herrin ist gleichfalls von Liebe nicht die Rede
(¥ 3311ss.). Sie méchte sich seine Kampfkraft zunutze machen. Als Yvain abschlagt,
bietet sie sogar granz soldees (Y 3330) fir seine Dienste: eine Degradierung des um
der Aventure willen ausreitenden Artusritters, die sich wie die anderen genannten
Beispiele aus der Notlage allein nicht erklirt. Ein solch unritterliches Ansinnen ist

3 Chrétien mildert diese Haltung spiiter, indem er sagt, dal sie la dameisele molt ainment
{¥Y 4507),

35 Dieser richtigen Ansicht ist J. J. Duccan, Orbis Litterarwm 23[24 (1968/69), 116, Aufgrund
dieser sozialen Einstellung gelingt es Yvain «to master his destiny» (K. D, Urtni, RomPhil 22
[1969], 483).



204 Wolfgang Brand

in keiner noch so schlimmen Bedréngnis an den Protagonisten gestellt worden (man
vergleiche die Dame des Ritters Cadoc im Erec oder Blancheflor im Perceval, aber
auch die anderen Aventuren im Yvain und Lancelot). Es ist ein Exempel dafiir, daB
die Not nicht allein die historische Situation des Adels spiegelt, sondern auch die
damit verbundenen Zwiinge, denen der fremden Zwecken ausgesetzte Einzelne unter-
worfen ist, so dal} dariiber hinaus in diesen Notlagen eine durch die konomischen
Verdnderungen mitbedingte, von ihnen geprigte Niitzlichkeitsreflexion der Individuen
spiirbar wird, die das Eindringen idealfremder, unhdfischer VerhaltensmaBstibe in
den im Roman dargestellten Adelsstand belegt.

Nicht anders denken die Hofleute Laudines und der Seneschall, die ihrer Herrin
raten, nur ja zuzugreifen, fos sei qui se demore/de son preu feire une seule ore (Y2137s.).
Hier offenbart sich ebenfalls eine funktionalisierte Auffassung vom Menschen, fiir
die nur die Verwertbarkeit entscheidet und der es zum isolierten eigenen Gewinn
darauf ankommt, die Chance zu wahren, was der Seneschall im {ibrigen verwirklicht,
wenn er die Gelegenheit niitzt, die Verfehlung des von ihm frither gepriesenen Yvain
gegen Lunete zu verwenden und gegen sie zu konspirieren.

Im Kontext dieser Beobachtungen und aufgrund der immer wieder driingend vor-
getragenen Bitten sowie der absoluten, keine Freiheit lassenden Notwendigkeit des
helfenden Einsatzes erscheint sogar in dem Ausspruch des von Harpin bedrohten
Familienvaters, dal Dex et boene aventure ihnen den Retter ceanz doné hitten (Y
3967s.), Yvain transformiert zum Instrument und Glied in einer festgefiigten Zweck-
relation. So wird der Held immer da, wo er als Subjekt lenkend und heilend eingreift,
fiir die, denen er hilft, durch die unbedingt erforderliche Hilfe zum Objekt.

Finalistisches Denken ist auch der Grund dafiir, daB die Yvain nachjagende, von
der Cadette zur Sicherung ihrer berechtigten Interessen ausgeschickte pucele, mehr-
fach sehr neutrale Umschreibungen fiir die Person Yvains gebraucht. So heiBt es
etwa: Je quier ce que je ne vi onques (Y 4894) oder: la dameisele.. .[qui an molt grant
espans estoit/de trouver ce qu'ele queroit (Y 4924ss.). Und nochmals: Or vei ce que
ai tant chacié (Y 5033),

Solche sachlichen Umschreibungen beziehen sich bei Chrétien sonst nur auf
Gegenstiinde, Vorginge oder Sachverhalte, nie jedoch auf Menschen. AuBer im
Lancelot, von dem noch zu sprechen sein wird, sind keine Beispiele in den anderen
Texten des Autors aufzufinden.

Die hier spurenweise zutage tretende, partielle Versachlichung und Verdinglichung
des Helden ist ganz offensichtlich, wenn Laudine, die Yvain nicht schnell genug bei
sich haben kann, Lunete fragt: Er quant le porrons nos aveir? (Y 1822), worauf diese
wenig spiter antwortet: ... vos l'avroiz a tot le mains,[jusqu’a tierz jor antre vos mains
(¥ 1845s.). Saloppe Formulierungen, die komisch klingen und komisch gemeint sind
(auch die weibliche Ungeduld der heiratslustigen Witwe schimmert hindurch), die
aber nichtsdestoweniger zugleich eine Bekundung von Niitzlichkeitserwigungen sind.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelots und «Yvain» 205

[n verriterischer Weise fungiert der Held in der Formulierung beinahe als Ware, als
verfiigbares Objekt jedenfalls, iiber das man beschlossen hat und das man handhabt
(antre vos mains) wie ein Gebrauchsgut, das man bestellt und das herangeschafit
werden muB. Nicht von ungefihr trigt auch die Unterredung Yvains mit Laudine
(¥ 1977ss.) den Charakter eines (Kauf-)Vertrages mit eingefiigten Absicherungen,
bei dem Yvain fiir die geforderte «Leistung» der Quellenverteidigung Leben und
Liebe zugesprochen erhdilt36.

Solche die Authentizitit des Individuums einschrinkenden Verhaltensmuster
heben seine Individualitit und Selbstbestimmung im Roman natiirlich nicht auf.
Yvain steht nach jeder Aventure eine Stufe héher, die Not der Subjekte wird gelindert,
und sie finden zu ihrer Freiheit zuriick, Doch sind diese Ziige deswegen nicht minder
bedeutsam. Die Funktionalisierung ist vordergriindig eine Konsequenz der kompli-
zierten sozialen Konstellationen und des eigenwilligen emanzipatorischen, selbst-
verantwortlichen Handelns der (Neben-)Figuren, die zunechmend eigene Ziele und
Interessen verfolgen. Die Notwendigkeit, eigenen Interessen nachzugehen, ist von
der allgemeinen Notlage und von Konflikten, denen innerstindische Spannungen
zugrundeliegen, bedingt. Dieser Sachverhalt ist als dichterische Transformation der
realen historischen Gefihrdung der Aristokratie durch die biirgerliche Schicht (und
das deren Aufschwung fordernde zentralistische Konigtum) zu sehen. Damit zusam-
menhdngend reflektieren die Unentrinnbarkeit der Notlage, darauf sollten unsere
Belege hinweisen, sowie die sich darin manifestierenden Versachlichungs- und Zweck-
haftigkeitsstrukturen die mit den 6konomischen Veriinderungen verbundene Finali-
sierung und Verdinglichung der dulleren Lebenswelt. Diese Elemente sind von dem
hellsichtigen, auf Abwehr der Gefahr bedachten Chrétien, der den drohenden Verlust
der Freiheit und Autonomie seines Standes sehr wohl erkannte, bewuBt in den Text
eingearbeitet worden. Das bestitigen ex negativo die Romane Erec und Perceval, in

36 Damit soll keineswegs die Schicksalsbestimmtheit beider, das echte Gefallen und die Wert-
schitzung, die Laudine dem liebenden Yvain entgegenbringt, in Abrede gestellt werden. Gott will
ihre Verbindung (¥ 6740). Es muf jedoch zu denken geben, dafl Chrétien in den emotionellen
Bereich der Liebe so uniibersehbar Zilge einer «Vernunftehe» einbringt, die sich nach Interessen
richtet. Man muB von einer Kongruenz von Gefiihl und Sachnotwendigkeit sprechen. Es ist, als ob
Chrétien einer reinen, zweckfreien Gefithlsneigung wie im Eree, und wieder im Perceval, nicht trave,
vielmehr empirisches Denken sich einmische, das sich im {ibrigen auch bemerkbar macht, wenn Chré-
tien von Ywvain sagt, dal er auf Gott und Recht vertraue, und dann nebenbei hinzufiigt: ef ses ffons
ne rehet mie (Y 4327, 4330). Auf Yvains Spruch, Dex er droiz seien die meillor conpaingnie, die er
haben konne, antwortet der Seneschall, er, Yvain, mige ihm schaden mit welchen Mitteln er wolle,
wenn nur der Léiwe nicht eingreife (¥ 4439ss5.). In diesen Zitaten hat der Léwe keine Symbolfunktion;
er ist ein irdischer Helfer, mit dem Ywvain die Ungleichheit der Chancen parieren kann. Auch im
Lancelor heiBt es einmal, daB die gefangenen Logrier ihr Vertrauen auf Rettung an Den ef an iui
{(d.h. Lancelot) setzen (L 3582). In all diesen AuBerungen wird die Metaphysik des Gottvertrauens
als nicht auwsreichend fiir die Losung der menschlichen Mot deklariert: eine prinzipiell mit dem
Denken Laudines (sie verliBt sich nicht auf die Liebe allein, hinzukommt der Schutzvertrag) iden-
tische Haltung, die fiir das nicht mehr eindeutige Vertrauen in das héfische Wertsystem symptoma-
tisch erscheint.



206 Wolfgang Brand

denen trotz der auch da unstreitig vorhandenen Notlagen diese Entsubjektivierung
des Helden wie auch der anderen Figuren nicht eintritt. Dies leitet sich nicht aus der
mangelnden Verselbstindigung der Nebenpersonen ab; denn zum einen wire die im
Yvain (und auch im Lancelot) durchgefithrte Emanzipation der Figuren auch ohne
die erwiithnten finalistischen Haltungen denkbar (man kénnte die genannten Stellen
streichen, die relative Independenz des Personals wire davon nicht betroffen), zum
andern besagt die relative Eigenstindigkeit der Personen im Gauvainteil, dafi eine
nicht unmittelbar von dem Helden abhiingige Umwelt auch ohne die nicht absichtslos
vorgenommene Finalisierung auskommen kann.

VII

Die komplizierteren Verhiltnisse im Lancelor nétigen zu einer differenzierten Darstel-
lung. Die in der Frauenverehrung sich vollzichende Auflésung der Selbstbestimmung
des Ritters, die ihn zum willenlosen Werkzeug der Dame erniedrigt, ist ebenso wie
der Herrschaftsanspruch Laudines im ¥vain nicht unmittelbar mit der Wandlung
der historischen Wirklichkeit in Verbindung zu bringen, sondern als Problematik
einer autochthon héfischen Zielvorstellung zu werten. Sie ist auch wesensméBig von
der Unterwerfung der Frau unterschieden, wie sie von dem jungen Ritter und Mele-
agant gefordert und ausgesprochen wird, auch wenn der frither dargelegte Zusam-
menhang mit der Minnedoktrin besteht, Denn in der fin® amor, deren Fragwiirdig-
keit Chrétien im Verlaufe des Romans immer klarer wurde, werden «hofische Liebes-
hirigkeit und Ziel des individuellen Eigenwillens ineinsgesetzt»37. Trotz der totalen
Beanspruchung Lancelots bleibt aber die Freiwilligkeit, das Einverstindnis mit der
«Erniedrigung» erhalten. Die postulierte Gutheit der Liebe ist imstande, den Helden
iiber sich hinaus zum Erléser zu steigern. Wo sich die ideale Vorstellung verwirk-
lichen kann, im realitiitsentzogenen Raum des Turniers z. B., zeigt gerade die Selbst-
erniedrigung, welche Selbsterhthung und Perfektion des Ritters die aristokratische
Minnekonzeption leistet3S. Lancelot ist weniger das Objekt der Willkiir Guenievres
als das Objekt des Willkiirprinzips im Minnegedanken selber, aus dem erst der
Herrschaftsanspruch der Konigin erwichst und mit dem sie sich in Einklang befindet
wie auch Lancelot. Wenn sie ce gue je chaz (L 1104) oder im ersten Kampf gegen
Meleagant la chose de trestot le mont/que plus desirroit a veoir hei3t (L 3672s.)39, so
ist das nicht als Besitzergreifung, sondern als ehrfiirchtige Umschreibung, als Aus-

37 KOHLER, fdeal. .., op. cit., p. 168,

3 wL'amour du chevalier est ici soumission, mais il est auvssi, selon les circonstances, exaltation
de I'homme» (Ch. FouLon, BBSIA 8 [1957], 90). Auch J. Rycuner sieht Lancelot «grand dans
I'amour, grandi par Famour» ( FRom. 27 [1968], 67, cbenso in seinem Artikel Le profogue du Cheva-
lier de la charrerte et Pinterpretation du Roman, in: Mélanges offerts a Rita Lejeune 11, Gembloux
1969, p. 1131s.).

3 Auch Artus bezeichnet die Konigin als fa rien (L 4857; of, 5357, 3344),



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelots und «¥vain» 207

druck der Sehnsucht zu betrachten. Die Bezeichnung Yvains durch das Friulein als
ce que ai tant chacié, in der Wortwahl fast identisch, enthiilt sicher auch ein sehn-
siichtiges Wollen, jedoch keine private Hinwendung zu Yvain als Person, vielmehr
die Apperzeption des Helden als Mittel und Objekt eines von (berechtigten) Interessen
motivierten Willens. Identische Formulierungen meinen keine identische Sache.

Eine frappierende Parallelitit zu den im Yvain beobachteten finalistischen Struk-
turen erkennt man hingegen an den partikularegoistischen Verhaltensweisen des
jungen Ritters und Meleagants, auch wenn sie sich nicht, wie bei der Aisnee und bei
der Ausbeutung der Seidenweberinnen auf den Erwerb von materiellen Giitern rich-
ten, sondern auf den Besitz der Frau. Mit der Benennung der Demoiselle Amoureuse
als la rien (L 1548, 1551) und la moie chose lige (L 1719) sowie der Konigin als la
rien que plus aim (L 3279) ist nun eine dem Kontext gemile Negation der Selbst-
bestimmung und des individuellen Daseins der Dame intendiert. Die freiwillige Unter-
ordnung unter die hofische Minne wird oder soll durch eine gewaltsame ersetzt
werden. Hier liegt der qualitative Unterschied zu der die Norm erfiillenden, aus eige-
ner Entscheidung hervorgehenden und mit ihr eins werdenden Subordination Lance-
lots unter den Willen Guenievres.

Das riicksichtslose Streben nach dem Besitz der Frau, wodurch diese sich zum
Objekt eines fremden, weil nicht akzeptierten Willens wandelt, wurde aus der Per-
version des Liebesideals erklért, die sich aus dem Zwang zur Realisierung der gesell-
schaftlich verbindlichen, absoluten Norm ergab. Sie hiingt demnach mit der Wert-
problematik und innerstiindischen Spannungen zusammen.

Aufgrund der auffilligen Analogien zu den niitzlichkeitsorientierten, zweckhaften
Denkformen im Yvain halten wir uns jedoch fiir berechtigt, bei diesen, den Subjekts-
charakter des Individuums und die héfische Wertwelt insgesamt leugnenden, hart-
nickigen, allein auf die Durchsetzung des eigenen Willens und das Erreichen privaten
Erfolges ausgerichteten Handlungsweisen von einer monokausalen Erklirung ab-
sehen zu kénnen und die Hypothese aufstellen zu diirfen, dafi die Herleitung aus dem
Normdruck des Minne-Ideals sowie aus dem Druck der die reale Umwelt in immer
stirkerem Malle formenden Okonomischen Faktoren und des daraus resultierenden
Bewuflitseins eines zweckrelationierten Daseins zusammenfallen beziehungsweise
sich gegenseitiz komplettieren. Denn beidemale transformiert sich das Gegeniiber
nicht aus freien Stiicken zum Objekt, es wird gegen seinen Willen degradiert. Vor
allem aber tridgt die in Meleagant verkorperte Gegenwelt viele Ziige der in der
Seidenweberinnenepisode dargestellten Versklavung. Die Logrier befinden sich in
prison und servitune (L 51, 1903, 2052s., 2111, 2422; 643, 2095). Sie konnen die
Knechtschaft ebenfalls nicht von sich schiitteln, sie sind der bosen costume ebenso
hoffnungslos ausgeliefert, und sie beklagen, dal} sie an servage et an essil sind (L2091).
Der sozialen Befreiungstat Yvains entspricht Lancelots mehr politische Befreiungstat.
Durch Betrug nutzt Meleagant die Chance, {iber Lancelot Macht zu gewinnen. Die



208 Wolfgang Brand

Gefangenschaft im Turm entwiirdigt diesen, im Gegensatz zur Herrschaft der Kéni-
gin, zu einem manipulierbaren Objekt durch einen von aullen aufoktroyierten
Willen, der keinem hdéfischen Ideal verpflichtet ist. Meleagants Erfolgsstreben um
jeden Preis deutet hier, wo es nicht um den Besitz der Frau geht, sondern um sozial-
politisches Machtbewulitsein, selbst wenn Geld und materieller Gitererwerb keine
Rolle spielen, auf ein mit den im Yvain vorgefundenen Strukturen identisches Ver-
haltensmuster.

Dem dualistischen Aufbau des Romans zufolge bleibt der Subjektscharakter
Lancelots im ersten Teil unversehrt. Die im Yvain konstatierte Entsubjektivierung
der Person findet nicht statt, wozu die eckstatische Atmosphire der Liebeshingabe
wesentlich beitrigt. Zum Mittel fiir die Zwecke anderer wird er hichstens bei der
vorgespiegelten Vergewaltigung der Demoiselle Amoureuse oder durch die Forderung
der Demoiselle a la mule nach dem Kopf des zweiten Furtwiichters. Doch mangelt
diesen Szenen die im Yvain so deutlich vorgetragene Finalisierung.

VIII

Mach dem bisher Gesagten iiberrascht es nicht, daBl in der undurchschaubaren,
selbstgesetzlichen und zweckhaften Welt der Romane die Aventure jetzt nicht nur
kein alle Lebensphiinomene mehr umfassendes Prinzip ist, dem gesteigerte Wider-
stinde entgegentreten, sondern dald sie thren Wesensgehalt veriindert hat. So oft das
Wort auch noch in beiden Texten auftaucht, es wird doch vielfach durch die Begriffe
afeire und besvigne, *Geschiift, Vorhaben, Angelegenheit, Sache™ ersetzt, eine Um-
benennung, die erwartungsgemil die anderen Texte Chrétiens nicht mitmachen4?,
Die Aventure ist somit nicht mehr allein das dem Helden zufallende Geschick. Sie
wird zu einem «Geschift», das es zu erledigen gilt. Sie nimmt als ein begrenztes, im
empirischen Bereich fest umzirktes Vorhaben in einer von Zwecken bestimmten
Realitit selber finalistisches Geprige an. Die hochste Ausformung hofischer Ideali-
tit ist folglich ihrer eigenen Subjekthaftigkeit entkleidet und ihres substantiellen
Gehaltes als gnadenhaft auf den Auserwihlten zukommendes Schicksal weitgehend
entleert.

40 So nennt Lancelot mehrfach seine Queste afeire. (Meidiz sui por si grane afeive/ con por la
refne Guendevre, L 10985, ; ebenso: 2260, 2271. Andere Stellen: L 241, 2075, 2599, 3453). Im Vers
6087 wird das Fortsein Lancelots beim Turnier von dem Seneschall, bei dem er gefangen ist, als
la chose et Uavanrure bezeichnet (chose und afeire, damit auch avenrure sind identisch in 2270 und
2591}, = Im Yvain heiBt Lunetes Befreiung mehrmals afeire (in Yvains Worten: ¥ 3991, 4036,
4151, 4262; so benennt er auch den Erbstreit: 5094, 5715), Andere Stellen: Y 4764, 4823, 5854,
Calogrenant umschreibt seine Aventure neutral als ce gue frover ne puis, ¥ 359, = Besoigne: L 2125,
3280: ¥ 5063, 5762, — Im Erec wird das Wort afeire fiinfmal verwendet, doch ohne dalB die Bedeutung
von aventure gemeint ist (£ 109, 649, 2694, 4058, 5773), im Gralroman und Cligés zweimal (G 317,
323; Cf 3884, 4457), auch ohne die Bedeutung avenrure, In allen drei Texten ist besoigne vermieden
{einmal im Cligés. 4267).



Das Wirklichkeitsbild im « Lancelot» und «Yvain» 209

Um ihrer teilhaftig zu werden, miissen Lancelot und Gauvain in gegenseitiger
Konkurrenz nach Gorre eilen. Ein Wettlauf mit der Zeit liegt auch dem konkurrie-
renden Ritt der Aisnee und der Caderte zum Artushof zugrunde, wo beide einen
Ritter fiir ihre Sache zu gewinnen trachten ( ¥vain).

In diesem, eingangs erwihnten Motiv der Zeitnot, der Hast und Eile, denen der
Einzelne unterliegt, verdichten sich die in der bedrohlichen historischen Lage wur-
zelnden determinierenden Zwinge. Lancelots Queste ist eine einzige Jagd, schnell
reitet das Friulein heran, um gegen den zweiten Furtwichter zu agieren (L 2784ss.).
Eilen mull Yvain, um als erster die Quelle zu erreichen und um (spiter) seine Ver-
pflichtungen einzuldsen. Die Cadette und ihre Stellvertreterin miissen sich ebenfalls
sputen, um In der zugestandenen Frist Yvain aufzufinden.

Nicht genug, daB die Artuswelt bedriingt ist, der Zeitdruck, unter dem der Vollzug
der Aventure steht, macht die Notlage vollends unertriglich. Die Situationen sind
so beschaffen, daB sie sofortiges Eingreifen erfordern, wenn Katastrophen vermieden
werden sollen. Die dem Einzelnen gesetzten Termine erzwingen die Aufbietung der
letzten Krifte, haben Krankheit, Kummer und Angst im Gefolge (Y 4070ss.). Das
feinmaschige Netz der zeitlichen Beschrankungen mufl so als subtilste Ausformung,
der in der sozial-politischen Wirklichkeit vorgegebenen, dkonomisch begriindeten
Verplanung und Versklavung des Menschen gedeutet werden, die ihr inhaltliches
Pendant in der schon mehrfach erwidhnten Seidenweberinnenepisode gefunden haben.
Die in einem solchen Arbeitsprozefl sich selbst entfremdeten Individuen treffen wir
im Roman wieder als die durch die Zeitnot in ihrer Selbstvollendung beeintrichtigten
Personen. So unerbittlich ist der Druck der dufieren Realitit, so disparat und zu-
gleich doch durch ein festes System von Ursache und Wirkung ineinander verfugt
sind die Elemente des Lebensstoffs, dall der Artusritter nicht spontan in freier Selbst-
entfaltung als Gestalter der eigenen Existenz und Retter der anderen auftreten kann,
sondern zur Re-Aktion auf die einer fremd gewordenen Welt inhérierenden Sach-
zwiinge verurteilt ist. In letzter Konsequenz bedeutet die Determinierung durch
unverriickbare Zeitpunkte die gleiche, bereits unter anderem Blickwinkel erkannte
totale Negation des individuellen Daseins. Die Sinngebung der Aventure scheint sich
der ritterlichen Esistenz da, wo sie bereits bedroht ist, erst recht zu entziechen. Fiir
Gauvain ist die Queste zur honte geworden que je n'i ving n’a tans w'a ore;(failli i ai
par ma demore (L 5324ss.). Bemerkenswert, dafi Chrétien den Miflerfolg zeitlich be-
griindet. Zu spit kam auch die Cadette zum Artushof, zu spét hatte sich Yvain an
Laudine erinnert. So ist die Chance zu wahren, die Zeit zu nutzen. Die Aventure mufl
erjagt, erzwungen werden. Sie ist auch unter dem zeitlichen Aspekt ganz offensichtlich
nicht mehr das Zukommende, Zufallende. Fiir sie gilt eine im doppelten Sinne
finalistische Definition: einmal als afeire, deren Erledigung sich von auBen aufzwingt,
einmal als kaum erreichbares Ziel und Gliick der Sinnerfiillung, dem nachgejagt
wird. In beiden Fillen erdffnet sich die Ohnmacht des von ihr abhiingigen Einzel-



210 Wolfgang Brand

schicksals. Die unfreie Existenz der terminbestimmten Suche nach der Riickgewinnung
des verlorenen Gliicks und der verlorenen Freiheit bietet paradoxerweise die einzige
Maoglichkeit, die Authentizitit der freien Selbstbestimmung wiederzuerlangen4!.

In einer realen Lage, in der alles auf den richtigen Moment ankommt, riicken Ich
und Welt auseinander. In der Fixierung des Termins durch Laudine bezeugt sich die
unter anderen Voraussetzungen auch im Lancelot festgestellte Lebensfeindlichkeit
der provenzalischen Minnekonzeption.

Gefangenschaft im wortlichen Sinne und Gefangenschaft durch Termine, die Zeit-
not, sind daher Sinnbilder einer gestorten Ordnung, deren Wiederherstellung an
einem seidenen Faden hingt. Ein Gelingen ist nur gerade noch mdéglich: knapp ent-
geht Yvain den Fallgattern, im letzten Augenblick erst trifft er ein, um die Aventuren
zu bestehen, gerade rechtzeitig erreicht Lancelot den Artushof, um selber im entschei-
denden SchluBkampf gegen Meleagant anzutreten (in dem von Godefroi gedichteten
Teil, L 6785ss.).

Der Zufall des Erfolges erhebt daher die vollbrachte Aventure zur Erscheinungs-
form gottlichen Willens#2. Aus der Ohnmacht erkldren sich die vielen dringenden
Gottesanrufungen beider Texte.

So wird dem Adel eine ihm fremde Lebensform aufgendtigt, deren Herkunft aus
der geschichtlichen Situation nicht abzustreiten ist. Der Machtzuwachs einer profit-
orientierten biirgerlichen Klasse, die revolutioniiren Wandlungen auf dem ékonomi-
schen Sektor und deren Forderung durch ein adelsfeindliches Kénigtum haben ihre
Spuren in dem rein aristokratischen Kulturprodukt, dem hdéfischen Roman, hinter-
lassen. Der geschiirfte Realitdtsblick fiihrte zu einem wirklichkeitsniheren Weltbild
und einer verdnderten, desillusionierten Aventureauffassung. Schiitzende Zauber-
ringe, List, Betrug und Heimlichkeiten sind zu unerliBlichen Mitteln der Bewiltigung
der Lebensrealitit in der Fiktion geworden. Ironie und Komik stellen die stilistische
Form des in den Romanen iiberall spiirbaren, gebrochenen Verhiltnisses zum Ideal
dar. Die gesteigerte formale Virtuositit kiindet von dessen nachlassender Kraft.

IX

Als letzte Frage bleibt zu erdrtern, aus welchen Griinden, zumindest im Percevalteil
des Gralromans, die im Lancelot und Yvain aufgezeigten Strukturen nicht mehr vor-
kommen, obgleich sich die Situation der Nobilitdt nicht gebessert hat, im Gegenteil,
la crisi del mondo feudale e cavalleresco...appare ancora piit grave®.

41 Die Ywvain aufgegebenen Termine sind daher nicht allein Sithne fiir die Nichteinhaltung der
von Laudine gesetzten Frist, wie N. J. Lacy meint (RR 67 [1970], 80ss.). Der private Aspekt und die
allgemeine Notsituation kongruieren in dieser vielbedeutsamen Dichtung,

42 Cf, KOHLER, op. ¢it., p. 81,

43 LoreNza MaranNNg In; Mélanges offerts a J. Frappier 1T, Genéve 1970, p. 749,



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 211

Im Perceval begegnet Chrétien der Bedrohung durch die Willkiirmacht des Schick-
sals mit dem Verzicht auf weltimmanente Losungsversuche des stindischen Dilemmas
und dem Entwurfl eines eschatologischen Ideals geistlich-ritterlicher Selbstvoll-
endung#d. Der jetzt auf die gottliche Allmacht gegriindete universale Anspruch, die
Unordnung des Diesseits zu heilen, antizipiert die Ankunft des erwarteten Friedens-
reiches. Der Rekurs auf eine neue HeilsgewiBheit, in der sich der Adel als gottgesandt
und auserwihlt erkennt, bietet wieder eine Moglichkeit zur Wahrung des stindischen
Primats, auch wenn damit der Untergang der bisher autonomen Artuswelt und damit
das Ende der bisher aus eigener Kraft unternommenen Selbstbehauptung der Ari-
stokratie besiegelt ist.

Der ungebrochene Glaube an ein spirituelles, auf hoherer Ebene angesiedeltes,
nicht mehr mondénes Ideal ist als Glaube in der Fiktion in gleicher Weise wirksam
wie das auf weltlicher Basis entwickelte Selbstverstindnis der Nobilitit im Erec.
Notwendigerweise fiihrt daher im Percevalteil des Gralromans die neu errungene
SelbstgewiBheit zur Konzeption einer Welt, die zwar noch voller Ubel steckt (man
vergleiche die Worte der Mutter, G 407ss.), jedoch der Verwirklichung des ritterlichen
SendungsbewuBtseins keinen entscheidenden Widerstand mehr entgegensetzt.

Folglich weichen die realistischen Ziige der mittleren Romane, die sich stilistisch
und kompositionell bemerkbar machten, einer vom Glauben an die Uberwindbarkeit
der heillos gewordenen Welt durchdrungenen, nicht mehr komisch-ironischen und
virtuosen, sondern schlichten, anfangs humorvollen, dann ernsthaften Darstellung
der ritterlichen Gesamtaventure, die nun wieder wie von selbst alle Lebensphino-
mene umgreift und es erneut gestattet, den Helden in den Mittelpunkt zu stellen und
von ihm aus, dem pridestinierten und gnadenhaft auserwihlten Erldser, die Realitit
als prinzipiell entwirrbar und iiberschaubar zu empfinden. Somit kann der Aventure-
gang durch die Riickbindung an den géttlichen Willen wiederum in addierte, in und

44 KOHLER, op. cit., p. 192, - Diese spiritualisierte Idealitit durchwaltet bereits den Prolog des
Romans. T. Hunt (R 92 [1971], 359ss.) versucht hingegen die thematische Struktur der Vorrede als
«internally regulated and self-contained» zu erweisen (p. 361) und damit den Prolog vom Text zu
lisen. «The widely held vieww, zwischen Prolog und Roman bestiinden Bezichungen, wird mehr-
mals als unbegriindet und verfehlt hingestellt (p. 359, 360, 361, 379). Der Verfasser gelangt zu dieser
AufTassung, weil er der charité Philipps nur Relevanz «to the evaluation of liberality» einrdumt
(p. 379), nicht aber umgekehrt, wie es der Text verlangt, in dem die weltliche Tugend der largesce
zur geistlichen Tugend der charité erhiht wird. Daher iibergeht der Verfasser auch die Verse 29-47
bei der Analyse im entsprechenden Abschnitt (p. 374). Es kann aber nach wie vor kein Zweifel
herrschen, dall der Prolog in das Ganze des Perceval integriert ist. Das haben schon W. KELLERMANN,
Aufbaustil wund Welthild Chrestiens von Troves im Percevalroman, Halle a.8. 1936, p. 185, und
1. Frarpier, R 75 (1954), 172, gesehen, um nur zwei Namen zu nennen. Es ist auch weiterhin nicht
richtig, daB «it can scarcely be claimed that there exists any other romance by Chrestien in which
a relationship can surely be established between the contents of the prologue and the ‘sen’ of the
romance» (p. 361). Im Gegenteil, die Prologe sind teilweise sogar durch konkrete inhaltliche An-
spielungen mit den Romanen verkniipft. Cf. dazu W. Branp, Chrétien de Troyes. Zur Dichtungs-

technik seiner Romane, Minchen 1972, p. 139ss. und K. D. UrrTi, Srory, Myth, and Celebration in
Old French Narrarive Poerry 1050-1200, Princeton, New Jersey 1973, p. 137, N 6.



212 Wollgang Brand

fiir sich bestehende Episoden linear angeordnet und gegliedert werden. Welt und
Personal sind fiir den Helden da und integrieren sich in ein providentielles, von der
aufierweltlichen Ordnungsmacht garantiertes Sinngefiige, das die Entsubjektivierung
des Individuums nicht zulifit. Der zum Gralritter erhobene Artusritter ist un-
angefochten Trdger und Subjekt einer ohne Hast und Eile vollzogenen, nicht mehr
finalistisch determinierten Aventure.

Der Gauvainteil erwies eine gewisse Verwandtschaft mit den Romanen Lancelot
und Yvain. Hier gibt es wieder das Entrelacement, Nebenhandlungen (in der Tinta-
gueil- und Escavalonepisode) sowie Personen mit eigenen Sozialbeziigen. Gauvain
gerit auch mehrfach in Bedringnis, oder besser gesagt: er wird der Licherlichkeit
preisgegeben. Auch die geschwisterlichen Querelen in Tintagueil sind lacherlich und
albern. Der Aufstand der comune in Escavalon wirkt eher komisch als bedrohend,
obgleich die Gefihrlichkeit des seiner selbst bewuBten Biirgertums fiir die adligen
Herren zum erstenmal von Chrétien dichterisch wahrgenommen worden ist; zudem
wird er nicht von den Biirgern, sondern von dem Vavassor angezettelt (G 5905ss.).
Die Bewohner richten sich gegen Gauvain, doch handeln sie in gutem Glauben fiir
thren Konig, so dall man von einem Aufstand gegen die Adelsherrschaft schlechthin
nicht sprechen kann. DaB sie Gauvain hassen wie ihr Konig, ist eher ein Zeichen der
Konformitit.

Insgesamt gilt, dal} die Welt des Gauvainromans bei weitem nicht die bedringen-
den Ziige trigt wie der Karren- und Lowenritter. Wenn sich Wirklichkeitselemente
aufzeigen lassen, die hier wie dort nicht unmittelbar in den Sinnbezug der Aventure
eingehen (etwa das Zumauern des Schlosses von Tintagueil, G 4886ss.), so rithrt das
daher, dal} trotz der Herausforderung Gauvains (G 4747ss.) und dem Auftrag, die
Lanze zu suchen, die das Artusreich zerstéren soll (G 6149ss.), keine Abenteuerserie
mit einer erkennbaren Zielrichtung vorliegt. Gauvain «tourne en rond dans un cycle
d’événements»43. Das weltliche Ideal hat nicht mehr die Kraft, die Zielvorstellungen
von der Wirklichkeit oder gar diese selbst sichtbar zu priagen. Die Richtungs- und
Ziellosigkeit der Aventuren offenbaren die gleiche Sinnleere wie die fiinf Jahre dau-
ernde chevalerie Percevals (G 6221ss.), die gleichfalls mit den irdischen Eigenmitteln
mondéinen Rittertums durchgefithrt wurde. Neben dem mystischen Heilsweg Per-
cevals und der durch den Gnadenakt Gottes geweihten, hdchsten Aventure, der Gral-
suche, erscheint die autonome stindische Wirklichkeit des Gauvainteils als nichtig,
banal und sinnlos, weshalb die Entsubjektivierung des Helden und Finalisierung der
Lebenswelt nicht erst eintritt.

Chrétien ist sich wohl bei der Abfassung des Gralromansi® der Notwendigkeit

45 J. FrRAPPIER, Le roman breton IV: Perceval ou fe Conte du Graal, Paris 1953, p. 114; cf. auch
FrAPPIER, Chrétien de Troves, p. 208,

46 An der Einheit des gesamten Fragments herrscht fiir uns kein Zweifel. Im gleichen Sinn dufiert
sich P. GaLLAIS in seinem jiingst erschienenen Buch, Perceval et Dinitiation, Paris 1972, p. 14-16.



Das Wirklichkeitshild im « Lancelot» und «Yvain» 213

einer Einbeziehung realititskonformer Elemente bewulit geworden (wie vorher bei
der Komposition des zweiten Teils des Lancelot ), allein die sprachstilistische Einheit-
lichkeit beider Gralromanteile (einfache Syntax, geringe formale Virtuositit), das
Fehlen des Motivs der Zeitnot, die von einem komplikationslosen Entrelacement
nicht beeintrichtigte Omniprisenz des Helden, der gleich Perceval und Erec keiner
Zaubermittel bedarf, sowie die Substanz- und Wesenlosigkeit des Geschehens bedeu-
ten, dafl der in Perceval verkdrperte Glaube an die endgiiltige Befriedung des Daseins
durch das Gralrittertum auch die Welt des Gauvainteils iiberstrahlt. Das ist der Sinn
der eingefiigten Eremitenszene, darin liegt auch der Grund, weshalb in die im Gauvain
geschilderte Realitiit, so antithetisch sie dem Gralgeschehen gegeniibersteht, nicht
die bedrohlichen Ziige der vorausgehenden Romane eingearbeitet sind. Auch die
Erlosung der 500 Damen in der Wunderburg hat nicht den sozial-politischen Akzent
der Befreiungsabenteuer Yvains oder Lancelots.

So bietet die Untersuchung neben der Rechtfertigung der durch die Handlungs-
verflechtung vorgegebenen Zusammengehorigkeit des Lancelot und Yvain eine Be-
griindung fir die im Percevalteil — und schwicher im Gauvain — sichtbare Riickkehr
Chrétiens zu Gestaltungsprinzipien seines ersten Romans, des Erec.

Freiburg i. Br. Wolfgang Brand



	Das Wirklichkeitsbild im "Lancelot" und "Yvain"

