
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 33 (1974)

Artikel: Das Wirklichkeitsbild im "Lancelot" und "Yvain"

Autor: Brand, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-26596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-26596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain»

Lancelot und Yvain bilden nicht allein aufgrund ihrer kompositionellen Verbindung
eine feste Einheit. Sie sind darüber hinaus durch die eigentümliche, sonst bei Chretien
nicht wiederkehrende Gestalt ihres Titels (Umschreibung des Namens der Protagonisten),

durch zahlreiche Motivparallelen, durch stilistische und formale Analogien
(Komik, Ironie; scherzhaft getönte dichterische Selbstrede; komplizierte Syntax;
Fülle der Vergleiche) so eng miteinander verflochten, daß sie tatsächlich trotz aller
unbestreitbaren Differenzen eine für sich stehende erzählerische Ganzheit, einen
Zyklus darstellen, der sich beträchtlich von den anderen Werken Chretiens abhebt1. Der
Nachweis der Zusammengehörigkeit beider Texte soll im folgenden durch eine
Untersuchung ihrer Aussageintention ergänzt werden. Den Weg weisen einige der erwähnten
charakteristischen Motivbezüge der Romane: das Gefangenschaftsmotiv, die Zeitnot
der Figuren, die häufige Sicherung personaler Beziehungen durch covant und guerredon,
der jetzt «notwendig» gewordene Schutz des Helden durch Zauberringe usw.2.

An ihnen wird bereits, selbst wenn der mythologische, legenden -und märchenhafte
Charakter des Geschehens beibehalten ist, ein seit dem Erec gewandeltes, neues
Realitätsbewußtsein sichtbar, das sich von dem im Erec und Perceval durch die

Sinngebung der Aventure beherrschten Wirklichkeitsbild unterscheidet3. Auch die

1 Cf. unseren Beitrag Die komposttionelle Einheit von Lancelot und Yvain, RF 85 (1973), 330 ss.

Die erwähnten Korrespondenzen machen die von A. Fourrier (BBSIA 2 [1950], 8Iss.) entschieden
verfochtene und von Ph. Menard (R 92 [1971], 118ss.) unterstützte gleichzeitige Abfassung beider
Romane mehr als wahrscheinlich. - Textzitate sind den CFM/4-Ausgaben der Werke Chretiens
von Troyes entnommen mit Ausnahme des Gralromans, für den die Edition von W. Roach, Le
Roman de Perceval ou Le Conte du Graal, Geneve-Paris 21959 benutzt wird. Bei Versangaben werden
die Romantitel abgekürzt: Erec (E), Cliges (Cl), Lancelot (L), Yvain (Y), Conte del Graal (G).

2 Das Gefangenschaftsmotiv betrifft im Lancelot die Logrier in ihrer Gesamtheit wie auch den
Titelhelden. Stellen: L 51ss., 2088ss., 3580; 4130ss., 5084s., 6131ss. Im Yvain sind die Seidenweberinnen

gefangen, Lunete ist in der Kapelle eingesperrt (Y 3557ss.), Yvain wird nachts mit seinem
Löwen in ein Zimmer eingeschlossen (F4020ss.), gleich zu Anfang sitzt er zwischen den Türen des
Laudine-Schlosses in der Falle (Y 944ss.). - Zeitnot: L 598, 877s., 1079, 1111, 2268, 2303, 2376,
2920, 3390, 3411, 3496, 4437, 5044, 6037, 6400. - Y 760, 802, 1823ss., 2225, 2947, 3942ss., 4030ss.,
4076, 4308, 4400, 4721, 4829, 5026ss., 5799ss. - Covant und guerredon: L 75, 166, 284s., 705, 919s.,
1042ss„ 1124, 1155, 1208ss., 2126, 2276, 2799s., 2934, 3771, 3878, 4081, 5477, 6162, 6584, 6744,
6880. - Y 262ss., 555, 1015, 1722, 1725, 2662, 2702, 3067s., 4727, 6687. - Zauberringe: L 2335ss.,
3124ss.; Y 1023ss., 2602ss.

3 Der Begriff der Realität erfüllt eine heuristische Funktion nur im märchenhaften Ambiente
der Mattere de Bretagne und im Rahmen des damit verbundenen Aventureschemas (Näheres dazu
in N 5). Daher werden zum Vergleich mit Lancelot und Yvain hauptsächlich die rein arthurischen
Romane Chretiens, Erec und Perceval, herangezogen. Allein auf der Basis prinzipieller Gleichartigkeit

erscheint eine Differenzierung sinnvoll. Somit kann der Cliges beiseitebleiben aufgrund seiner
geringen Berührung mit dem Artusstoff, der fehlenden Märchenatmosphäre, dem Verzicht auf den



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 187

Vielzahl der Vergleiche, die den in der Fiktion gebotenen Weltausschnitt um zusätzliche

Elemente erweitern, wie auch der starke Sichtbarkeitsgrad mancher Parallelmotive4

lassen vermuten, daß Chretien sich nun einem realitätsnäheren
Repräsentationsmodus der ritterlichen Existenzform zuwendet.

I

Bei einer genauen Durchsicht der Texte fallen eine Reihe anschaulicher Details auf,
deren hohe Frequenz Beachtung verdient.

So erfährt man nicht nur, daß Lancelot mit seinem Ring prüft, ob er verzaubert

ist, sondern daß er ihn sich mit der Hand vor das Auge hält (L 2340s., 3124). Me-
leagant stößt seine Leute an, als er das Blut im Bett der Königin bemerkt (L 4750).
Der alte Ritter auf der Spielwiese ist por le bei tans ...an chemise (L 1656); Lancelot
liegt ausgestreckt auf einem Bett, als ihn der Waffenherold erblickt (L 5528 ss.).

Die nahende Artusgesellschaft benachrichtigt Laudine durch einen vorausgeschickten
Boten mit einem Jagdfalken (Y 2316ss.), damit sie nicht plötzlich überrascht wird.
Yvain selber tret le feu d'un chaillot bis (Y 3457) beim Kampieren mit dem Löwen
im Wald. Die Damen von Noroison identifizieren ihn an einer Narbe im Gesicht

(Y 2900), Gauvain vermag ihn nicht an der Stimme zu erkennen, weil sie vom Kampf
roe, faible und quasse geworden ist (Y 6226). Laudine liest in einem Gebetbuch mit
goldenen Lettern (Y 1419).

Diese wenigen Beispiele mögen genügen. Von Einzelheiten dieser Art sind beide

Romane übervoll. Sie illustrieren das Geschehen, sind jedoch für den Handlungsfortschritt

nicht unbedingt notwendig. Vielmehr geben sie zu erkennen, daß sich um
den Helden eine eigene, eigenständige, in sich und für sich stehende Wirklichkeit
aufbaut, deren vielfältige Erscheinungsweisen nicht mehr ganz in den Sinnbezug der
Aventure aufgehen. Daher wirken sie als selbständige, realitätsabbildende Details5.

Aventuregedanken und der ihm innewohnenden Symbolik sowie aufgrund seiner Konzeption als

Intrigenroman mit politisch-historischem Hintergrund. Cf. dazu J. Frappier, Chretien de Troyes,
Paris 1969, p. 104s. und A. Fourrier, Le courant reallste dans le roman courtois en France au Moyen
Age I, Les debuts (XIIe siecle), Paris 1960, p. 154ss.

4 Etwa die plastische Ausgestaltung des Kniefalls (L 148s.; Y 4044s.), das knappe, leise
Selbstgespräch einzelner Figuren (L 207ss., 4171 ss.; 7 4625ss.), die Ablesbarkeit psychischer Reaktionen
am Gesichtsausdruck (L 183, 3471, 5913; Y 1908, 2366s., 4820s., 5825).

5 Im folgenden verstehen wir unter Realität, Realismus nicht die textimmanente Logik der
Handlungsmotivation oder die Reproduktion zeitgenössischer Wirklichkeitsinhalte wie die Beschreibung
von Schlössern, Kleidern, Essensgewohnheiten, Turnier- oder Empfangsriten, sondern eine im Text
wirksame Konzeption, bei der solche und auch andere veranschaulichende Elemente nicht unmittelbar

in einer harmonisierenden Deutung kongruieren, vielmehr ihren Zufallscharakter bewahren
als Gegenständlichkeiten oder Begebenheiten, die «einfach» vorkommen können, d.h. die sich nicht
in den die Lebensphänomene auswählenden, sie providentiell gliedernden und gegenseitig
zuordnenden Sinnrahmen des Zukommenden, Zufallenden der Aventure fest einfügen, so daß der
Eindruck einer gewissen Heterogeneität des noch zu befriedenden, aber in seiner Totalität nicht mehr



188 Wolfgang Brand

Im Erec oder Perceval hat die Gegenständlichkeit des Realen immer einen funktionalen

Bezug für den Helden und seine Aventure. Kleider z.B. markieren eindeutig
eine Stufe im Entwicklungsgang. Das ist im Yvain und Lancelot wohl auch noch der
Fall. Wenn jedoch die Zofe der Dame von Noroison Yvain im Wald ein Kleid hinlegt

(Y 3008ss.), so ist die ganze Szene mit der vorausgehenden Salbung und dem
Verstecken hinter Bäumen doch so beschaffen, daß die dem Bekleiden innewohnende
Sinnfunktion dem Leser kaum oder erst nachträglich bewußt wird. Dem Gürtel,
der Beuteltasche aus Brokat, der goldenen Schließe an der robe d'escarlate vermoille

(Y 1886), die Yvain von Lunete erhält, ist schließlich keine Sinnfunktion, keine
symbolische Bedeutung mehr zu entnehmen, zumal der Erzähler von Baden,
Kopfwaschen und Kämmen des Helden berichtet hat: Yvain wird ganz «realistisch»
verschönt und auf das Zusammentreffen mit Laudine vorbereitet6. Eine mögliche
symbolische Beziehung zur Aventure geht in der gegenständlichen Fülle verloren.

Im Erec hingegen ist selbst eine so plastische, scheinbar wirklichkeitsnahe Szene

wie das «Picknick» mit dem Escuier, der dem Paar verschiedene Speisen anbietet
(E 3118 ss.) im Sinngefüge der Aventurefahrt unmittelbar aufgehoben als wohlverdiente

Pause nach vielen Mühen und erste Berührung mit der Gesellschaft, die erst
nach der Teilbewährung Erecs erfolgen kann7. Die Wirklichkeit wird hier immer in

befriedbaren Daseins entsteht. Der im Erec und im Percevalteil des Gralromans unternommene
Auszug des Ritters bekundet ein Weltbild, dessen einzelne Komponenten, seien sie auch noch so
geringfügig, restlos dem Organisationsprinzip der Aventure gehorchen. Selbst wenn erst am Ende
des mühevollen Unternehmens die umfassende Harmonie, die joie, erreicht wird, so leuchtet sie doch
in die Strukturiertheit des Weges bereits verheißungsvoll hinein als unausgesprochene Antwort auf
die ständische Bedrohung durch ein disharmonisches Außen. Im Lancelot und Yvain ist diese
Konzeption einer prä-stabilisierten Harmonie nicht so deutlich erkennbar, obgleich sich an der Sinnsteigerung

der Aventuren, der vom Helden geleisteten Wiederherstellung der Ordnung und dem guten
Ende zeigt, daß sie auch hier wirkt. (Es kann sich ja nicht darum handeln, die Romane einander
antithetisch gegenüberzustellen).

Unsere Bemerkungen berühren sich mit der von E. Köhler, Ideal und Wirklichkeit in der
höfischen Epik. Studien zur Form der frühen Artus- und Graldichtung, Tübingen 21970, erkannten
Problematik der höfischen Selbstauslegung, Ausführungen, denen unser Beitrag in mehrfacher
Hinsicht verpflichtet ist.

6 Damit sei keinesfalls behauptet, im Yvain gebe es keine Symbolik. Man braucht nur an den
Löwen zu erinnern. Bemerkenswert ist indessen, daß der höhere Schriftsinn nicht mehr alle Züge des

Textes durchwaltet, sondern vielfach von einer Gegenstands- und Vorgangsunmittelbarkeit abgelöst
wird, in der z.B. auch von der Symbolik der Waffengabe (cf. E 5636ss. oder die Waffenunterweisung

Percevals durch Gornemant, G 1384ss.) nicht mehr zu verspüren ist (F3135); ebenso im
Lancelot: die von Bademagu dem Helden überlassenen armes (L 3475ss.) haben den realen Zweck,
dem wehrlos über die Schwertbrücke Eingedrungenen den Kampf mit Meleagant zu ermöglichen.
Auch die Pferdsymbolik als Zeichen der Entwicklungsstufe (E 5268ss.; G 1192ss.) hat keine Bedeutung

mehr (L 279ss., 2988ss.; Y 3134ss.). - Zur Namenssymbolik in Chretiens Romanen zuletzt
H. P. Schwake, GRM 51 (1970), 338 ss.

7 So auch im Perceval: Wenn Fluß und Berg dem Protagonisten den Weg versperren (G2995ss.),
so liegt darin ein Verweis, daß er nicht zur Mutter zurück darf und ihn die Gralsburg erwartet. -
Der Gauvainteil allerdings besitzt weniger symbolisch deutbare Stellen (vielleicht die Episode mit
der Hirschkuh, G 5675ss.). Das Mißlingen der Jagd bezieht sich auf die generelle Leere und das



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 189

Sinneinheit mit dem Helden gesehen, sie ist auf ihn zugeordnet, um seinetwillen da.

Realitätselemente, die sich diesem Sinn nicht einfügen, werden ausgespart. Im Lancelot
und Yvain beanspruchen sie ihr eigenes Recht. Die vergebliche Suche nach dem

unsichtbaren Yvain (Y 1106ss.), das Fortwerfen der leeren Salbenbüchse (7 3086s.),
das Innehalten Meleagants im Weggehen an der Tür des Königssaals am Artushof
(L 64ss.), das Zusammentreffen der Königin mit ihrem Fräulein au chief del degre

und das gemeinsame Heraufsteigen (L 5903ss.): alle diese nur für den Augenblick
ihres Vollzugs gültigen Vorgänge sind in ihrer visuellen Plastizität Indizien für eine

Romanwirklichkeit, in der die neu erkannte Eigenwertigkeit und Eigengesetzlichkeit
der in die Fiktion einbezogenen Realitätselemente sich nicht in die Totalität eines

durch die Aventure des Helden garantierten Sinnganzen voll integriert.

II

Diesem Befund entspricht, daß der Protagonist nun nicht mehr in dem Maße wie
im Erec und Perceval die zentrale Mitte des Werkes bildet. Das ist formal an der

Zunahme relativ selbständiger Nebenhandlungen in beiden Romanen zu erkennen.

In der Karre tritt die Hauptfigur in eine bereits begonnene Handlung ein (L 274ss.),
durch den Streit zwischen Bademagu und Meleagant wird das Interesse über weite
Strecken von Lancelot abgelenkt (L 3187ss.). Mit dem Heiratsturnier der Damen

von Noauz (L 5359 ss.) entwickelt sich ein fast zweihundert Verse langes Geschehen,
das gemessen an der Intention seiner Träger ganz ohne den Helden auskommen
könnte und in das der Karrenritter erst spät eingreift (L 5526 ss.).

Im Yvain verhält es sich nicht andeis: Calogrenants Quellenerzählung ist in sich

abgeschlossen, eine eigene Handlungssequenz bilden die Dialoge Lunetes mit Laudine

(Y 1593/1905). Die Episode des Erbstreites setzt an einem weit von dem Helden
entfernten Schauplatz ein, die Handlung bewegt sich erst allmählich auf ihn zu (nach
über dreihundert Versen: 4697/5032).

Der Protagonist bleibt zwar immer Bezugspunkt, auch der Nebenhandlungen,
doch hat er seine Omnipräsenz verloren, die im Erec und im Gralroman bis auf
geringfügige Ausnahmen immer gewahrt ist. Selbst in den meist nur kurzen
Nebensträngen der Handlung dieser zwei Texte ist die abwesende Hauptfigur viel stärker
die bestimmende Mitte für die agierenden Mitspieler, etwa bei den Gesprächen am
Artushof im Erec (E 285ss., 1085ss.) oder bei Guivrets Aufbruch (E 4901 ss.). Auch

Mißlingen der ständisch motivierten Abenteuersuche. Die reduzierte Symbolfunktion des Textes
hängt aber auch mit dem Verzicht auf die Gestaltung eines ritterlichen Entwicklungsganges zusammen,

der jetzt auf weltlicher Ebene nicht mehr möglich ist. Auch im Lancelot und Yvain nimmt die
Steigerung und Entfaltung des Helden nicht den ersten Rang ein wie im Erec und Perceval. Es ist
bezeichnend, daß die von R. R. Bezzola in seinem bedeutenden Chretien-Buch angeführten
Beispiele hauptsächlich aus den zuletzt genannten Texten stammen (Le sens de l'aventure et de
l'amour. Chretien de Troyes, Paris 1947).



190 Wolfgang Brand

in den Artusszenen des Perceval (G 1208ss., 2748ss., 4002ss.) oder in der Tintagueil-
und Escavalonepisode des Gauvainteils geht es unmittelbar um die Hauptperson.
Das aber kann man in dieser Ausschließlichkeit für die Lunete-Laudine-Dialoge oder
den Vater-Sohn-Streit in Gorre nicht behaupten: Die Verhaltensweisen und Reaktionen

der Nebenpersonen haben ihr eigenes Relief, auch wenn sie auf den Protagonisten
bezogen sind.

Als weitere Minderung der alles bestimmenden Aktivität und damit der Zentralstellung

ist schließlich auch die Technik des Entrelacements im zweiten Teil des

Yvain (nach der Rettung des Löwen) aufzufassen8. Das gleichzeitige oder fast gleichzeitige

Bestehenmüssen von Aventuren, die Übernahme also eines der Wirklichkeit
entstammenden Prinzips, der Simultaneität von Vorgängen und ihrer Verflochtenheit,
besagt, daß sich ein vom Helden weitgehend unabhängiges, eigendynamisches
Geschehen entwickelt. Diese Verselbständigung von Vorkommnissen, die für das

Aventureschema bei Chretien neu ist, vermittelt dem Roman eine größere Realitätsnähe

als die additiven, linearen Abenteuerfolgen im Erec und in Chretiens letztem

Werk, dem Gralroman9.
Auch die oben erwähnten parallel laufenden Nebenstränge der Handlung sind in

diesem Sinne zu interpretieren (das Turnier von Noauz und der Erbstreit im Yvain

werden ausdrücklich durch Gleichzeitigkeit evozierende Formulierungen eingeleitet
(L 5359: Demantres que; 74697: Mes dedanz cefu avenu/que...). Damit gilt das über
die Simultaneität Gesagte partiell für den Lancelot.

Doch Lancelots Aventuren sind ebenfalls nicht rein linear addiert und in sich

abgeschlossen10. Die Demoiselle Amoureuse und die Söhne des ersten Vavassors

dehnen die Episode ihrer Begegnung mit dem Helden, dadurch daß sie ihn begleiten,
über mehrere Stationen bis zu dem Punkt aus, wo sie ihn wieder verlassen (L 932/
2011 resp. 2180/3133). Auch der junge Ritter und sein Vater reiten Lancelot nach,

so daß die Vorfälle auf der Spielwiese und der vorausliegende Zusammenstoß mit
dem jungen Ritter bis in die Friedhofsepisode hineinreichen. Durch Parallelität und

8 Zara P. Zaddy erkennt an, daß Yvain «thematically bipartite» ist (MLR 55 [1970], 532s.):
«The Winning of Laudine (2475 lines) and The Estrangement and Reconciliation of the Lovers
(4343 lines)...» (Verszählung nach der Edition von T. B. W. Reid, Manchester 1942). Wir sehen

jedoch keinen Anlaß, mit der Abtrennung des mit dem Erbstreit einsetzenden Schlußstücks (Y
4697ss.; ed. M. Roques, CFMA) eine strukturelle Dreiteilung des Romans vorzunehmen (p. 533),
zumal sich hier das Entrelacement fortsetzt. Wir sprechen daher weiterhin vom zweiten Teil, womit
der Text seit Beginn der Krise Yvains gemeint ist.

9 Das Entrelacement im premerain vers des Erec ergibt nicht das Bild einer sich simultan
aufdrängenden Realität. Das Sperberabenteuer hat ohne das Zutun Erecs als glückliche Fügung den

guten Ausgang der Hirschkußepisode zur Folge. Ähnlich im Gauvainteil (nach der Eremitenszene):
die Rückkehr zu Greoreas, die Beendigung der Episode mit der Orgeluse nach der Befreiung der
Jungfrauen auf der Wunderburg sind kein Simultangeschehen, sondern gemessen ablaufende
Alternation. Das Entrelacement von Perceval- und Gauvainhandlung ist nur im Ansatz durchgeführt.

10 Ein strenges Alternationsschema versucht F.D.Kelly nachzuweisen, «Sens» et «Conjointure»

in the «Chevalier de la Charrette» of Chretien de Troyes, The Hague-Paris 1966, p. 175ss.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 191

Alternation der Handlungsebenen innerhalb einer Episode entsteht gleichfalls ein
Effekt des Entrelacements, etwa auf der Spielwiese (L 1634ss.): das Geschehen

verlagert sich von den Heranreitenden auf die Gesellschaft, dann auf Vater und Sohn,
wieder auf die Gesellschaft und dann erst auf den weiterziehenden Lancelot und seine

Begleiterin. Ähnlich ist die Episode bei dem zweiten Vavassor gestaltet (L 2510ss.;
Auftritt des Furtwächters, Heranreiten der Pucele ä la mule, erneuter Kampf,
Fortsetzung des unterbrochenen Abendessens). Der zweite Teil des Lancelot baut
sich aus den hin- und herlaufenden Handlungen einer «intrigue des evenements qui
s'enchainent» auf11. In beiden Romanen wird demnach das Aventureschema von
einem komplizierteren Bautyp abgelöst. Im Bereich des Satzstils entsprechen die

hypotaktischen Konstruktionen der komplizierteren Abbildung einer komplizierter
gewordenen Realität.

III

Ausweitung der Nebenhandlungen, Verflechtung des Geschehnisgefüges und die
daraus resultierende Minderung der Zentralstellung des Helden sind die kompositioneilen

Erscheinungsweisen einer globalen Veränderung im Bereich der sozialen

Beziehungen des Personals: die Emanzipation der Nebenfiguren von der Hauptfigur.

Im Erec sind nicht nur Umwelterscheinungen und Umweltgeschehen funktional
an den Protagonisten gebunden, sondern auch die Personen selber. Enides Vater sitzt

vor seinem Haus auf der Treppe, als habe er auf Erec gewartet. Yder verkörpert eine

Steigerungsstufe für den Titelhelden, sein Eigenleben beschränkt sich auf die Begegnung

mit ihm. Im allgemeinen treten die Figuren nur einmal auf, mit Ausnahme des

Artushofpersonals und Guivrets; doch auch Guivret hat seinen festen Ort im
Gesamtplan der Aventure. Er lebt nur aus dem Bezug zu Erec, er dient und hilft ihm.
Er vermag sich der zentripetalen Kraft der Aventure nicht zu entziehen: er reitet mit
zum Artushof.

Untereinander besitzen die Figuren kaum eigene Beziehungen. Die von ihnen

repräsentierten Aventurestationen stehen gesondert für sich. Die drei Räuber haben
nichts mit den fünf Räubern, Galoain nichts mit Guivret, dieser nichts mit dem gefangenen

Cadoc oder mit dem Grafen von Limors zu tun. Die Figuren sind isoliert.
Zwischen ihnen auf der einen und Erec auf der anderen Seite besteht lediglich eine

punktuelle, bipolare Relation12. Sie bilden die Folie für sein Handeln und das Instrument

seiner Entwicklung. Die einfachen sozialen Strukturen erlauben die ungehinderte

Entfaltung der Aventure des Artusritters.

11 Formulierung von J. Rychner, VRom. 27 (1968), 73. Cf. auch Frappier, op. cit., p. 132.
12 Enide darf man bei dieser Betrachtung außer acht lassen. Sie und Erec bilden eine Einheit.

Aber auch sie existiert nur in bezug auf ihn. Sie muß sich vor ihm erproben, er erprobt sich vor sich
selbst (wenn auch im Beisein Enides).



192 Wolfgang Brand

Auch im Perceval haben die Figuren eine dienende Funktion für den Helden.
Daran ändert auch die Tatsache nichts, daß ihre eigene seelische Wahrheit stärker
ausgeprägt ist als in Chretiens erstem Roman. Sie entfalten nur sparsam Beziehungen

untereinander (Gornemant ist ein Onkel Blancheflors, doch entsteht daraus
keine Handlung). Selbst wenn sie, wie das Zeltfräulein, ein zweites Mal auftreten,
stellen sie eine bestimmte Stufe für die Entwicklung Percevals dar. Sie existieren nur
insoweit sie für ihn existieren. Auch hier ist das Verhältnis Hauptheld-Nebenpersonal
als punktuell und bipolar zu bezeichnen13.

Die mittleren Romane Lancelot und Yvain gehorchen auch in dieser Hinsicht
einer abweichenden Konzeption. Die Figuren haben jetzt ein eigenes Schicksal.

Gauvain überschreitet im Lancelot mit seiner Queste, bei der er scheitert, seine bisher

traditionell festgefügte Rolle als korrigierende Bezugsfigur für den Protagonisten
und als Repräsentant der höfischen Sozietät. Calogrenant erweist sich, so sehr er

Nebenfigur bleibt, durch seine Geschichte von der Quelle als Person mit eigenem
Leben. Lunete hat großen Anteil am Geschehen, auch sie besitzt ihr eigenes Schicksal

(Gefangenschaft, Begnadigung, vorher der Flirt mit Gauvain).
Die Vavassorfamilien bilden eine für sich existierende, nicht unmittelbar auf

Lancelot bezogene Gemeinschaft. Sie warten nicht auf ihn wie Licoranz auf Erec.

Die Väter kehren von der Jagd, dem Erwerb ihres Lebensunterhaltes, nach Hause.

Die abendliche Konversation hat nur nebenbei den Sinn, Lancelot den Weg zu weisen14.

Im Verhalten der Figuren äußert sich durchgehend ein selbstbestimmender Eigenwille,

der nicht unwesentlich zu ihrer personalen Plastizität beiträgt. Die Zofe der
Dame von Noroison verschwendet gegen das Gebot ihrer Herrin die Salbe in der
Büchse. Lunete weiß Laudine, die ihre Launen hat, richtig zu behandeln. Die beiden
Töchter des Herrn vom Schwarzen Dorn, die Aisnee und die Cadette, verfolgen beide

ihre Interessen. Die Demoiselle ä la mule im Lancelot begehrt heftig den Kopf des

zweiten Furtwächters. Aus eigenem Entschluß geschieht die Herausforderung des

Artushofes durch Meleagant, ebenso das Mitreiten der Demoiselle Amoureuse und
der Vavassorsöhne oder das Nachreiten von Vater und Sohn. Das mehrfache
Auftreten der Personen, wie allgemein die Technik des Entrelacements, beinhalten den

weitgehenden Verzicht auf das Prinzip der punktuellen Begegnung. Bei nur einmaligem

Auftreten (das wegweisende Fräulein im Lancelot, 604ss., die erste und zweite

Furtwächterepisode) wird durch das Motiv des covant bzw. guerredon auf ein
mögliches späteres Zusammentreffen verwiesen.

13 Das trifft jedoch nicht für den Gauvainteil zu. Die Personen in derTintagueil-Episode inter-
agieren häufig. Orgeluse tritt mehrfach auf und unterhält eigene Kontakte zum Orguelleus del Passage

a Vestroite Voie.
14 Wie streng funktional ist dagegen die vollständig vom Kampf gegen Yder und der Werbung

beherrschte Unterhaltung zwischen Erec und Licoranz (E 505ss.). Sie paßt sich nahtlos in die
aufsteigende Sinnlinie des Geschehens ein. Analog im Perceval z.B. das Gespräch mit der Base (G
3461 ss.).



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 193

Vor allem befinden sich die Nebenpersonen bereits untereinander in festen sozialen

Relationen, in die der Held nicht von vorneherein miteinbezogen ist. Die
Beziehungen sind demnach auch nicht mehr nur bipolar, auf den Protagonisten gerichtet.
Dies betrifft die streitenden Schwestern im Yvain, die Herrin von Noroison mit ihren

Hofdamen, es betrifft im Lancelot z. B. den jungen Ritter und die Demoiselle Amoureuse,

die Gesellschaft auf der Spielwiese, die Vater-Sohn-Beziehung zwischen Me-

leagant und Bademagu oder die Demoiselle ä la mule und den zweiten Furtwächter.
Damit ist zugleich gesagt, daß die Figuren immer wieder neu miteinander in Kontakt
treten. Die Dame, bei der Lancelot und Gauvain übernachten, spricht lange mit
Artus' Neffen (L 544ss.), am Friedhof unterhalten sich nacheinander Lancelots

Begleiterin sowie der Ritter und sein Sohn mit dem erschreckten Mönchlein über
Lancelot (L 1944ss.). Die Abgesandte der Jüngeren Schwester reitet noch einmal

an allen Aventurestationen Yvains vorbei. Sie stellt im übrigen ein zusätzliches

personales Zwischenglied dar, wie der home, den Lancelot und seine Begleiter vers

none trove ont (L 2257), oder das Fräulein der Königin, das in den Kampf Lancelots

gegen Meleagant eingreift und in das Turnier von Noauz: eine nicht unbedingt
notwendige, jedoch bewußte Vermehrung des Figurenbestandes der Romane, die das

vielmaschige Netz der personalen Interaktionen noch einmal in hellstes Licht rückt.
So ergänzt die Betrachtung der sozialen Relationen das anhand analoger Kriterien

bereits gewonnene Bild einer im Verhältnis zu den übrigen arthurischen Romanen
Chretiens wirklichkeitsgetreueren Reproduktion irdischer Umwelt um die Formen
menschlichen Zusammenlebens. Die nicht mehr in einzelne Phasen streng zerlegbare,

an die Sinneinheit der Aventure in jedem Fall gebundene und durch sie geordnete,
leicht überschaubare einfache Realität fetzt mit der Erkenntnis von der Vielgliedrig-
keit der «social relationships»15 dem zur Befriedigung des Daseins und zur Überwindung

der Disjunktion von Einzelnem und Gesellschaft ausgesandten Artusritter
steigenden Widerstand entgegen.

IV

Die Vielfältigkeit der Sozialbezüge und Handlungsverflechtungen führt zu einer nicht
mehr überschaubaren Folge von neu entstehenden Situationen und Ereignissen.
Verhaltensweisen und Reaktionen der Personen haben unerwartete, nicht beabsichtigte

Konsequenzen. Es ergeben sich immer wieder zusätzliche Verwicklungen und

Komplikationen. Unvorhersehbar war, daß die Herausforderung Meleagants, selber

ein überraschender Einbruch in den Frieden der Tischgesellschaft am Artushof,
Keu erlaubte, die Not des Königs auszunützen und Guenievre zu zwingen, mit ihm
fortzureiten. Der junge Ritter war nicht darauf gefaßt, daß sein herrisches Benehmen

gegenüber der Demoiselle Amoureuse seinen Vater und durch ihn die Gesell¬

ig Cf. J. Mandel, MPh. 62 (1964), 97.



194 Wolfgang Brand

schaft auf der Spielwiese zum Handeln nötigen könnte. Ebensowenig ahnte der
zweite Furtwächter, daß seine Herausforderung Lancelots ihn den Kopf kosten
würde aufgrund des Eingreifens einer dritten Person, der Demoiselle ä la mule, die
auch Lancelot in eine Zwangslage versetzt.

Artus' Entschluß, zur Quelle zu reiten, zwingt Yvain, heimlich und früher fortzugehen,

damit nicht Gauvain oder Keu, sondern ihm die Aventure zufällt. Laudines
Bereitschaft, Yvain zu heiraten, ist auch von Artus' Kommen mitbestimmt, ebenso

wie von den entscheidenden Mittlerdiensten Lunetes, die sich wiederum aus einer

zurückliegenden Wohltat Yvains ableiten (7 1001 s.). So ist sein Glück nicht von ihm
allein, sondern vom Zusammenspiel außerindividueller Faktoren heterogenen
Ursprungs mitbedingt. Durch seine Verfehlung gerät zudem Lunete in Ungnade, da

der Seneschall nun eine Möglichkeit sieht, bei Laudine gegen sie zu intrigieren. Von
Lunetes Unglück sind die armen Damen betroffen, die nun keinen Gönner mehr
besitzen (74355ss.). Ihr Schicksal hängt von Yvain ab, wie das Schicksal des Logrier-
volkes im Karrenritter von Lancelot16.

Die gebieterische Notwendigkeit der Hilfe enthält zugleich den Keim ihrer
fortwährenden Gefährdung durch die soziale Interdependenz der Handlungsteilnehmer,
die, hier nur an wenigen Beispielen aufgezeigt, für den Einzelnen wie für den
Gesamthandlungsverlauf unkontrollierbare Auswirkungen hat. Die weitverzweigten, über
mehrere Stationen laufenden, durch das Mithandeln anderer beeinflußten, sich gegenseitig

überkreuzenden, verflechtenden und zusammenspielenden Vorgänge lösen sich

zusehends von ihren Trägern, verselbständigen sich und offenbaren einen den
Sozialbeziehungen inhärenten, dem Einzelnen nicht mehr einsichtigen Mechanismus von
Ursache und Wirkung. Der Blick auf die Realität erbringt, daß diese von unbestimmbaren

Faktoren regiert wird, die von verschiedener Seite ausgelöst werden und sich

zu kausal determinierten Aktionsketten zusammenschließen, die ihre eigene Logik
besitzen17.

16 Die Taten Erecs haben daher «une moindre portee sociale que les exploits d'Yvain»
(J. C. Payen, in: Melanges offerts ä Rita Lejeune II, Gembloux 1969, p. 1099); eine richtige Bemerkung,

nur daß sie auch für Lancelot gilt.
17 Die Helden, besonders Yvain, müssen darauf achten, daß ihre Hilfe zur rechten Zeit kommt.

Sie sind unmittelbar von der sich aufdrängenden Sachlage abhängig. - Ein schönes bildhaftes
Beispiel dafür, daß sich unter bestimmten Konstellationen und Verhältnissen vollzogene Handlungen
von ihrem Träger lösen und nicht mehr rückgängig zu machen sind, steht im Lancelot (L 1131 ss.):
Die zwei Ritter, welche die Tür bewachen, hinter der dem Fräulein Gewalt angetan wird, haben ihre
Schwerter zum Schlag gegen Lancelot erhoben. Er duckt sich zur Seite, die Schwerter zersplittern
auf dem Boden. Li chevalier lor cos ne porent/detenir, qu'esmeüz les orent, heißt es ausdrücklich im
Text. Die Situationsveränderung ging so schnell vor sich, daß die früher sinnvolle Handlung sich jetzt
gegen ihren Träger kehrt, da sie eigener Logik unterliegt und das Handlungssubjekt nicht mehr
Herr der Lage ist (cf. in gleichem Sinne L 1156ss.). Nicht viel anders im Yvain: Harpins Schlag mit
dem Pfahl geht an dem seitwärts springenden Löwen und an Yvain vorbei. Ehe es sich der Riese
versieht (F4232), wird er mit zwei Schwertstreichen erledigt. - Der seinem von dem Löwen angefallenen
Mitstreiter zu Hilfe eilende Unhold im Schloß der Seidenweberinnen wendet Yvain einen Moment



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 195

Sogar Abwesenheit, Nichtwissen oder in bester Absicht vollbrachtes Tun können
in einer so divergierenden, komplexen sozialen Wirklichkeit Gefahren
heraufbeschwören. Gauvains Suche nach der Königin beschert seinen Verwandten arge
Bedrängnis wie auch Lunete, ohne daß er dafür kann. Yvain muß für ihn eintreten.
Seine edle Bereitschaft, für das Recht der Cadette zu streiten, und Gauvains Einsatz

für die Aisnee verwickeln beide Freunde, die nicht wußten, auf was sie sich einließen,
in einen paradoxen Kampf der höfischen Wertträger gegen sich selbst. Unkenntnis

von der Befreiung der Logrier führt zur Gefangennahme Lancelots durch die Leute

von Gorre. Bademagus' Liebe zu seinem Sohn schafft diesem die Gelegenheit, weiter

gegen Lancelot zu agitieren18.
So eröffnet die Erkenntnis der realen Beschaffenheit des Daseins, wie sie sich in

der Fiktion Chretiens kundtut, die definitive Einsicht des höfischen Adels in die

Abhängigkeit des Einzelnen - im guten wie im schlechten Sinne - und damit ein
Bewußtsein von der kritischen Lage der Gesellschaft, in deren Namen der Artusheld
ausgeritten war, und die nun in dem universal vorgestellten Ideal der Aventure, der

im Erec noch glorreich vollzogenen, zwar mühsamen, doch nie gefährdeten Ausfahrt
und dem sich in ihr romanhaft verwirklichenden ritterlichen Wunschbild des
harmonischen Zusammenklangs von amor und chevalerie keine von vornherein mehr
gegebene Sicherung ihrer ständischen Bestrebungen vor der Unberechenbarkeit des

Lebens zu erblicken vermag.

V

Vor diesem Hintergrund entfaltet die Regelung zwischenmenschlicher Beziehungen
durch covant und guerredon, die Verpflichtung zu gegenseitiger Hilfeleistung, ihre
doppelgesichtige Bedeutung19. Sie dient der Existenzsicherung des Einzelnen,
schränkt zugleich aber seinen Freiheitsspielraum ein. Letzteres wird in Kauf genommen,

da das Verhältnis der Individuen zueinander von Harmonie weit entfernt ist.
Lancelot und Yvain enthüllen eine Welt voller Konflikte und Notlagen. Im

Vergleich dazu erscheinen die Bedrängnisse im Erec und im Gralroman als relativ harmlos,

weil sie von der sieghaften Gewißheit einer Lösung, sei es auf weltlicher oder

spiritueller Basis, durch den vom Glauben an seine Sendung durchdrungenen Helden
überstrahlt werden.

Im Karren- und Löwenritter stehen die Protagonisten vor fast unlösbaren Aufgaben:
soll Lancelot auf die Karre steigen, darf er seine Queste gefährden, indem er die

den Rücken zu, der ihm sogleich den Kopf abschlägt si soavet que mot n'an set (Y 5652). - Es kommt
haargenau auf den richtigen Moment an. Davon wird noch zu sprechen sein. Unnötig hinzuzufügen,
daß die anderen Romane Chretiens bei Kampfschilderungen und auch sonst die Unausweichlichkeit
des rechten Augenblicks nicht kennen.

18 A. Adler, MLR 45 (1950), 39: "By the merits of his chivalrousness, Bademagus prolongs the
existence of the evildoer".

19 Zu don und largesce cf. Köhler, op. cit., p. 33 ss.



196 Wolfgang Brand

Demoiselle Amoureuse aus ihrer (fingierten) Notlage rettet (L 1097ss.), soll er pide
oder largesce walten lassen (L 2830ss.)? Alle drei Beispiele geben sich als Konflikte
der höfischen Werte zu erkennen und verweisen somit erneut auf die Schwierigkeiten,
die der Verwirklichung idealer Vorstellungen in Realsituationen entgegentreten.
Auch Yvain hat die schwere Entscheidung zu fällen, ob er Lunete oder der Gauvain-
familie helfen soll, eine Spannung, aus der ihn nur das rechtzeitige Eintreffen des

Riesen erlöst. Die Kämpfe gegen Harpin, gegen die Ankläger Lunetes und gegen
die Unholde im Schloß zum Schlimmsten Abenteuer bringen ihn in schwere Bedrängnis,

ja sogar in Todesgefahr; der Verlust der Liebe Laudines führt ihn in den Wahnsinn,

beim Anblick der Quelle wird er vor Schmerz ohnmächtig. Das abweisende

Verhalten der Königin treibt Lancelot zu der verzweifelten Tat des Suizidversuchs.
Die Problematik der Willkürallmacht höfischer Liebe und ihrer die Existenz des

ritterlichen Individuums bedrohenden Ansprüche wird hier manifest20.

Die Besonderheit der beiden Romane liegt jedoch darin, daß - dem gesteigerten
Umweltbewußtsein Chretiens gemäß - Konflikte und Notlagen außer den Helden

vor allem das Nebenpersonal erfassen. Keu lehnt sich offen gegen den König auf
(Lancelot) oder greift streitsüchtig prominente Mitglieder des Artushofes an, darunter
die Königin (Yvain)21. Die Exilierung der Logrier im Lancelot ist Ausdruck der

generellen Gefährdung der idealen Artusgemeinschaft durch eine fremde, sich ihren
Gesetzen nicht fügende Gegenwelt. Dem entspricht im Yvain die Versklavung der
Seidenweberinnen. Die Dame von Noroison ist bedroht von dem Grafen Alier.
Lunete schwebt in Todesgefahr. Die Not der Cadette ist so groß, daß sie darüber
erkrankt (7 4816). Die stellvertretende Suche des Fräuleins führt diese erst einmal
in die Irre, nachts im Wald bei Regen und tai (7 4831ss.): ein sprechendes Bild für
die Ausweglosigkeit, in die das unschuldige Individuum immer wieder gerät und in
der erst im letzten Moment Hilfe zuteil wird (Hornruf, 7 4853ss.).

In einer verheerenden Zwangslage befindet sich die Gauvainfamilie. Der Vater
hat nur die Wahl zwischen dem Tod der ihm noch verbliebenen vier Söhne, die Harpin
in seiner Gewalt hat, oder dem putage der Tochter (7 4120): eine märchenhafte

Einkleidung der unverstandenen, von außen hereinbrechenden Gefährdung der

Familienstruktur. Der Erbstreit, die Interessenkollision der beiden Töchter bedroht

gleichfalls den Familienzusammenhalt.
Dieses Motiv kehrt im Lancelot wieder als Konflikt zwischen Vater und Sohn, ein

deutliches Beispiel für den Antagonismus, der die Relationen vieler Personen zueinander

bestimmt.
Das Verhältnis der Generationen hat seit dem Erec einen bezeichnenden Wandel

erfahren. Dort war die Familie noch ein harmonisches Ganzes, dominiert von der

20 Dazu grundsätzlich Köhler, op. cit., p. 163ss.
2i Sein unhöfisches Benehmen im Erec und Perceval ist weniger gemeinschaftsbedrohend.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 197

Figur des Vaters, dem sich die Familienmitglieder mit Selbstverständlichkeit fügten
(Familie Enides).

Im Cliges liegt bereits ein stärkerer Akzent auf der Divergenz der Generationen,
doch handelt es sich nicht um einen ernsthaften Streit zwischen Alixandre und seinem

Vater (Cl 84ss.), ebensowenig wie zwischen Cliges und seinem Onkel (Cl 3917ss.,

4172ss.). Die Meinungsverschiedenheiten resultieren aus den noblen Bestrebungen
des Sohnes beziehungsweise des Neffen, am Artushof die ritterliche Vollendung zu
erwerben oder sich im Kampf als Held zu erweisen. Die jüngere Generation fühlt
sich in höherem Maße als die ältere den neuen höfischen Idealen verpflichtet. In der

Bereitschaft der Söhne, für die Verwirklichung ständischer Werte einzutreten, bezeugt
sich die Zukunftsbezogenheit der höfischen Vorstellungswelt.

Im Lancelot sind es nun gerade die Väter, die den höfischen Verhaltenskodex
beherrschen und die für den Bestand der Sozietät grundlegenden Regeln einhalten.

In den Jungen äußert sich hingegen die Absicht, die Normen zu überschreiten und den

Eigenwillen höher zu stellen als die das Gemeinwohl sichernden Vorschriften. Der

junge Ritter achtet die costume nicht, daß eine Dame in Begleitung geschützt ist,
und möchte Gewalt anwenden (L 1567ss.). Er zeigt sich unbelehrbar, so daß der Vater
ebenfalls Gewalt anwenden muß: eine unhöfische, doch unvermeidbare Reaktion,
die auf der Störung der idealen, den Einzelnen achtenden Beziehungen beruht und
den fatalen Zwang bewußt macht, den eigensüchtiges Verhalten auf andere ausübt.

Meleagant verkörpert vollends das böse, gesellschaftsverneinende Prinzip. Er
kennt nur sich, sinnt nur Verderben. Er verachtet die costume, daß mit dem Eindringen

Lancelots alle Logrier frei sind. Er beharrt auf dem Kampf, leugnet, besiegt zu
sein und besteht auf einer Verschiebung der Entscheidung um ein Jahr (L 3877ss.),

um sich der Möglichkeit nicht zu begeben, die Gefangenen doch wieder in seine

Gewalt zu bekommen. Die heimtückische Einkerkerung Lancelots bietet ihm das

Mittel dazu.

In unserem Zusammenhang ist dabei weniger die Bosheit an sich bedeutsam als

die Tatsache, daß sich die Negierung des ritterlichen Selbstverständnisses und der auf
das Ideal gegründeten Vorbildlichkeit und Sonderstellung der Nobilität in der jungen

Generation vollzieht. Die Gesellschaft ist bedroht, wenn sich ihre jungen
Mitglieder den tradierten Normen widersetzen22.

Eine weitere Mißachtung höfischer Spielregeln enthalten die unfairen
Kampfbedingungen, denen sich Yvain unterwerfen muß, wenn er seinen Pflichten als Helfer

22 Die intakten Verhältnisse bei den Vavassorfamilien trösten über die prekäre Lage nicht
hinweg. Die Beachtung der Normen durch beide Generationen bezeugt vielmehr als Gegenbild, welche
große Bedeutung der Familie im Mittelalter als gesellschaftlichem Ordnungsfaktor zugemessen
wurde, da sie trotz beginnender Industrialisierung im 12. Jahrhundert die unersetzliche
Produktionsgemeinschaft blieb. Cf. hierzu die Beiträge von O. Brunner und E. Egner, in: Famille und
Gesellschaft, hg. v. F. Oeter, Tübingen 1966, p. 23 ss., 57 ss.



198 Wolfgang Brand

der Bedrängten nachkommen will23. Die Schwächung der idealen Vorstellungen
und der Realismus im Löwenritter zeigen sich auch darin, daß Erec noch mit zwei
Riesen fertig wurde (E 4412ss.), Yvain sich jedoch ohne den Löwen nicht Harpins,
der fils de netun oder der drei Ankläger Lunetes erwehren kann, er also übernatürlichen

Beistands bedarf, wenn man dem Löwen diese eindeutige Symbolfunktion
zuerkennt24. Der Optimismus des Erec erlaubte es noch, daß sogar die Räuber sich

an costume und us hielten, nur einzeln anzugreifen (E 2822 ss.).

In der pessimistischen Sicht des Yvain und Lancelot liegt die Erkenntnis beschlossen,

daß dem höfischen Wertkodex keine gesicherte Zukunft beschieden ist und eine

Zeit hereinbricht, in der das in der fin'amor kulminierende Ideal ständischer Einheit
und aristokratischer Ausnahmeexistenz keine Geltung mehr besitzt (cf. auch die

laudatio temporis aed im Prolog des Yvain).
Auch das Verhältnis von Mann und Frau ist starken Spannungen ausgesetzt.

Einmal durch den Allmachtsanspruch der Liebesherrin, von dem oben die Rede war,
zum andern durch weitere, nicht immer von Chretien aufgeklärte, jedoch mit der

Liebeskonzeption zusammenhängende Antagonismen der Geschlechter, wofür der

Lancelot Beispiele bietet: der unerbittliche Haß der Demoiselle ä la mule auf den zweiten

Furtwächter; das unter diesem Aspekt noch einmal zu erwähnende widersprüchliche

Verhältnis des jungen Ritters zur Demoiselle Amoureuse und das Meleagants

zur Königin Guenievre.
Die Obstination, mit der diese Ritter auf ihrem Willen beharren, die von ihnen

begehrte Dame zu besitzen, gleichgültig ob sie einverstanden ist oder nicht, besagt

nicht nur eine Pervertierung des Minne-Ideals, sondern beleuchtet auch die angedeutete

Problematik der ins Unbedingte gesteigerten Norm selbst. Denn wenn die Norm
absolut verpflichtenden Charakter annimmt, die Selbstvollendung des Einzelnen und
seine soziale Stellung in der Gesellschaft durch die Dame garantiert werden, muß der

Ritter versuchen, um jeden Preis eine amie zu erringen, weil nur auf diesem Wege die

geforderte Einhaltung der Norm gewährleistet ist25. Dieser Zwang veräußerlicht das

auf Selbsthingabe beruhende Perfektionsstreben zu einem auf Selbstwertsteigerung
bedachten Besitzstreben. Die höfische Gesittung erzeugt ihren eigenen Widerspruch
auf der Gipfelhöhe ihrer Geltung und Verbindlichkeit. Der Druck der Norm führt
zu ihrer Übertretung, indem nur noch die formalen Bedingungen unter völligem
Verlust ihrer Substanz eingehalten werden.

Aber auch da, wo der fin'amor, wie im Falle Lancelots, Genüge getan wird, ist

ihre gesellschaftsbildende Macht in Frage gestellt, weil sie die Negation des Eigen-

23 Darüber G. Sansone, in: Studi in onore di I. Siciliano, Firenze 1966, p. 1053ss.
24 Wie z.B. J. Harris, PMLA 64 (1949), 1143ss.
2s Die durch ein «spezifisches Adelsethos» geprägte individuelle Verhaltenssteuerung in

höfischen Gesellschaften begründet N. Elias eindringlich in seinem Buch Die höfische Gesellschaft,
Neuwied-Berlin 1969, Kap. V, besonders p. 140ss., 144ss.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 199

willens vom Mann verlangt, so wie sie bei den obigen Negativbeispielen bei der Frau
als selbstverständlich vorausgesetzt wurde. Die ins Grenzenlose gesteigerte Hingabe
des Helden und die maßlosen Forderungen der Herrin veranlassen Chretien zu
Karikatur und Parodie. Kritik an der Norm ergibt sich darüber hinaus aus dem

Handlungsgang. In Meleagant erwächst Lancelot ein Widersacher, der als böswillige
Verneinung aller mit dem Liebesbegriff verbundenen idealen Vorstellungen, schließlich

trotz moralischer Minderwertigkeit doch Macht über den Idealträger gewinnt.
Vermochte Lancelot im ersten Teil des Romans das Geschehen noch unter das

Gesetz der spirituellen Minne zu stellen, wenn auch unter Aufbietung aller Kräfte, so

tritt im weiteren Verlauf der Handlung die Gegensätzlichkeit von Ideal und
Wirklichkeit immer krasser hervor. Das Aventureschema ist aufgegeben; die Rettung des

im Turm immobilisierten, von der Gesellschaft im Stich gelassenen, zur Machtlosigkeit

verdammten Minnehelden beruht auf einem zu vagen Zufall, als daß sie

überzeugend wirken könnte. Das Turnier erscheint wie ein letztes Aufbegehren und Zur-
schaustellen des ritterlichen Ideals, jedoch, und das ist symptomatisch, in einem
wirklichkeitsentrückten Bereich - im Spiel.

So birgt die Glorifikation der höfischen Liebe zugleich ihren endgültigen Abschied.
Unter dem Druck einer unerbittlichen Realität und aufgrund eigener Widersprüchlichkeit

hat sich das Ideal von amor und aventure als nicht lebensfähig erwiesen.

Auch der Yvain ist ein Roman der Bedrängnis. Die durch die Notlagen immer
wieder dem Helden aufgezwungene Aventure ist in ihrem Vollzug gefährdet26. Mit
ihrem Scheitern wird von der Freundin der Cadette bereits gerechnet (7 5037 ss.).

Calogrenant ist tatsächlich gescheitert (wie Gauvain im Lancelot). In der Gestalt des

Stierhüters stößt die universal gedachte Aventure an die Grenze ihres Geltungsbereichs,

nur weniger auffällig als in der Figur Meleagants. Die realen Ansprüche
an den Helden sind so gestiegen, daß er sich ihnen nicht mehr gewachsen fühlt. Er
stöhnt unter der some des Lebens (7 3576) und verlangt nichts sehnlicher als pes21.

Die höfische Liebe, hier mit der Ehe verbunden, steigert den Helden zwar wie im
Lancelot über sich hinaus, bringt ihm aber auch den Verlust des Lebenssinns und
führt ihn letztlich ebensowenig wie Lancelot in die Gemeinschaft zurück. Einer
Weihe von Yvains wiedererrungenem Glück am Artushof geht Chretien bewußt aus
dem Weg. Mit der Heimkehr auf das Schloß Laudines hat sich die Disjunktion von
Individuum und Gemeinschaft vollzogen, wie sie sich bereits in Lancelots Isolation
im Turm darstellte.

26 Die Zauberringe, List und Betrug sind daher die unerläßlichen Mittel, mit denen einer feindlichen

Lebenswelt in der fingierten Realität des Romans begegnet werden muß.
27 Yvain: 6513, 6783, 6789, 6801. Der Begriff kommt in beiden Romanen übermäßig oft vor.

Einige Stellen: Y IAA, 1336, 1970, 4455, 5626, 5725, 5778, 5899, 6162, 6181, 6611, 6741; L 3236,
3244, 3248, 3287, 3423, 3427, 3507, 3553, 3849, 3876, 3885, 4456, 5028. Die Belege sind Ausdruck
der unter ungünstigen Bedingungen ins Ungemessene steigenden Sehnsucht nach Frieden. Zu
diesem Thema Köhler, op. cit., p. 106ss.



200 Wolfgang Brand

VI

Im Aventure- und Minne-Ideal hatte sich die in einer Zeit relativen Friedens funktionslos

gewordene, aufgrund der zentralistischen Politik des Königshauses und dem

Druck des wirtschaftlich erstarkenden, von den Kapetingern favorisierten Bürgertums

bedrängte Aristokratie eine neue Sinngebung der ritterlichen Existenzform
geschaffen, ein Kulturbewußtsein, das den gesamten Stand umfaßte und die innerständischen

Spannungen zwischen hohem und niederem Adel weitgehend ausglich, wie
E. Köhler gezeigt hat28.

Im Erec bewährt sich noch die ungebrochene Strahlkraft des Ideals. Die
widerstrebenden Mächte werden entweder integriert (Yder, Guivret), unschädlich gemacht
(Oringle, die Riesen) oder bestätigen durch Reue über falsches Verhalten die moralische

Überlegenheit des ständischen Menschenbildes (Galoain). Im Lancelot und
Yvain formieren sich Hindernisse, die sich der Reintegrationssehnsucht von Individuum

und Gemeinschaft in den Weg stellen. Der immer schon schwache Artus,
Herrschermodell feudalen Wunschdenkens, der ohne seine Ritter nichts vermag, ist

nun vollends ein machtloser, zu eigener Initiative unfähiger, sich um die Mitglieder
seines Hofes nicht mehr kümmernder, indifferenter König geworden.

Doch wie verhält es sich mit der Gefährdung der Noblesse durch die niederen
Schichten Es scheint, daß die Bedrohung der ständischen Wertwelt durch das Handel
und Gewerbe treibende städtische, im Verband der comune zusammengeschlossene

Bürgertum, das mit der Einrichtung von Arbeitsateliers und der Entwicklung
frühkapitalistischer Produktionsformen zunehmend an Einfluß und Bedeutung gewann29,

nicht allein die Ausbildung der aristokratischen Aventure- und Minnekonzeption
begünstigte, in der sich die um ihre privilegierte Stellung bangende Nobilität im Glauben

an die Bewältigung der Wirklichkeit durch das Ideal erneut ihrer selbst vergewisserte,

sondern daß Verhaltensweisen und Denkformen der durch die «renaissance

economique»30 unheilvoll veränderten Realität in vermehrtem Maße den Realismus
der Romane Yvain und Lancelot konturieren.

Die Gegnerschaft der niederen Klassen hatte der Adel immer im Blick, wenn er
sich scharf von den vilains abgrenzte. Wie radikal der Bruch zwischen feudalem und
nichtfeudalem Bewußtsein tatsächlich war, zeigt neben der Episode mit dem
häßlichen Stierhüter im Yvain unmißverständlich die bekannte Szene im Guillaume

d'Angleterre, in der die Kaufleute die ihnen zum Dank für die Adoption der Königssöhne

überlassenen wertvollen reubes (v. 3171) nicht als höfische Gabe, als Ausdruck

28 Köhler, op. cit., passim, sowie Esprit und arkadische Freiheit. Aufsätze aus der Welt der

Romania, Frankfurt a.Main 1966, p. 9ss.
2» Cf. dazu M. Bloch, La societe feodale, Paris 1949, vol. 2, p. 112ss. P. Jonin, IL 16 (1964),

47 ss., stellt zahlreiche Belege zusammen. Es ist zwischen seigneurialen, bürgerlichen und klösterlichen

Arbeitsstätten (ateliers) zu unterscheiden (p. 52).
30 J. Calmette, La societe feodale, Paris 1932, p. 99.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 201

der largesce zu würdigen wissen31. Sie sind am Tauschwert der Gegenstände, nicht
an ihrem Gebrauchswert interessiert, sie wollen sie verkaufen. Dem obstinaten Beharren

begegnet die Königin mit vollkommenster corteisie. Sie geht auf den Handel
ein, kauft die Kleider zurück por trente mars sans riens laissier (v. 3209), um sie dann
den borjois wiederzuschenken.

Geldwirtschaftlich motiviertes Profit- und Zweckdenken beraubt das adlige Donum
seines authentischen Wertes, seines moralischen Charakters, macht es verwertbar
und degradiert es zu einem Handelsobjekt, einer Ware. Damit ist auch die Qualität
des früheren ethischen Verhaltens der Kaufleute zu einer quantitativ meßbaren, mit
Geld bezahlbaren Dienstleistung herabgesunken.

Im Lachen der anwesenden Ritter und Damen gibt sich noch die Überlegenheit
eines seiner selbst und seines Wertgefüges sicheren Adelsstandes zu erkennen32.

Selbst im Erec ist der Glaube an die eigene Sendung trotz der Schranken zwischen

Ritterbürtigen und vilains (cf. z. B. E 6850) so groß, daß eine antibürgerliche Tendenz

gar nicht erst aufkommt. Der borjois, bei dem Erec übernachtet, wird in die Aventure
integriert; er hat eine feste Funktion für den Helden und wird von diesem für die

erwiesene enor und bonte (E 3500), die grant merite (E 3501) verdient, reich beschenkt,
was ihn zu einer demütigen Dankesbezeugung veranlaßt (E 3505 s.). Die Klassenunterschiede

sind nicht virulent, Geld spielt keine Rolle, die Souveränität des Ideals
überbrückt die Gegensätze und gestattet die versöhnliche Haltung einer Harmonie, die auf
dem unangetasteten Adelsprivileg und der natürlichen Ungleichheit der Stände basiert.

31 Edition M. Wilmotte, Paris 1962 (CFMA). Echtheitsfragen interessieren in unserem Kontext

nicht. Cf. auch zu den Kaufleuten J. Frappier, op. cit., p. 78s., Ch. Foulon, R 71 (1950),
231. «Or, la mentalite bourgeoise, ä en croire r.os textes, est radicalement differente de la mentalite
aristocratique. Les uns aiment depenser, les autres amasser. Ici est la prouesse, lä le profit, ici Ie

luxe, lä le lucre» (Ph. Menard, Le rire et le sourire dans le roman courtois en France au Moyen Age
[1150-1250], Geneve 1969, p. 174). Über die grundsätzliche Unterschiedenheit von Standesethos
und Wirtschaftsethos der beiden sozialen Gruppen, dargestellt am Beispiel der höfischen Gesellschaft

im Frankreich des 17. und 18. Jhs., handelt Elias, op. cit., Kap. IV und V. - Dem Passus
im Wilhelm ähnelt die Kaufszene im Eracle von Gautier d'Arras (ed. E. Löseth, Paris 1890, v.
1425 ss.).

32 In zweifacher Hinsicht sichert sich unseres Erachtens die Nobilität im Wilhelm die moralische
Berechtigung ihres ständischen Überlegenheitsanspruches über das Bürgertum. Einmal, indem der
höfische Autor proklamiert, daß die Stimme des Blutes den Königssöhnen nicht erlaube, einen
bürgerlich-handwerklichen Beruf zu ergreifen (1346ss.). Der Topos (cf. H. Gelzer, Nature. Zum Einfluß
der Scholastik auf den altfranzösischen Roman, Halle a. S. 1917, Kap. II) hat eindeutig die Funktion
der Legitimierung und Konservierung bestehender Machtverhältnisse. Zum andern aber, und das
verdient ebenfalls Beachtung, beweist der Adel empirisch seine Suprematie, dadurch daß Wilhelm,
der Aristokrat, sich in seinem neuen Beruf als Kaufmann erfolgreicher bewährt als seine bürgerlichen
Kollegen (1997 s.). Die scheinbare Antinomie löst sich auf, wenn man daran denkt, daß Wilhelm auf
Gottes Geheiß handelt (83ss.), d.h. die Stimme seines Blutes übertönt, und daß die beiden entgegengesetzten

«Wege» sich im gleichen Ziel treffen. Die ritterliche Existenzform wird auf diese Weise von
Gott und Natur sanktioniert. Immerhin zeigt aber die Umformung der Eustachiuslegende, daß der
Adelsstand mit der bürgerlichen Klasse als autonomer Macht rechnet, sonst hätte Wilhelm die
Duldung eines wesensfremden Geschicks nicht erst auf sich nehmen müssen.



202 Wolfgang Brand

So ist es auch im Gralroman. Die herceor ma mere zittern um Perceval (G 300,

312), der carbonier weist ihm den Weg zu Artus (G 835 ss.), vor allem aber lindern
die Kaufleute im rechten Moment die Hungersnot in Belrepeire (G 2524 ss.) und sind

somit, ohne es zu wissen, an dem gottgefälligen (G 2528,2542s.), glücklichen Ausgang
der ritterlichen Aventure beteiligt. Bei der Schilderung des Kaufens und Verkaufens

wird kein abschätziger oder aggressiver Ton hörbar (G 2546ss.). Die Händler sind

in das Sinngefüge der höfischen Daseinsdeutung aufgenommen. Die comune in
Escavalon wird molt bele gent und bons ouvriers genannt (G 5759, 5763), ihre Leistungen

werden anerkennend aufgezählt (G5764ss.). (Der gegen Gauvain gerichtete, aber

zugunsten des eigenen Königs begonnene, von einem Vavassor angezettelte Aufstand
wird weiter unten besprochen).

Im Lancelot und Yvain treten nun mit Ausnahme des karikierten vilain, des

Stierhüters, keine Angehörigen der niederen Schichten mehr handelnd auf (wenn wir von
dem home [L 2257] und den genz del pais, die Lancelot gefangennehmen, absehen

[L AI 19 ss.]: bei ihnen ist nicht klar, ob an bewaffnete Ritter oder an Gemeine gedacht

ist.) Wie ernst aber die Aristokratie, die schon an dieser Abkapselung erkennbare

Bedrohung durch die mit der gestiegenen Einflußnahme des Bürgertums
einhergehende Ausbreitung privatwirtschaftlicher Arbeitsorganisationsmodelle jetzt nimmt,
wird an der Seidenweberinnenepisode sichtbar. Die neuen Industrieformen, märchenhaft

eingekleidet in Gestalt einer von außen kommenden und darum nicht verstehbaren

costume, werden ausdrücklich als Pesme Aventure, als das Schlimmste, was

dem um seine Selbsterhaltung besorgten Adel widerfahren konnte, gedeutet33. Hinter
der auf Ausbeutung abzielenden Versklavung der Arbeiterinnen steht eine höfische

Prinzipien und Werte in toto negierende, utilitaristische Haltung, die eine

Selbstentfaltung des Einzelnen vereitelt und ihn fremden Zwecken dienstbar macht.

Das vom Adel dem Bürger zugeschriebene Erfolgs- und Besitzstreben muß daher in
dem vom Aventure-Ideal beherrschten Bezirk der zweckfreien Selbstvollendung als

Fremdkörper wirken und in einer gemeinschaftsbildenden, weil deren Wertvorstellungen

verwirklichenden und garantierenden Daseinsform als eine dem Bestand der

höfischen Sozietät feindliche Konditionierung der individuellen Existenz erscheinen.

Dennoch konstatiert man im Yvain den Einbruch konkret materieller
Nützlichkeitserwägungen in die ständische Lebenssphäre. Unrechte Besitzgier kennzeichnet

33 Daß der Arbeitsherr ein Adliger ist, ändert nichts an der Sachlage. Chretien konnte kaum einen

Bürger in einer so bedeutenden, weil die noblesse unmittelbar bedrohenden, Rolle auftreten lassen.

Zudem ist der riche home (Y 5357) exkulpiert, da er selber der bösen costume unterliegt. - Chretien
«a pu voir des ateliers. En y placant des femmes, il n'a fait en tout cas que respecter la realite»
(P. Jonin, IL 16 [1964], 53. Genaueres zur Entlohnung der Arbeiterinnen auf p. 52). Auch Jeanne

Lods, CCM 4 [1961), 45, ist der Ansicht, «que nous saisissons sur le vif un temoignage sur l'etat
de la societe». Ch. Foulon spricht von einer «notion d'exploitation» (Melanges offerts ä Rita
Lejeune II, Gembloux 1969, p. 1005) und A. Fourrier von den «accents de la misere proletarienne»
in der Klage der «ouvrieres» (Le courant reallste, p. 117).



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 203

die Aisnee, die es strikt ablehnt, das Erbe mit der Schwester zu teilen und ihr zu
geben don tu mialz vives (7 5973). Daß dieser Partikularegoismus zu schlimmsten

Verwicklungen führt, wurde bereits erwähnt.
Diesen inhaltlichen Analogien zu einer dem Selbstverständnis der Aristokratie

fremden, bürgerlichen, finalistischen Denkweise als Ausdruck der in den Roman
hereingenommenen als feindlich empfundenen, eigengesetzlichen Realität korrespondiert

die anwachsende Funktionalisierung einzelner Personen des Romans, die
dadurch ihren Subjektcharakter teilweise einbüßen.

Die von Lunete unterstützten Damen beklagen den ihr bevorstehenden Tod mit
wohlgesetzten Worten. Doch nicht der Verlust der Person Lunete, sondern der Verlust

ihrer Funktion als Gönnerin ist ihnen beklagenswert: trop grant domage i avrons

(7 4366). Wenn sie darüber jammern, daß keiner mehr frans ne cortois sei, jeder nur
an sich denke (einz demande chascuns eingois/por lui, que por autrui ne faitjsanz ce

que nul mestier en ait) (74375ss.), so sind sie wohl das Sprachrohr Chretiens, treffen
damit aber auch sich selber34.

Auch der Held, Yvain, muß in einer durch die permanenten Notlagen in eine Welt
der Zwecke verwandelten Romanrealität, in die Verhältnisse der nichtliterarischen
Wirklichkeit übertragen sind, zum Mittel und Objekt derer werden, die ihn brauchen.
Die Damen von Noroison erwägen, nachdem sie Yvain kaum gefunden haben,
sogleich seine Verwendbarkeit für den Kampf gegen den Grafen Alier (7 2930ss.).
Er selbst fragt nach der Rettung als erstes, ob man ihn brauche (7 3075): ein im
gewandelten Yvain, der bisher nur eigennützige Ziele verfolgte, nun sichtbar werdende
Bereitschaft zu Dank und Hilfe35, vielleicht auch ein Zeichen für das Bewußtsein
der überall bestehenden Not, doch sicherlich darüber hinaus interpretierbar als

Erkenntnis, daß in einer von Zwecken regierten Welt des «um zu» nicht zu erwarten
ist, daß Gutes umsonst getan wird.

Die Untergebenen der Dame von Noroison möchten por la proesce qu'au lui
voient (7 3428), daß er ihre Herrin heirate, damit sie fürderhin gegen Angreifer
gesichert seien. Diese finalistische Äußerung, so beiläufig sie auch im Text steht,
verrät eine Haltung, für die der Wert des Menschen primär aus seiner Leistung
resultiert. Beim Heiratsangebot ihrer Herrin ist gleichfalls von Liebe nicht die Rede

(7 3311 ss.). Sie möchte sich seine Kampfkraft zunutze machen. Als Yvain abschlägt,
bietet sie sogar granz soldees (7 3330) für seine Dienste: eine Degradierung des um
der Aventure willen ausreitenden Artusritters, die sich wie die anderen genannten
Beispiele aus der Notlage allein nicht erklärt. Ein solch unritterliches Ansinnen ist

34 Chretien mildert diese Haltung später, indem er sagt, daß sie la dameisele molt ainment
(F4507).

35 Dieser richtigen Ansicht ist J. J. Duggan, Orbis Litterarum 23/24 (1968/69), 116. Aufgrund
dieser sozialen Einstellung gelingt es Yvain «to master his destiny» (K. D. Uitti, RomPhil. 22

[1969], 483).



204 Wolfgang Brand

in keiner noch so schlimmen Bedrängnis an den Protagonisten gestellt worden (man
vergleiche die Dame des Ritters Cadoc im Erec oder Blancheflor im Perceval, aber
auch die anderen Aventuren im Yvain und Lancelot). Es ist ein Exempel dafür, daß

die Not nicht allein die historische Situation des Adels spiegelt, sondern auch die

damit verbundenen Zwänge, denen der fremden Zwecken ausgesetzte Einzelne
unterworfen ist, so daß darüber hinaus in diesen Notlagen eine durch die ökonomischen
Veränderungen mitbedingte, von ihnen geprägte Nützlichkeitsreflexion der Individuen
spürbar wird, die das Eindringen idealfremder, unhöfischer Verhaltensmaßstäbe in
den im Roman dargestellten Adelsstand belegt.

Nicht anders denken die Hofleute Laudines und der Seneschall, die ihrer Herrin
raten, nur ja zuzugreifen,/cw sei quise demore/de son preu feire une seule ore (72137 s.).

Hier offenbart sich ebenfalls eine funktionalisierte Auffassung vom Menschen, für
die nur die Verwertbarkeit entscheidet und der es zum isolierten eigenen Gewinn
darauf ankommt, die Chance zu wahren, was der Seneschall im übrigen verwirklicht,
wenn er die Gelegenheit nützt, die Verfehlung des von ihm früher gepriesenen Yvain

gegen Lunete zu verwenden und gegen sie zu konspirieren.
Im Kontext dieser Beobachtungen und aufgrund der immer wieder drängend

vorgetragenen Bitten sowie der absoluten, keine Freiheit lassenden Notwendigkeit des

helfenden Einsatzes erscheint sogar in dem Ausspruch des von Harpin bedrohten

Familienvaters, daß Dex et boene aventure ihnen den Retter ceanz done hätten (7
3967 s.), Yvain transformiert zum Instrument und Glied in einer festgefügten
Zweckrelation. So wird der Held immer da, wo er als Subjekt lenkend und heilend eingreift,
für die, denen er hilft, durch die unbedingt erforderliche Hilfe zum Objekt.

Finalistisches Denken ist auch der Grund dafür, daß die Yvain nachjagende, von
der Cadette zur Sicherung ihrer berechtigten Interessen ausgeschickte pucele, mehrfach

sehr neutrale Umschreibungen für die Person Yvains gebraucht. So heißt es

etwa: Je quier ce que je ne vi onques (7 4894) oder: la dameisele.. ./qui an molt grant
espans estoit/de trouver ce qu'ele queroit (7 4924ss.). Und nochmals: Or voi ce que
ai tant chacie (Y 5035).

Solche sachlichen Umschreibungen beziehen sich bei Chretien sonst nur auf
Gegenstände, Vorgänge oder Sachverhalte, nie jedoch auf Menschen. Außer im
Lancelot, von dem noch zu sprechen sein wird, sind keine Beispiele in den anderen

Texten des Autors aufzufinden.
Die hier spurenweise zutage tretende, partielle Versachlichung und Verdinglichung

des Helden ist ganz offensichtlich, wenn Laudine, die Yvain nicht schnell genug bei

sich haben kann, Lunete fragt: Et quant leporrons nos avoir? (Y 1822), worauf diese

wenig später antwortet: vos Vavroiz a tot le mains,/jusqu'ä tierz jor antre vos mains

(7 1845 s.). Saloppe Formulierungen, die komisch klingen und komisch gemeint sind

(auch die weibliche Ungeduld der heiratslustigen Witwe schimmert hindurch), die

aber nichtsdestoweniger zugleich eine Bekundung von Nützlichkeitserwägungen sind.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 205

In verräterischer Weise fungiert der Held in der Formulierung beinahe als Ware, als

verfügbares Objekt jedenfalls, über das man beschlossen hat und das man handhabt

(antre vos mains) wie ein Gebrauchsgut, das man bestellt und das herangeschafft
werden muß. Nicht von ungefähr trägt auch die Unterredung Yvains mit Laudine

(71977ss.) den Charakter eines (Kauf-)Vertrages mit eingefügten Absicherungen,
bei dem Yvain für die geforderte «Leistung» der Quellenverteidigung Leben und

Liebe zugesprochen erhält36.

Solche die Authentizität des Individuums einschränkenden Verhaltensmuster
heben seine Individualität und Selbstbestimmung im Roman natürlich nicht auf.

Yvain steht nach jeder Aventure eine Stufe höher, die Not der Subjekte wird gelindert,
und sie finden zu ihrer Freiheit zurück. Doch sind diese Züge deswegen nicht minder
bedeutsam. Die Funktionalisierung ist vordergründig eine Konsequenz der komplizierten

sozialen Konstellationen und des eigenwilligen emanzipatorischen,
selbstverantwortlichen Handelns der (Neben-)Figuren, die zunehmend eigene Ziele und
Interessen verfolgen. Die Notwendigkeit, eigenen Interessen nachzugehen, ist von
der allgemeinen Notlage und von Konflikten, denen innerständische Spannungen

zugrundeliegen, bedingt. Dieser Sachverhalt ist als dichterische Transformation der

realen historischen Gefährdung der Aristokratie durch die bürgerliche Schicht (und
das deren Aufschwung fördernde zentralistische Königtum) zu sehen. Damit
zusammenhängend reflektieren die Unentrinnbarkeit der Notlage, darauf sollten unsere

Belege hinweisen, sowie die sich darin manifestierenden Versachlichungs- und Zweck-

haftigkeitsstrukturen die mit den ökonomischen Veränderungen verbundene Finali-
sierung und Verdinglichung der äußeren Lebenswelt. Diese Elemente sind von dem

hellsichtigen, auf Abwehr der Gefahr bedachten Chretien, der den drohenden Verlust
der Freiheit und Autonomie seines Standes sehr wohl erkannte, bewußt in den Text
eingearbeitet worden. Das bestätigen ex negativo die Romane Erec und Perceval, in

36 Damit soll keineswegs die Schicksalsbestimmtheit beider, das echte Gefallen und die
Wertschätzung, die Laudine dem liebenden Yvain entgegenbringt, in Abrede gestellt werden. Gott will
ihre Verbindung (Y 61AO). Es muß jedoch zu denken geben, daß Chretien in den emotionellen
Bereich der Liebe so unübersehbar Züge einer «Vernunftehe» einbringt, die sich nach Interessen
richtet. Man muß von einer Kongruenz von Gefühl und Sachnotwendigkeit sprechen. Es ist, als ob
Chretien einer reinen, zweckfreien Gefühlsneigung wie im Erec, und wieder im Perceval, nicht traue,
vielmehr empirisches Denken sich einmische, das sich im übrigen auch bemerkbar macht, wenn Chretien

von Yvain sagt, daß er auf Gott und Recht vertraue, und dann nebenbei hinzufügt: et ses lions
ne rehet mie (Y 4327, 4330). Auf Yvains Spruch, Dex et droiz seien die meillor conpaingnie, die er
haben könne, antwortet der Seneschall, er, Yvain, möge ihm schaden mit welchen Mitteln er wolle,
wenn nur der Löwe nicht eingreife (y4439ss.). In diesen Zitaten hat der Löwe keine Symbolfunktion;
er ist ein irdischer Helfer, mit dem Yvain die Ungleichheit der Chancen parieren kann. Auch im
Lancelot heißt es einmal, daß die gefangenen Logrier ihr Vertrauen auf Rettung an Deu et an lui
(d.h. Lancelot) setzen (L 3582). In all diesen Äußerungen wird die Metaphysik des Gottvertrauens
als nicht ausreichend für die Lösung der menschlichen Not deklariert: eine prinzipiell mit dem
Denken Laudines (sie verläßt sich nicht auf die Liebe allein, hinzukommt der Schutzvertrag)
identische Haltung, die für das nicht mehr eindeutige Vertrauen in das höfische Wertsystem symptomatisch

erscheint.



206 Wolfgang Brand

denen trotz der auch da unstreitig vorhandenen Notlagen diese Entsubjektivierung
des Helden wie auch der anderen Figuren nicht eintritt. Dies leitet sich nicht aus der

mangelnden Verselbständigung der Nebenpersonen ab; denn zum einen wäre die im
Yvain (und auch im Lancelot) durchgeführte Emanzipation der Figuren auch ohne
die erwähnten finalistischen Haltungen denkbar (man könnte die genannten Stellen

streichen, die relative Independenz des Personals wäre davon nicht betroffen), zum
andern besagt die relative Eigenständigkeit der Personen im Gauvainteil, daß eine

nicht unmittelbar von dem Helden abhängige Umwelt auch ohne die nicht absichtslos

vorgenommene Finalisierung auskommen kann.

VII

Die komplizierteren Verhältnisse im Lancelot nötigen zu einer differenzierten Darstellung.

Die in der Frauenverehrung sich vollziehende Auflösung der Selbstbestimmung
des Ritters, die ihn zum willenlosen Werkzeug der Dame erniedrigt, ist ebenso wie

der Herrschaftsanspruch Laudines im Yvain nicht unmittelbar mit der Wandlung
der historischen Wirklichkeit in Verbindung zu bringen, sondern als Problematik
einer autochthon höfischen Zielvorstellung zu werten. Sie ist auch wesensmäßig von
der Unterwerfung der Frau unterschieden, wie sie von dem jungen Ritter und Mele-

agant gefordert und ausgesprochen wird, auch wenn der früher dargelegte
Zusammenhang mit der Minnedoktrin besteht. Denn in der fin' amor, deren Fragwürdigkeit

Chretien im Verlaufe des Romans immer klarer wurde, werden «höfische
Liebeshörigkeit und Ziel des individuellen Eigenwillens ineinsgesetzt»37. Trotz der totalen
Beanspruchung Lancelots bleibt aber die Freiwilligkeit, das Einverständnis mit der

«Erniedrigung» erhalten. Die postulierte Gutheit der Liebe ist imstande, den Helden

über sich hinaus zum Erlöser zu steigern. Wo sich die ideale Vorstellung verwirklichen

kann, im realitätsentzogenen Raum des Turniers z. B., zeigt gerade die

Selbsterniedrigung, welche Selbsterhöhung und Perfektion des Ritters die aristokratische

Minnekonzeption leistet38. Lancelot ist weniger das Objekt der Willkür Guenievres

als das Objekt des Willkürprinzips im Minnegedanken selber, aus dem erst der

Herrschaftsanspruch der Königin erwächst und mit dem sie sich in Einklang befindet
wie auch Lancelot. Wenn sie ce que je chaz (L 1104) oder im ersten Kampf gegen

Meleagant la chose de trestot le mont/que plus desirroit a veoir heißt (L 3672s.)39, so

ist das nicht als Besitzergreifung, sondern als ehrfürchtige Umschreibung, als Aus-

37 Köhler, Ideal..., op. cit., p. 168.
38 «L'amour du chevalier est ici soumission, mais il est aussi, selon les circonstances, exaltation

de l'homme» (Ch. Foulon, BBSIA 8 [1957], 90). Auch J. Rychner sieht Lancelot «grand dans

l'amour, grandi par l'amour» (VRom. 27 [1968], 67, ebenso in seinem Artikel Le prologue du Chevalier

de la charrette et l'interpretation du Roman, in: Melanges offerts ä Rita Lejeune II, Gembloux
1969, p. 1131s.).

39 Auch Artus bezeichnet die Königin als Ia rien (L 4857; cf. 5357, 3344),



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 207

druck der Sehnsucht zu betrachten. Die Bezeichnung Yvains durch das Fräulein als

ce que ai tant chacie, in der Wortwahl fast identisch, enthält sicher auch ein
sehnsüchtiges Wollen, jedoch keine private Hinwendung zu Yvain als Person, vielmehr
die Apperzeption des Helden als Mittel und Objekt eines von (berechtigten) Interessen

motivierten Willens. Identische Formulierungen meinen keine identische Sache.

Eine frappierende Parallelität zu den im Yvain beobachteten finalistischen Strukturen

erkennt man hingegen an den partikularegoistischen Verhaltensweisen des

jungen Ritters und Meleagants, auch wenn sie sich nicht, wie bei der Aisnee und bei
der Ausbeutung der Seidenweberinnen auf den Erwerb von materiellen Gütern richten,

sondern auf den Besitz der Frau. Mit der Benennung der Demoiselle Amoureuse
als la rien (L 1548, 1551) und la moie chose lige (L 1719) sowie der Königin als la
rien que plus aim (L 3279) ist nun eine dem Kontext gemäße Negation der
Selbstbestimmung und des individuellen Daseins der Dame intendiert. Die freiwillige
Unterordnung unter die höfische Minne wird oder soll durch eine gewaltsame ersetzt
werden. Hier liegt der qualitative Unterschied zu der die Norm erfüllenden, aus eigener

Entscheidung hervorgehenden und mit ihr eins werdenden Subordination Lancelots

unter den Willen Guenievres.
Das rücksichtslose Streben nach dem Besitz der Frau, wodurch diese sich zum

Objekt eines fremden, weil nicht akzeptierten Willens wandelt, wurde aus der
Perversion des Liebesideals erklärt, die sich aus dem Zwang zur Realisierung der
gesellschaftlich verbindlichen, absoluten Norm ergab. Sie hängt demnach mit der

Wertproblematik und innerständischen Spannungen zusammen.

Aufgrund der auffälligen Analogien zu den nützlichkeitsorientierten, zweckhaften
Denkformen im Yvain halten wir uns jedoch für berechtigt, bei diesen, den
Subjektscharakter des Individuums und die höfische Wertwelt insgesamt leugnenden,
hartnäckigen, allein auf die Durchsetzung des eigenen Willens und das Erreichen privaten
Erfolges ausgerichteten Handlungsweisen von einer monokausalen Erklärung
absehen zu können und die Hypothese aufstellen zu dürfen, daß die Herleitung aus dem

Normdruck des Minne-Ideals sowie aus dem Druck der die reale Umwelt in immer
stärkerem Maße formenden ökonomischen Faktoren und des daraus resultierenden
Bewußtseins eines zweckrelationierten Daseins zusammenfallen beziehungsweise
sich gegenseitig komplettieren. Denn beidemale transformiert sich das Gegenüber
nicht aus freien Stücken zum Objekt, es wird gegen seinen Willen degradiert. Vor
allem aber trägt die in Meleagant verkörperte Gegenwelt viele Züge der in der

Seidenweberinnenepisode dargestellten Versklavung. Die Logrier befinden sich in
prison und servitune (L 51, 1903, 2052s., 2111, 2422; 643, 2095). Sie können die

Knechtschaft ebenfalls nicht von sich schütteln, sie sind der bösen costume ebenso

hoffnungslos ausgeliefert, und sie beklagen, daß sie an servage et an essil sind (L2091).
Der sozialen Befreiungstat Yvains entspricht Lancelots mehr politische Befreiungstat.
Durch Betrug nutzt Meleagant die Chance, über Lancelot Macht zu gewinnen. Die



208 Wolfgang Brand

Gefangenschaft im Turm entwürdigt diesen, im Gegensatz zur Herrschaft der Königin,

zu einem manipulierbaren Objekt durch einen von außen aufoktroyierten
Willen, der keinem höfischen Ideal verpflichtet ist. Meleagants Erfolgsstreben um
jeden Preis deutet hier, wo es nicht um den Besitz der Frau geht, sondern um
sozialpolitisches Machtbewußtsein, selbst wenn Geld und materieller Gütererwerb keine

Rolle spielen, auf ein mit den im Yvain vorgefundenen Strukturen identisches
Verhaltensmuster.

Dem dualistischen Aufbau des Romans zufolge bleibt der Subjektscharakter
Lancelots im ersten Teil unversehrt. Die im Yvain konstatierte Entsubjektivierung
der Person findet nicht statt, wozu die ekstatische Atmosphäre der Liebeshingabe
wesentlich beiträgt. Zum Mittel für die Zwecke anderer wird er höchstens bei der

vorgespiegelten Vergewaltigung der Demoiselle Amoureuse oder durch die Forderung
der Demoiselle ä la mule nach dem Kopf des zweiten Furtwächters. Doch mangelt
diesen Szenen die im Yvain so deutlich vorgetragene Finalisierung.

VIII

Nach dem bisher Gesagten überrascht es nicht, daß in der undurchschaubaren,
selbstgesetzlichen und zweckhaften Welt der Romane die Aventure jetzt nicht nur
kein alle Lebensphänomene mehr umfassendes Prinzip ist, dem gesteigerte Widerstände

entgegentreten, sondern daß sie ihren Wesensgehalt verändert hat. So oft das

Wort auch noch in beiden Texten auftaucht, es wird doch vielfach durch die Begriffe
afeire und besoigne, 'Geschäft, Vorhaben, Angelegenheit, Sache' ersetzt, eine Um-
benennung, die erwartungsgemäß die anderen Texte Chretiens nicht mitmachen40.

Die Aventure ist somit nicht mehr allein das dem Helden zufallende Geschick. Sie

wird zu einem «Geschäft», das es zu erledigen gilt. Sie nimmt als ein begrenztes, im
empirischen Bereich fest umzirktes Vorhaben in einer von Zwecken bestimmten
Realität selber finalistisches Gepräge an. Die höchste Ausformung höfischer Idealität

ist folglich ihrer eigenen Subjekthaftigkeit entkleidet und ihres substantiellen
Gehaltes als gnadenhaft auf den Auserwählten zukommendes Schicksal weitgehend
entleert.

40 So nennt Lancelot mehrfach seine Queste afeire. (Meüz sui por si grant afeire/ con por la
reine Guenievre, L 1098s.; ebenso: 2260, 2271. Andere Stellen: L 241, 2075, 2599, 3453). Im Vers
6087 wird das Fortsein Lancelots beim Turnier von dem Seneschall, bei dem er gefangen ist, als
la chose et l'avanture bezeichnet (chose und afeire, damit auch aventure sind identisch in 2270 und
2591). - Im Yvain heißt Lunetes Befreiung mehrmals afeire (in Yvains Worten: Y 3991, 4036,
4151, 4262; so benennt er auch den Erbstreit: 5094, 5715). Andere Stellen: Y 4764, 4823, 5854.

Calogrenant umschreibt seine Aventure neutral als ce que trover ne puis, Y 359. - Besoigne: L 2125,
3280; Y 5063, 5762. - Im Erec wird das Wort afeire fünfmal verwendet, doch ohne daß die Bedeutung
von aventure gemeint ist (E 109, 649, 2694, 4058, 5773), im Gralroman und Cliges zweimal (G 317,

323; Cl 3884, 4457), auch ohne die Bedeutung aventure. In allen drei Texten ist besoigne vermieden
(einmal im Cliges: 4267).



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 209

Um ihrer teilhaftig zu werden, müssen Lancelot und Gauvain in gegenseitiger
Konkurrenz nach Gorre eilen. Ein Wettlauf mit der Zeit liegt auch dem konkurrierenden

Ritt der Aisnee und der Cadette zum Artushof zugrunde, wo beide einen

Ritter für ihre Sache zu gewinnen trachten (Yvain).
In diesem, eingangs erwähnten Motiv der Zeitnot, der Hast und Eile, denen der

Einzelne unterliegt, verdichten sich die in der bedrohlichen historischen Lage
wurzelnden determinierenden Zwänge. Lancelots Queste ist eine einzige Jagd, schnell
reitet das Fräulein heran, um gegen den zweiten Furtwächter zu agieren (L 2784ss.).
Eilen muß Yvain, um als erster die Quelle zu erreichen und um (später) seine

Verpflichtungen einzulösen. Die Cadette und ihre Stellvertreterin müssen sich ebenfalls

sputen, um in der zugestandenen Frist Yvain aufzufinden.
Nicht genug, daß die Artuswelt bedrängt ist, der Zeitdruck, unter dem der Vollzug

der Aventure steht, macht die Notlage vollends unerträglich. Die Situationen sind

so beschaffen, daß sie sofortiges Eingreifen erfordern, wenn Katastrophen vermieden
werden sollen. Die dem Einzelnen gesetzten Termine erzwingen die Aufbietung der
letzten Kräfte, haben Krankheit, Kummer und Angst im Gefolge (7 4070ss.). Das

feinmaschige Netz der zeitlichen Beschränkungen muß so als subtilste Ausformung,
der in der sozial-politischen Wirklichkeit vorgegebenen, ökonomisch begründeten
Verplanung und Versklavung des Menschen gedeutet werden, die ihr inhaltliches
Pendant in der schon mehrfach erwähnten Seidenweberinnenepisode gefunden haben.
Die in einem solchen Arbeitsprozeß sich selbst entfremdeten Individuen treffen wir
im Roman wieder als die durch die Zeitnot in ihrer Selbstvollendung beeinträchtigten
Personen. So unerbittlich ist der Druck der äußeren Realität, so disparat und
zugleich doch durch ein festes System "on Ursache und Wirkung ineinander verfugt
sind die Elemente des Lebensstoffs, daß der Artusritter nicht spontan in freier
Selbstentfaltung als Gestalter der eigenen Existenz und Retter der anderen auftreten kann,
sondern zur Re-Aktion auf die einer fremd gewordenen Welt inhärierenden Sach-

zwänge verurteilt ist. In letzter Konsequenz bedeutet die Determinierung durch
unverrückbare Zeitpunkte die gleiche, bereits unter anderem Blickwinkel erkannte
totale Negation des individuellen Daseins. Die Sinngebung der Aventure scheint sich

der ritterlichen Esistenz da, wo sie bereits bedroht ist, erst recht zu entziehen. Für
Gauvain ist die Queste zur honte geworden que je n'i ving n'a tans n'a ore;/failli i ai

par ma demore (L5324ss.). Bemerkenswert, daß Chretien den Mißerfolg zeitlich
begründet. Zu spät kam auch die Cadette zum Artushof, zu spät hatte sich Yvain an
Laudine erinnert. So ist die Chance zu wahren, die Zeit zu nutzen. Die Aventure muß

erjagt, erzwungen werden. Sie ist auch unter dem zeitlichen Aspekt ganz offensichtlich
nicht mehr das Zukommende, Zufallende. Für sie gilt eine im doppelten Sinne

finalistische Definition: einmal als afeire, deren Erledigung sich von außen aufzwingt,
einmal als kaum erreichbares Ziel und Glück der Sinnerfüllung, dem nachgejagt
wird. In beiden Fällen eröffnet sich die Ohnmacht des von ihr abhängigen Einzel-



210 Wolfgang Brand

Schicksals. Die unfreie Existenz der terminbestimmten Suche nach der Rückgewinnung
des verlorenen Glücks und der verlorenen Freiheit bietet paradoxerweise die einzige
Möglichkeit, die Authentizität der freien Selbstbestimmung wiederzuerlangen41.

In einer realen Lage, in der alles auf den richtigen Moment ankommt, rücken Ich
und Welt auseinander. In der Fixierung des Termins durch Laudine bezeugt sich die

unter anderen Voraussetzungen auch im Lancelot festgestellte Lebensfeindlichkeit
der provenzalischen Minnekonzeption.

Gefangenschaft im wörtlichen Sinne und Gefangenschaft durch Termine, die Zeitnot,

sind daher Sinnbilder einer gestörten Ordnung, deren Wiederherstellung an
einem seidenen Faden hängt. Ein Gelingen ist nur gerade noch möglich: knapp
entgeht Yvain den Fallgattern, im letzten Augenblick erst trifft er ein, um die Aventuren
zu bestehen, gerade rechtzeitig erreicht Lancelot den Artushof, um selber im entscheidenden

Schlußkampf gegen Meleagant anzutreten (in dem von Godefroi gedichteten
Teil, L 6785 ss.).

Der Zufall des Erfolges erhebt daher die vollbrachte Aventure zur Erscheinungsform

göttlichen Willens42. Aus der Ohnmacht erklären sich die vielen drängenden
Gottesanrufungen beider Texte.

So wird dem Adel eine ihm fremde Lebensform aufgenötigt, deren Herkunft aus
der geschichtlichen Situation nicht abzustreiten ist. Der Machtzuwachs einer
profitorientierten bürgerlichen Klasse, die revolutionären Wandlungen auf dem ökonomischen

Sektor und deren Förderung durch ein adelsfeindliches Königtum haben ihre
Spuren in dem rein aristokratischen Kulturprodukt, dem höfischen Roman, hinterlassen.

Der geschärfte Realitätsblick führte zu einem wirklichkeitsnäheren Weltbild
und einer veränderten, desillusionierten Aventureauffassung. Schützende Zauberringe,

List, Betrug und Heimlichkeiten sind zu unerläßlichen Mitteln der Bewältigung
der Lebensrealität in der Fiktion geworden. Ironie und Komik stellen die stilistische
Form des in den Romanen überall spürbaren, gebrochenen Verhältnisses zum Ideal
dar. Die gesteigerte formale Virtuosität kündet von dessen nachlassender Kraft.

IX

Als letzte Frage bleibt zu erörtern, aus welchen Gründen, zumindest im Percevalteil
des Gralromans, die im Lancelot und Yvain aufgezeigten Strukturen nicht mehr
vorkommen, obgleich sich die Situation der Nobilität nicht gebessert hat, im Gegenteil,
la crisi del mondo feudale e cavalleresco... appare ancora piü grave4i.

41 Die Yvain aufgegebenen Termine sind daher nicht allein Sühne für die Nichteinhaltung der
von Laudine gesetzten Frist, wie N. J. Lacy meint (RR 61 [1970], 80ss.). Der private Aspekt und die
allgemeine Notsituation kongruieren in dieser vielbedeutsamen Dichtung.

42 Cf. Köhler, op. cit., p. 81.
43 Lorenza Maranini, in: Melanges offerts ä J. Frappier II, Geneve 1970, p. 749.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 211

Im Perceval begegnet Chretien der Bedrohung durch die Willkürmacht des Schicksals

mit dem Verzicht auf weltimmanente Lösungsversuche des ständischen Dilemmas
und dem Entwurf eines eschatologischen Ideals geistlich-ritterlicher Selbstvollendung44.

Der jetzt auf die göttliche Allmacht gegründete universale Anspruch, die

Unordnung des Diesseits zu heilen, antizipiert die Ankunft des erwarteten Friedensreiches.

Der Rekurs auf eine neue Heilsgewißheit, in der sich der Adel als gottgesandt
und auserwählt erkennt, bietet wieder eine Möglichkeit zur Wahrung des ständischen

Primats, auch wenn damit der Untergang der bisher autonomen Artuswelt und damit
das Ende der bisher aus eigener Kraft unternommenen Selbstbehauptung der
Aristokratie besiegelt ist.

Der ungebrochene Glaube an ein spirituelles, auf höherer Ebene angesiedeltes,
nicht mehr mondänes Ideal ist als Glaube in der Fiktion in gleicher Weise wirksam
wie das auf weltlicher Basis entwickelte Selbstverständnis der Nobilität im Erec.

Notwendigerweise führt daher im Percevalteil des Gralromans die neu errungene
Selbstgewißheit zur Konzeption einer Welt, die zwar noch voller Übel steckt (man
vergleiche die Worte der Mutter, G 407 ss.), jedoch der Verwirklichung des ritterlichen
Sendungsbewußtseins keinen entscheidenden Widerstand mehr entgegensetzt.

Folglich weichen die realistischen Züge der mittleren Romane, die sich stilistisch
und kompositionell bemerkbar machten, einer vom Glauben an die Überwindbarkeit
der heillos gewordenen Welt durchdrungenen, nicht mehr komisch-ironischen und
virtuosen, sondern schlichten, anfangs humorvollen, dann ernsthaften Darstellung
der ritterlichen Gesamtaventure, die nun wieder wie von selbst alle Lebensphänomene

umgreift und es erneut gestattet, den Helden in den Mittelpunkt zu stellen und

von ihm aus, dem prädestinierten und gnadenhaft auserwählten Erlöser, die Realität
als prinzipiell entwirrbar und überschaubar zu empfinden. Somit kann der Aventure-

gang durch die Rückbindung an den göttlichen Willen wiederum in addierte, in und

44 Köhler, op. cit., p. 192. - Diese spiritualisierte Idealität durchwaltet bereits den Prolog des

Romans. T. Hunt (R 92 [1971], 359ss.) versucht hingegen die thematische Struktur der Vorrede als

«internally regulated and self-contained» zu erweisen (p. 361) und damit den Prolog vom Text zu
lösen. «The widely held view», zwischen Prolog und Roman bestünden Beziehungen, wird mehrmals

als unbegründet und verfehlt hingestellt (p. 359, 360, 361, 379). Der Verfasser gelangt zu dieser
Auffassung, weil er der charite Philipps nur Relevanz «to the evaluation of liberality» einräumt
(p. 379), nicht aber umgekehrt, wie es der Text verlangt, in dem die weltliche Tugend der largesce
zur geistlichen Tugend der charite erhöht wird. Daher übergeht der Verfasser auch die Verse 29-47
bei der Analyse im entsprechenden Abschnitt (p. 374). Es kann aber nach wie vor kein Zweifel
herrschen, daß der Prolog in das Ganze des Perceval integriert ist. Das haben schon W. Kellermann,
Aufbaustil und Weltbild Chrestiens von Troyes im Percevalroman, Halle a.S. 1936, p. 185, und
J. Frappier, R 75 (1954), 172, gesehen, um nur zwei Namen zu nennen. Es ist auch weiterhin nicht
richtig, daß «it can scarcely be claimed that there exists any other romance by Chrestien in which
a relationship can surely be established between the Contents of the prologue and the 'sen' of the

romance» (p. 361). Im Gegenteil, die Prologe sind teilweise sogar durch konkrete inhaltliche
Anspielungen mit den Romanen verknüpft. Cf. dazu W. Brand, Chretien de Troyes. Zur Dichtungstechnik

seiner Romane, München 1972, p. 139ss. und K. D. Uitti, Story, Myth, and Celebration in
Old French Narrative Poetry 1050-1200, Princeton, New Jersey 1973, p. 137, N 6.



212 Wolfgang Brand

für sich bestehende Episoden linear angeordnet und gegliedert werden. Welt und
Personal sind für den Helden da und integrieren sich in ein providentielles, von der
außerweltlichen Ordnungsmacht garantiertes Sinngefüge, das die Entsubjektivierung
des Individuums nicht zuläßt. Der zum Gralritter erhobene Artusritter ist
unangefochten Träger und Subjekt einer ohne Hast und Eile vollzogenen, nicht mehr
finalistisch determinierten Aventure.

Der Gauvainteil erwies eine gewisse Verwandtschaft mit den Romanen Lancelot
und Yvain. Hier gibt es wieder das Entrelacement, Nebenhandlungen (in der Tinta-
gueil- und Escavalonepisode) sowie Personen mit eigenen Sozialbezügen. Gauvain
gerät auch mehrfach in Bedrängnis, oder besser gesagt: er wird der Lächerlichkeit
preisgegeben. Auch die geschwisterlichen Querelen in Tintagueil sind lächerlich und
albern. Der Aufstand der comune in Escavalon wirkt eher komisch als bedrohend,
obgleich die Gefährlichkeit des seiner selbst bewußten Bürgertums für die adligen
Herren zum erstenmal von Chretien dichterisch wahrgenommen worden ist; zudem
wird er nicht von den Bürgern, sondern von dem Vavassor angezettelt (G 5905 ss.).

Die Bewohner richten sich gegen Gauvain, doch handeln sie in gutem Glauben für
ihren König, so daß man von einem Aufstand gegen die Adelsherrschaft schlechthin
nicht sprechen kann. Daß sie Gauvain hassen wie ihr König, ist eher ein Zeichen der

Konformität.
Insgesamt gilt, daß die Welt des Gauvainromans bei weitem nicht die bedrängenden

Züge trägt wie der Karren- und Löwenritter. Wenn sich Wirklichkeitselemente
aufzeigen lassen, die hier wie dort nicht unmittelbar in den Sinnbezug der Aventure
eingehen (etwa das Zumauern des Schlosses von Tintagueil, G 4886ss.), so rührt das

daher, daß trotz der Herausforderung Gauvains (G 4747 ss.) und dem Auftrag, die

Lanze zu suchen, die das Artusreich zerstören soll (G 6149ss.), keine Abenteuerserie
mit einer erkennbaren Zielrichtung vorliegt. Gauvain «tourne en rond dans un cycle
d'evenements»45. Das weltliche Ideal hat nicht mehr die Kraft, die Zielvorstellungen
von der Wirklichkeit oder gar diese selbst sichtbar zu prägen. Die Richtungs- und

Ziellosigkeit der Aventuren offenbaren die gleiche Sinnleere wie die fünf Jahre
dauernde chevalerie Percevals (G 6221 ss.), die gleichfalls mit den irdischen Eigenmitteln
mondänen Rittertums durchgeführt wurde. Neben dem mystischen Heilsweg
Percevals und der durch den Gnadenakt Gottes geweihten, höchsten Aventure, der
Gralsuche, erscheint die autonome ständische Wirklichkeit des Gauvainteils als nichtig,
banal und sinnlos, weshalb die Entsubjektivierung des Helden und Finalisierung der

Lebenswelt nicht erst eintritt.
Chretien ist sich wohl bei der Abfassung des Gralromans46 der Notwendigkeit

45 J. Frappier, Le roman breton IV: Perceval ou le Conte du Graal, Paris 1953, p. 114; cf. auch
Frappier, Chretien de Troyes, p. 208.

46 An der Einheit des gesamten Fragments herrscht für uns kein Zweifel. Im gleichen Sinn äußert
sich P. Gallais in seinem jüngst erschienenen Buch, Perceval et Vinitiation, Paris 1972, p. 14-16.



Das Wirklichkeitsbild im «Lancelot» und «Yvain» 213

einer Einbeziehung realitätskonformer Elemente bewußt geworden (wie vorher bei

der Komposition des zweiten Teils des Lancelot), allein die sprachstilistische Einheitlichkeit

beider Gralromanteile (einfache Syntax, geringe formale Virtuosität), das

Fehlen des Motivs der Zeitnot, die von einem komplikationslosen Entrelacement
nicht beeinträchtigte Omnipräsenz des Helden, der gleich Perceval und Erec keiner
Zaubermittel bedarf, sowie die Substanz- und Wesenlosigkeit des Geschehens bedeuten,

daß der in Perceval verkörperte Glaube an die endgültige Befriedung des Daseins

durch das Gralrittertum auch die Welt des Gativainteils überstrahlt. Das ist der Sinn

der eingefügten Eremitenszene, darin liegt auch der Grund, weshalb in die im Gauvain

geschilderte Realität, so antithetisch sie dem Gralgeschehen gegenübersteht, nicht
die bedrohlichen Züge der vorausgehenden Romane eingearbeitet sind. Auch die

Erlösung der 500 Damen in der Wunderburg hat nicht den sozial-politischen Akzent
der Befreiungsabenteuer Yvains oder Lancelots.

So bietet die Untersuchung neben der Rechtfertigung der durch die
Handlungsverflechtung vorgegebenen Zusammengehörigkeit des Lancelot und Yvain eine

Begründung für die im Percevalteil - und schwächer im Gauvain - sichtbare Rückkehr
Chretiens zu Gestaltungsprinzipien seines ersten Romans, des Erec.

Freiburg i. Br. Wolfgang Brand


	Das Wirklichkeitsbild im "Lancelot" und "Yvain"

