Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 30 (1971)

Artikel: Poetria : zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in
Frankreich

Autor: Jung, Marc-René

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24599

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Poetria

Zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in Frankreich

In der Geschichte der Literatur gibt es Epochen, die man als bedeutend, als klassisch
oder zumindest als von einem gemeinsamen Stil geprigt empfindet. Die Versuchung
ist jeweils grofi, die zwischen diesen Epochen liegenden Zeitabschnitte nur als Aus-
klang, bezichungsweise als Vorspiel zu werten, d.h. an etwas zu messen, was nicht in
ihnen selbst liegt. Man behilft sich mit Ausdriicken wie frith und spdt, vor und nach,
oder, noch vorsichtiger, mit Ubergang. Das 14. und 15. Jahrhundert in Frankreich ist
eine dieser Perioden. Was fiir die einen farbenpréachtiger, doch neuer Sifte ermangeln-
der Herbst ist, gilt bei den andern als auBerordentlich dynamische Epoche, sei es auf
sozialgeschichtlichem, philosophischem oder technischem Gebiet. Literarisch stehen
wir vor der merkwiirdigen Tatsache, dal} jeder einigermaben belesene Mensch einen
Text des franzosischen Spétmittelalters sogleich als zu diesem Zeitabschnitt gehorig
erkennt. Oft sind aber die Kriterien, die eine solche Zuweisung gestatten, rein literar-
geschichtlich-formaler Natur: rondeau statt chanson courtoise, Prosaroman statt
Roman in Versen, Allegorie. Man hat auch versucht, die Literatur jener Zeit als
gotisch, respektive als flamboyante zu begreifen®. Wir befinden uns heute zweifelsohne
auf dem Weg zu einer gerechteren Wiirdigung, doch diirften wir vom Ziel, uns auf
allgemeinverbindliche Kriterien stiitzen zu konnen, weit entfernt sein. Allzu viele
Texte nimlich sind noch nicht oder nur mangelhaft ediert; das gilt besonders fiir die
Prosaromane und die auBerordentlich zahlreichen, z. T. kommentierten Ubersetzun-
gen, aber auch fiir die « GroBen», etwa Froissart und Alain Chartier?, wie auch fiir

1 Wie weit sich die Kiinste gegenseitig zu «erhellen®» vermdgen, ist zumindest umstritten. Die
Arbeiten von ScHURR und PoLomans vermogen mich nicht zu Giberzeugen. Bessere Einsichten in den
Studien von H. HaTzFeLD, Literature through Ari. A New Approach to French Literature, New York
1952; ders., La littérature flamboyante au XV* siécle, in: Studi in onore di C. Pellegrini, Torino 1963,
p. 81-96; ders., Style «romany dans les lirtératures romanes. Essal de synthése, in: Studi in onore oi
Itale Siciliano, Firenze 1966, vol. I, p. 525-540; PauL ZUMTHOR, « Roman» et wgothigue», deux
aspects de la poésie médiévale, in der gleichen Festschrift Siciliano, vol. I, p. 1223-1234; L. TRUFFAUT,
Réflexions sur la naissance et le développement de la perspeciive au moyen dge, Revue des sciences
humaines 33 (1968), 663-678. Von germanistischer Seite etwa K. H. Haisacu, Das Problem der
aGotik» und die deutsche Dichtung des Hochmittelalters, in: Stil- und Formprobleme in der Literatur,
Heidelberg 1959, p. 156-161; F. P. PickerING, Literatur und darstellende Kunst im Mitelalter,
Berlin 1966,

tJ. C. LampLaw arbeitet an einer kritischen Ausgabe von Alain Chartier — bei 192 Hand-
schriften ein herkulisches Unternehmen; cf. The Manuscripts of Alain Chartier, MLR 61 (1966),
188-198.



Poetria 45

die lateinische Literatur, in deren Licht der franzésische Humanismus eine ganz neue
Wertung erfahren diirfte®.

Wenn ich hier die Frage nach der Dichtungstheorie aufwerfe, bin ich mir bewulit,
daf} eventuelle Antworten nur vorldufigen Charakter haben konnen. Fiir die iltere
Zeit fillt es verhdltnismilBig leicht, die Autoren in ihren Texten selbst zu Worte
kommen zu lassen?, da schon manche Vorarbeit geleistet worden ist. Man sollte
meinen, das Spitmittelalter sei hier noch expliziter, besitzen wir doch aus dieser Zeit
eine ganze Reihe von Poetiken, vom Art de dictier des Eustache Deschamps (1392)
zu den zahlreichen Arts de seconde rhétorigue des 15. und des beginnenden 16. Jahr-
hunderts. Der duBere Rahmen fiir die Frage nach der Dichtungstheorie scheint durch
diese Poetiken gegeben. 1548 wird die neue poetische Konzeption der Renaissance im
Art poétique von Thomas Sebillet formuliert. So spannt sich der Bogen vom Arf de
dictier iiber den Art de rhétorique zum Art poétigue, von der Ars dictaminis zur Ars
poetica: Die Bezeichnung poétigue ist deutlich etwas Neues. Wir werden darauf
zuriickkommen.

Mun, die arts de seconde rhétorique® vermégen zur Dichtungstheorie keinen Beitrag
zu leisten, oder richtiger, sie beabsichtigen das gar nicht. Vielmehr wollen sie, wie es
eben einer mittelalterlichen ars geziemt, dem Verseschmied das Handwerk beibringen
und ihn in das Labyrinth der manchmal unendlich komplizierten Dichtungsformen
einfiihren. Bezeichnend fiir diesen handwerklichen Aspekt sind z.B. die Reimlisten,
die manchen Traktaten beigefiigt werden. Dichtung ist Handwerk, und ein Handwerk
kann erlernt werden. Man tite den Verfassern jedoch Unrecht, wenn man anhand des
Textbefundes behaupten wiirde, zu jener Zeit sei Dichtung eben nichts weiter als ein
Handwerk gewesen. Die arts de seconde rhétorigue sind Anleitungen zum Dichten,
und als solche vermitteln sie nur das, was gelehrt und gelernt werden kann. Unaus-
gesprochen bleibt in diesen Traktaten was der ganzen Epoche als selbstverstindlich
erschien, nimlich dal} das dichterische Handwerk eine natiirliche Veranlagung in die
Tat umsetzen miisse. Eine Gabe der Natur kann aber nicht gelehrt werden.

Bezeichnenderweise wird das Postulat der Begabung in Texten diskutiert, die sich
aicht als ars ausgeben. Am eindriicklichsten ist hier der Prolog, den Guillaume de
Machaut etwa 1370 seinen gesammelten Werken vorangestellt hat® Dem Gebrauch

* Cf. die Arbeiten von Franco SimonE und seiner éguipe. Eine erste wichtige Textausgabe liegt vor
in Jean de Montreuils Epistelario, hg. von Ezio Ornato (Torino 1963). Die unter der vorziiglichen
Leitung von GiLeert Ouy stehende « Equipe de Recherches sur I'Humanisme frangais» (22, rue de
Gergovie, Paris 14) gewihrleistet zum ersten Mal eine systematische Erfassung der Probleme.

Y Cf. Franzdsische Literavdsthetik des 12, und 13, Jakhrhunderts, Prologe - Exkurse — Epiloge,
ausgewdhlt von UrricH Movk, Tibingen 1969.

* Unter seconde rhétorigue verstehen die z.T. anonymen Autoren entweder gereimte Dichtung
(wobei die premiére rhétorique die Prosa wiire) oder aber die franzisische Dichtung (im Gegensatz zur
lateinischen).

% Nur am Rande sei hier vermerkt, daB bei Machaut, Froissart, Deschamps das neue Selbst-



46 Marc-René Jung

der Zeit entsprechend werden darin die Begriffe personifiziert: Sie treten selber auf
und sprechen den Dichter direkt an. Es sind dies Sens, der ordnende Verstand,
Retorique, die Regeln der Dichtkunst, und Musique (Machaut war der letzte mittel-
alterliche Lyriker, der auch die Musik selber komponierte). Diese drei nun, Sens,
Retorigue und Musique, werden Kinder der Natur genannt. Die Natur tritt ebenfalls
auf und zwar - das ist das Bedeutsame - als erste.

Je, Nature, par qui tout est fourmé
Quangu’a ¢a jus, et seur terre et en mer,

Vien ci & toy, Guillaume, qui fourmé

Tray a part, pour faire par toi fourmer
MNouviaus dis amoureus plaisans.

Pour ce te bail ci trois de mes enfans
Qui t'en donront la pratique,

Et, se tu n’ies d’euls trois bien congnoissans,

Nommeé sont Scens, Retorique et Musique?.

Dreimal gebraucht Machaut das Verb former (wir werden noch darauf zu sprechen
kommen, weshalb er nicht créer verwendet). Frau Natur sagt hier: tout est formé,
toi tu es formé, toi tu vas former. Von der passiven wechselt das Verb zur aktiven
Bedeutung. Der Dichter ist ein Teil der Natur, des Kosmos - und im Einklang mit ihm
wird er seine Werke schaffen. Die Gabe der Natur ist zugleich ein Auftrag, die Har-
monie der Dinge in der Dichtung nachzuvollziehen.

Es hilt schwer, aus den Texten herauszulesen, wie sich die Dichter die Inspiration
vorstellten. Ganz allgemein gilt, dall der KuB der Muse durch die Pfeile des Liebes-
gottes ersetzt wird. Auch bei Machaut und seinen Zeitgenossen ist s noch der Liebes-
gott, der den Dichter in einen Zustand der Entriicktheit versetzt, einen Zustand des
gliickseligen Wachtraumes. Sogar wenn der Gegenstand der Dichtung traurig ist,
wird er durch die Dichtung selbst zur Freude iiberhdht. Machaut gebraucht hier die
Begriffe matiére und maniére:

Et s’on fait de triste matiere,
Si est joyeuse la maniere
Dou fait ...%

Die Dichtung, oder besser: die Form entriickt den Dichter der Kontingenz des All-
taglichen. Sie ist Uberhohung.

Die Bedeutung der maniére kann nicht hoch genug veranschlagt werden, gerade zu
einer Zeit, wo Dichtung oft Auftragsdichtung ist, also unter sozialem Zwang entsteht.
Man weil zur Geniige, daB thematische Untersuchungen (im Sinne von matiére-

bewuBtsein des Dichters sich unter anderem darin duBert, dall das gesamte (Euvre vom Dichter selbst
geordnet oder «herausgegeben» wird.

" (Euvres de Guillaume de Machaut, ed. Hoeprrner (SATF), Paris 1908, p. 1, V. 1-9.

8 Op. cit., p. 7, V. 4345, 1 ;



Poetria 47

Katalogen) fiir den einzelnen Dichter unergiebig sind, der Literatursoziologie und
der Traditionsgeschichte aber manche Resultate geliefert haben.

Machaut, von der Natur geformt und daher fihig, selbst neue Formen zu schaffen,
schweigt sich aus iiber das auslosende Moment, die Inspiration. Im 15. Jahrhundert
nun lassen sich Texte finden, wo Dichter sich zu diesem Problem #duBern. Ich gebe
zwei Beispiele, das eine von Alain Chartier, das andere von Georges Chastellain.

Um 1428 verfaBt Alain Chartier sein Traktat L’Esperance ou consolation des trois
vertus, in dessen Prolog er Dame Melencolie auftreten 14f3t. Man hat kiirzlich gezeigt,
wie die Begegnung mit der Melancholie die Voraussetzung dafiir schafft, dal dem

Dichter die Inspiration zuteil wird?.

Et aprés grant foiblesse, long jeune, aspre douleur et estonnement de mon cervel, que
Dame Melencholie tourmentoit entre ses dures mains, senti ouvrir, crouler, et remouvoir
la partie qui au milieu de la teste siet en la region de I'imaginative, que aucuns appellent
fantasie. Et & celle heure se presenterent au devant de ma pensee vers la partic senestre
et plus obscure de mon lict, trois horribles semblances, en figure de femmes espouven-

tables a veoir?®,

Die Melancholie setzt somit die Einbildungskraft, die Phantasie, in Bewegung:
ouvrir, crouler, remouvoir, drei Verben verwendet Alain Chartier, um diesen wichtigen

Prozel} zu veranschaulichen.
Es scheint mir nun bedeutungsvoll, daB Alain Chartier mit der medizinischen, d.h.
materialistischen Auffassung der «inneren Sinne» operiert. Nach der Definition der

Melancholie zitiert er geradezu Aristoteles:

Melencholie, qui trouble les pensees, deseiche le corps, corrompt les humeurs, affoiblist
les sensitifz esperits, et maine 'omme & languour et & mort. Par elle, selon la doctrine de
Aristote, ont esté et sont souvent les haulz engins et eslevez entendemens des parfons et
excellans hommes troublez et obscurciz, aprés frequentation de trop parfondes et diverses
pensees. Car les quatre vertus sensuelles dedans 'omme que nous appellons sensitive,
imaginative, estimative, et memoire, sont corporelles et organicques, et se peuent grever
par trop souvent, ou en trop fort euvre les exploicter?,

Alain Chartier spielt hier auf das pseudo-aristotelische Problema XXX, 1 an, wo in
einer Verbindung von medizinischen Theorien und platonischem Gedankengut
behauptet wird, alle auBerordentlichen Geister seien Melancholiker gewesen, Heroen,
Staatsménner, Philosophen, Kiinstler und Dichter. Im Text Chartiers wird die
Bzl paviee nicht erwiihnt, wohl aber die medizinische Komponente des Problems.

¥ Henrik HeGER, Die Melancholie bei den franzdsischen Lyrikern des Spdtmittelalters, Bonn 1967,
p. 200-209, besonders p. 208; Raymonp KLisansky, Erwin Panorsky and Fritz SAxL, Saturn and
Melancholy. Studies in the History of Natural Philosophy, Religion and Art, London 1964, p. 220-
225,

W HEGER, ap. cif., p. 202.

! HeGer, op. eit., p. 202,



48 Marc-René Jung

LiaBt sich mehr dazu sagen ? Werfen wir einen Blick auf den Kommentar, den der
Arzt Evrard de Conty seiner Ubersetzung der Problemata beigegeben hat'®. Zunichst
die Zusammenfassung: Aristoteles spreche

generalment de toute excellence en guelcongues matieres que ce soit; soit en art liberal
ou en art mechanique, soit en art politique ou soit en poetrie, de 1'art meismes de cheva-
lerie et des faiz d’armes ... "®

Weiter unten:

Malacus qui devint maniaques et lors se monstra il estre meilleur poete qu'il n’avoit ongues
esté devant. On a ausi veu une femme sans lettre melencolieuse parler latin rethorique et
congru tant quelle fu en sa melencolie qui mot n'en sceu parler quant elle fu garie, si
comme il fu tesmoingné par un medecin digne de foy??.

In diesem Fall, erkldart Evrard de Conty, sei die vertu fantastique betroffen worden.
Nach dem aristotelischen Satz, daB der seelische Zustand vom Korper abhidngig ist,
muf} angenommen werden, daBl «la camplexioﬁ ou humeur melencolique [...] encline
plus 'ame a li retraire en soy et & vouloir aussi comme & fuir et eslongier les choses
de dehors que nulle des autres complexions» 1%, Korpersifte und Seele konzentrieren
sich. Nun fiigt aber Evrard de Conty der aristotelischen Erklirung noch eine astro-
logische bei'®. Man mull ndmlich wissen, daB alle irdischen Dinge «sont en vertu
contenues et encloses ou ciel proporcionelment». Die Konzentration der Seele fiihrt
diese nicht nur «aux fantasies et aux similitudes des choses du monde», sondern
gestattet ihr, die «impression de la vertu du ciel» zu empfangen?!”.

Die Inspiration durch die Melancholie fithrt daher zunichst ins Dunkle, legt dort
aber Krifte blof, dank denen similitudes und vertus du ciel geschaut werden konnen.
Frei vom Materiellen, tritt die Seele dem Ewigen gegeniiber. Darf man in diesem

12 Nach ersten Sondierungen vermute ich, dall manches von Evrards Kommentar der Expositio
Problematum Aristoreliz (1310) des Pietro d’Abano entnommen ist. Evrard de Conty war Arzt Karls V|
spiter der Konigin Blanche von Navarra, der Wittwe Philippes VI. Seine Ubersetzung muB er
wohl nach dem Tode Karls V. (1380) angefertigt haben; cf. P. M, GaTHerRCOLE, Medieval Science ;
Evrart de Conty, Romanece Notes 6 (1965), 175-181. Ich zitiere nach der Handschrift BN fr. 210.

13 BN fr. 210, f. 359c.

¥ BN fr. 210, f. 36la. Die Geschichte von der lateinisch redenden Frau (von einem vertrauens-
wilrdigen Arzt verbiirgt!) findet dich schon bei Pietro d’Abano; cf. Saturn and Melancholy, op. cit.,
p. 95 N 94, Beim pseudo-Arnistoteles heilit der in der Ekstase besser dichtende Mann Marakes von
Syrakus; bei Antonio Guainerio, dem Vorliufer Ficinos, wird daraus Marcus, und bei Agrippa von
Mettesheim Malanchius; cf. Saturn and Melanchely, op. cit., p. 24, 95 und 356 N 253,

15 BN fr. 210, f. 362b.

1% Dabei fihlt er sich natiirlich mit Aristoteles solidarisch. Die theologische Erklirung wird
bemerkenswerterweise verworfen: Li rheologiens les ramainent aus esperis. Diese Argumentation
erscheint dem Arzt moult legicre und gui couste pou a dire : « Un esperit 'a fairs (f. 361c).

17 BN fr. 210, f. 362¢c. Weiter unten faBit Evrard de Conty nochmals zusammen: «La vertu du ciel
les esmeut et encline & ce penser ou dire pour la concatenacion et 'entretenement des figures du ciel
presentes et passees et aussi 4 venir, et samblablement des choses de cest monde qui d’elles se dep-
pendent et qui ensievent 'une "autre» (f. 363¢). Es ist kaum ein Zufall, wenn Alain Chartier zu Beginn
seines Melancholie-Prologes dieser totalen Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) ausgeliefert ist.



Poetria 49

Vorgang, wenigstens bei Alain Chartier, auch eine Erklarung fiir die Allegorie, d.h.
fiir die Begegnung mit den personifizierten Ideen sehen ?

Ahnlich und trotzdem anders liegen die Dinge bei Georges Chastellain. Ahnlich,
weil auch bei ihm die Dichtung die Welt nicht verindert, anders, weil seine Inspira-
tion nicht durch das Dunkel der Melancholie, sondern durch das Licht ausgeldst
wird :

J'ay soing en coeur, mais non merancolie.

Jay par dehors I'object d’une splendeur
Qui par dedens me rompt vertu visive.

Sans avoir vu, sans acquest de science,
Comme plein d’art me voy pressé d’escripre,
Et sans avoir de riens experience

User me faut de verbal sapience,

Comme pour tout 'univers circonscripre!®,

Hier wird deutlich, wie das Handwerk, art, ohne Erleuchtung nicht zum Wissen,
science, zu fiihren vermag. Im weiteren Verlauf dieser Versepistel, die le grand Georges
an Jean Robertet richtet!®, vergleicht sich der Dichter mit einem Spiegel:

Ne suis paon o sa plume doree,

MNe rossignoel, ne merle en harmonie,

Ne suis en mer seraine esvigoree,

D’humain semblant portraicte et figuree

Qui ceeurs endort et perd par symphonie;

Je suis un tout de la maindre maisnie

Du ciel, de I'air, de la mer, de la terre,

Gros comme un plonc et fraile comme un verre®®,

Das Bild vom Blei und vom Glas, dem Spiegel, wird in einer Prosaepistel an Antoine
de Vergy noch deutlicher ausgefiihrt:

Un cristal, mucié en un coffre, de soy ne peut donner lueur, quoyque 'abilitation de nature
y est pour la donner et prendre: luy tyré dehors, quant donc le soleil en regarde le corps,
il lui donne effet 4 incitation de nature [...]. Samblablement aussi tu dois noter de George,
non que ce soit le cristal, mais le noir plonc®,

8 (Euvres de Georges Chastellain, éd. KervyN DE LeTtennove, Bruxelles 1865, vol. VII, p. 168
und 169,

¥ Es handelt sich um einen Teil der Douze Dames de Rhétorigue, einer Briefsammlung von Jean
Robertet, Georges Chastellain, Antoine de Vergy und einem gewissen Monseigneur de La Riére.
Der Briefwechsel darf wohl 1464 angesetzt werden. Cf. zuletzt dazu JEan ROBERTET, (Euvres, éd.
M. ZsuppAn (TLF), Genéve 1970, p. 112,

0 (Euvres de Georges Chastellain V11, p. 174. Zu dieser Stelle: M. Maurin, La poétigue de Chastel-
lain et la wgrande rhétoriquern, PMLA 74 (1959), 482484,

2 (Euvres de Chastellain VII, p. 154 und 155,

4



50 Marc-René Jung

Die natiirliche Veranlagung bedarf der Inspiration. Der Dichter vergleicht sich mit
der diinnen Metallschicht, die, an sich stumpf, nur zu leuchten beginnt, wenn sie von
diesem von aussen kommenden Licht getroffen wird.

Hier lieBe sich ein lingerer Exkurs anfiihren iiber die Lichtmetaphysik der Scho-
lastik, iiber die 1im mittelalterlichen Platonismus verbreitete Auffassung des Lichtes
als forma rerum oder iiber das Bild des Spiegels an sich, das in diesem Zusammenhang
auf Augustin zuriickzugehen scheint, der die menschliche Seele mit einem Spiegel,
in welchem sich die Welt widerspiegele, verglichen haite. Je reiner der Seelenspiegel,
desto reiner wird auch das Bild der Welt, die ja als Schopfung Gottes an sich gut ist.
Der specula sind viele in der mittelalterlichen Literatur®?, doch da es uns hier um das
Besondere geht, mull hervorgehoben werden, dali Chastellain wohl der erste ist,
der auf den Spiegelvergleich zuriickgreift, um das Problem der Dichtung und der
Inspiration zu illustrieren. Andere Stellen aus Chastellains Werk zeigen uns, dal der
Dichter des oftern resigniert feststellt, er sei nur ein gros plonc, d.h. er sehe sich
aullerstande zu dichten, weil das Licht nicht auf ihn falle. Heute wiirde er sagen,
die Inspiration habe ihn nicht ergriffen. Die Welt muB sich ihm erschlieBen, damit er
sie reproduzieren kann. Tritt dieser Fall aber ein, bemerkt Chastellain in der schon
zitierten Epistel an Robertet, so nehme er den Dingen der Welt (Chastellain gebraucht
das Verb dépriver) ihre Schonheit, ihre Tugend und ihre Form weg und werde durch
sie besser und neu:

Mais suis cellui qui a tous eux deprive
Beauté, vertu conjoint emprés leur forme;
Mais moy par eux je m'amende et reforme®,

Die Vollkommenheit der Welt, einmal im Wort eingefangen, zieht auch den Dichter
hinan. Dichten wird zur Erkenntnis. Das Wort bezeichnet nicht nur, sondern, comme
pour tout ['univers circonscripre, eroffnet den Zugang zum Kosmos?®.,

2 Philosophische, theologische, moralische und naturwissenschaftliche Schriften brauchen den
Spiegelbegriff jeweils verschieden. In der Lyrik, in den Lapidarien, bei Guillaume de Lorris, Jean de
Meun, Guillaume de Digulleville, John Gower, undsoweiter undsofort, kann deshalb der Spiegel
sehr verschiedene Funktionen ausiiben. Eine gute Zusammenstellung wesentlicher loef bei RiTamary
BrapLey, Backgrounds of the Tile «Speculumy in Mediaeval Literature, Sp. 29 (1954), 100-115;
fiir die Lyrik zuletzt FrRepErICK GoLpiN, The Mirror of Narcissus in the Courtly Love Lyrie, Ithaca,
M.Y., 1967. Das gros plonc Chastellains nimmt den Begriff' der grossities des Korpers wieder auf;
in diesen Zusammenhang gehért auch Chastellains Feststellung, er sei kein Engel. Cf. dazu DanTE,
De vulgari eloguentia, 1, iii, ed. A, MariGo, Firenze 1948, p. 18.

B (Euvres V1L, p. 174. =

* Dije Literarkritik war bis anhin schlecht beraten, Jean Robertets enthusiastische AuBerungen
einfach als unverdauliche Hyperbolik abzutun. Hinter dem traditionellen Lobgesang steht eine echie
und auch zu Recht bestehende Bewunderung, Jean Robertet schreibt etwa: «Tibi Eliconidas Pega-
seum melos infudisse existimo; tibi obsequi Musas omnes atque astra favere cuncta credo» ((Euvres de
Chastellain V11, 149). Oder: «George en son bers fut par les Heliconides enyvré» ((Euvres de Chastel-
fain V1L, 181; JEaN ROBERTET, (Euvres, op. cit., p. 131; es ist vollkommen unbegreiflich, dal in der
Ausgabe von Robertets Werken die lateinischen Texte nicht aufgenommen worden sind).



Poetria 51

Hier wartet der Forschung eine wichtige Aufgabe. Die rhétorigueurs sind nimlich
die grofiten Wortakrobaten, welche die franzésische Literatur kennt. Mit Begriffen
wie Byzantinismus, Alexandrinismus, Asianismus und dergleichen ist nicht viel zu
ihrem Verstiindnis gewonnen . Die Frage mul lauten: Ist diese Flut von Synonyma,
von identischen und Binnenreimen, von Variationen iiber eine Wortwurzel, von
spiegelbildlichen Versen und Strophen — ist diese Flut von Worten eine Inflation oder
ein Versuch, alle Moglichkeiten der Sprache durchzuexerzieren ? AuBert sich darin
ein Vertrauen oder ein MiBtrauen der Sprache gegeniiber ? Sind die stets neuen
Kombinationen reine Spielerei von hochgebildeten, aber senilen Leuten, oder sind
sie der Ausdruck einer verzweifelten Anstrengung, sich die Wirklichkeit durch das
Wort zu erschlieBen und durch ungeahnte Wortzusammenstellungen versteckte
Zusammenhiénge der Wirklichkeit gleichsam zu provozieren und experimentell zu
fassen ? Oder: solange das Schreiben identisch sein kann mit der Enthiillung der
Syntax der Welt, die als Text aufgefaBt wird (die Natur als Buch), solange ist Sprache

Moch dies zu Chastellain selber: Im Temple de Bocace betritt der Dichter das prachtige Gebiude,
wo «y avoit une celeste clarté, ce sembloit, comme par infusion divine, et laquelle les histoires droit
14 peintes et sculptees en luisant porphire, faisoit ressembler quasi vives en representation» ((Euvres
V11, 81). Die von Boccaccio im De casibus so meisterhaflt erzihlten Geschichten kénnen nur durch
infusion divine zu ihrer Leuchtkraft gekommen sein!

Hier sollte der Diskurs eigentlich bis zur Renaissance weiter gefithrt werden. Da uns die meisten
Handbiicher lehren, erst mit der Pléiade seien es wieder die Musen gewesen, die den Dichter inspi-
riert hitten, méchte ich, wenigstens in einer Anmerkung, auf einen Text von 1490-1494 hinweisen.
In seinem Sejour d'Honneur stellt Octovien de Saint-Gelais dem vierten Buch eine invecation & la
miuse voran, wo Ausdriicke wie paroy orde oder sens mémorial noch an Chastellain erinnern, andere
jedoch, die Muse, ihre infusion und ihre gréice, deutlich Spiteres vorwegnehmen. Hier ein Auszug:

1 O deloguence extreme geniture,
Muse Clio, parfaicte en dictature,
Qui reparez foibles entendemens
Par voz tresclers et divins sentemens,
Embellissant la faulte vicieuse
De I'’humain sens et la pernicieuse
Condition de nature terrestre,
En luy faisant chose haultaine congnoistre
Par le degout de vostre infusion
Qui separe celle confusion
Que terre avoit dedans la masse empraincte,
Renouvellant ainsy gue chose paincte
Sur la paroy qui paravant fut orde,

14 Tant que vertu en nouveau lieu s’accorde

21 Puis que une foys celle grace est conceue
Et par travail solitaire receue
Deedens le clos du sens memorial,
24 Qui point ne fault jusqu’au terme final.
Die ganze invocarion zihlt 86 Verse. Ich zitiere nach Hs. BN fr. 12783, f. 132-132v.

% Das schlieBt nicht aus, dal die Antike aufschluBreiche Parallelen zu liefern vermag. Immer
lesenswert ist z. B,, was EpuarD NorDEN, Die antike Kunstprosa (Darmstadt 1958) Giber das Verhiltnis
von Rhetorik und Poesie, p. 883ss., berichtet.



52 Marc-René Jung

Evidenz, da das signifié Realitit ist. Wenn die rhétoriqueurs aber das Wortspiel ernst
zu betreiben beginnen, muf da nicht angenommen werden, dies komme einem tiefen
Bruch mit der mittelalterlichen Tradition gleich ? Die signifiants wiirden sich somit
eine eigene Welt schaffen, oder doch mindestens der Sprache eine eigene Wirklichkeit
zugestehen.

Die Dichter duBern sich zur Inspiration, bevor diese in die Poetiken Eingang findet.
Gegen 1480 erst spricht Regnaud le Queux in seinem Instructif de la seconde retho-
rique, der in den Jardin de Plaisance aufgenommen wurde und somit den ersten
gedruckten Beleg liefert, vom Einflull Apollons, allerdings in ungelenken und nicht
sehr expliziten Versen:

Soubz I'espert de la region basse
D’Apolo, dieu de tresnoble sophie,
Ainsi que son influence jus passe,
Comme enseigne dame Philosophie

Recevez les impressions

De Clio et de Fronesis,

Dames de grans discrecions,

De Minerva aussi choisis

Et du dieu Appolo saisiz.

Les clers raiz fulgens d’eloquence
Par manipules grans merciz

L’on rende a la divine essence®®,

Klarer driickt sich 1548 Thomas Sebillet aus, und in Ronsard und Pontus de Tyard
findet dann die Inspirationstheorie des furor poeticus ihre feurigsten Verfechter®?.
Doch wissen wir ja, wie ficinianisch-neuplatonisches Gedankengut schon vor der
franzosischen Ubersetzung des Jon im Jahre 1546 in Frankreich Eingang gefunden
hat. Fiir den Mediivisten liegt das Problem darin, dal3 Ficinos Theorien nur eine Aus-
weitung dessen sind, was dem Mittelalter indirekt sehr wohl bekannt war. Cicero:
Demokrit und Plato haben gesagt, es gebe keine Dichter sine inflammatione animorum
und sine quodam adflatu quasi furoris; Horaz: Excludit sanos Helicone poetas Demo-
critus; Ovid: Est deus in nobis; Isidor von Sevilla: Etiam per furorem divini eodem
erant nomine®®, Inwieweit sind diese Sitze der Alten im Spdtmittelalter toter Buch-

26 e Jardin de Plaisance et fleur de rethorigue, reproduction en fac-similé de I'édition publiée par
Antoine Vérard vers 1501, Paris 1910, f. bv verso und f. cii verso - ciii recto. Zu den Poetiken gibt
umfassend Auskunft W. F. Parterson, Three Centuries of French Poetic Theory, Ann Arbor 1936,
doch scheint mit Patterson zu weit zu gehen, wenn er (I, 157) vom fustructif behauptet: «The first
reference to the doctrine of «fureur poétique» in French critical literature. »

27 Henri FRANCHET, Le poéte et son ewvre d ‘aprés Ronsard, Paris 1923,

2 Cicero, De Or., 2, 194, siche auch De divin., 1, 80, 33, und Pro Arch., 18; Horaz, Ep., 2, 3,
206-297; Ovip, Fast., 6, 5 und Ars amat., 3, 549; Isioor, Erym., 8, 7, 3, dazu Stellen aus Seneca,



Poetria 53

stabe geblieben ? Inwieweit ist die « Renaissance» dieser Gedanken unabhéngig von
der Florentiner Akademie erfolgt2® ? Eine nicht allzu summarische Antwort auf diese
Fragen kann heute noch nicht gegeben werden, setzt sie doch nicht nur eine Neu-
lektiire der bekannten Texte voraus, sondern auch eine ganze miihsame Reihe neuer
Lektiiren, von den Kommentaren der erwidhnten klassischen Texte® zu den zahl-
reichen kommentierten Ubersetzungen und, vor allem, zum zeitgendssischen latei-

nischen Schrifttum.

Die neuere Forschung hat gezeigt, wie italienischer EinfluBl schon in der zweiten
Hilfte des 14. Jahrhunderts in Frankreich festzustellen ist, und zwar hauptsichlich
derjenige Petrarcas und Boccaccios. Petrarca, der Ciceros Pro Archia wieder auf-
gefunden hatte, zitierte mehr als einmal die Stelle, wo es heilt, die hochsten Autori-
titen wiren der Ansicht gewesen, dali, im Gegensatz zu den andern Beschiftigungen
und Lehren, die rein technisch bewiltigt werden konnten, der Dichter von Natur zu
seinem Beruf bestimmt sei und, in seiner rein geistigen Aktivitit, gleichsam eine gott-
liche Inspiration eingehaucht bekomme®. Wenn nun Jean de Montreuil diese Stelle
in einem Brief zitiert?, ist das einerseits ein Hinweis darauf, wie rasch Petrarcas
Schriften bei den franzdsischen Humanisten Verbreitung gefunden haben, wirft aber
anderseits den ganzen Fragenkomplex auf, mit dem dieser und eine Reihe anderer
Texte der Zeit eng verbunden sind. Es geht um die Verteidigung der Poesie im Rahmen
der humanistischen Bildung: Gegen die « Techniker», Juristen und Philosophen, und
gegen diejenigen Theologen, die der Ansicht sind, die Glaubenswahrheiten brauchten

Plinius, Claudian. Cf. die von A. S. Peask in seiner Ausgabe von Ciceros De Divinatione angegebenen
loci (Urbana 1920, p. 237-239), oder E. R. Curtius, Ewropdische Literatur und lateinisches Mistelalier,
Bern, 1954, p. 467-468.

8 1534 schreibt z. B. Guillaume Télin in seinem Bref sommaive des sept vertus, sept ars liberaulx,
sept ars de Poesie ...: «Poesie se comprent par divine maniere d'infusion de grace» (cf. J. E. CLARK,
An Early Sixteenth-Century Art poétigue by Guillawme Télin, BHR 31 (1969), 129-137). Dieser Satz
stammt fast wortlich aus der 1520 verdffentlichten franziisischen Ubersetzung des Polydor Virgil,
der seinen Traktat iiber die Erfinder 1499 verfaBt hat. Dabei scheint mir von Interesse, dall Polydor
Virgil sich mur auf die dem Mittelalter schon vertrauten Stellen stiitzt (Cicero, Horaz, Vergil, Ovid,
Ennius). So macht es auch Guillaume Télin nichts aus, mittelalterliche Quellen zu beniitzen, etwa
den Kommentar von Raoul de Presles zu Augustins Gorttesstaar; im Ganzen atmet das Bref sommaire
viel mehr den Geist des «Spitmittelalters» als denjenigen der Renaissance.

® Welches war z.B. die Reaktion eines mittelalterlichen Lesers auf eine Behauptung wie diese, die
wir im Kommentar des Pseudo-Acronius zu Horazens Poetik lesen: Ingenium solum sufficit ad poetam,
Hon ars ? e,

M« Atque sic a summis hominibus eruditissimisque accepimus, ceterarum rerum studia et doctrina,
et praeceptis et arte constare, poetam natura ipsa valere, et mentis viribus excitari, et guasi divino
quodam spiritu inflari» (Cicero, Oratio pro Archia, 18). Yon Petrarca in seiner ersten Invectiva contra
medicum zitiert, dann wieder von Boccaccio in der Genelogia deorum X1V, 7, spéter von Coluccio
Salutati, De Fato et Fortuna.

= Im Brief Auffugiente michi; cf. Epistolario, op. cit., p. 143; dazu Ezio OrRNATO, Per la fortuna del
Boceaccio in Francia, SF 1] (1960), 260-267. Man beachte, daB es bei Jean de Montreuil heifit
poetriam natura ipsa valere — nicht poeram, wie bei Cicero, Petrarca und Boccaccio.



54 Marc-René Jung

keinen ornatus®. Die in Italien entbrannte Polemik gelangte rasch, z.T. iiber die
papstliche Kurie in Avignon* nach Frankreich und Burgund: auller Jean de Mon-
treuil miissen hier noch Nicolas de Gonesse® und Jean Miélot?® erwihnt werden.
Man darf sicher annehmen, daB die Handschriften des 15. Jahrhunderts noch manchen
Text bergen, der dieser Auseinandersetzung mehr Relief zu geben vermdochte. Bis auf
weiteres scheint sich das franzésische 15. Jahrhundert vom Quattrocento in diesen
Belangen in zwei wesentlichen Punkten zu unterscheiden:

Erstens findet sich im Frankreich des 15. Jahrhunderts keine Spur der heftigen
Diskussionen, die im Quattrocento zwischen den Vertretern des Prinzips der imitatio
und denjenigen des Prinzips der paviz und des évlousixopée stattgefunden haben.

Zweitens wird der Dichter durch den gottlichen Wahnsinn, so wie er vom Quattro-
cento zum Teil begriffen wurde, zum Seher, zum Propheten, der sich in genau defi-
nierter Stufenfolge zum Gottlichen emporhebt. Und hier liegt der Bruch mit der
mittelalterlichen Tradition: Der Dichter wird vates, die Dichtung Offenbarung??. Der
Dichter wird Schépfer und seine Dichtung bietet dem Publikum nicht mehr Selbst-
bestiatigung. Machaut sprach von former, nicht von eréer, denn Gott allein ist Schépfer.
Der mittelalterliche Dichter kann wohl die Welt erfahren, doch dabei vollzieht er nur
eine schon bestehende Ordnung, stellt er einen Kosmos dar, in dem er selbst, sein
Publikum und die Dinge ihren bekannten Platz einnehmen. Wohl zeigen uns die
mittelalterlichen Wissenschaftseinteilungen (von denen manche in Frankreich ent-
standen sind), wie die Poesie sich langsam aus dem System der artes herauslost und

# Dario CECCHETTI, L ‘elogio delle arti liberali nel primo Umanesimo francese, SF 28 (1966), 1-14.
Cecchettis Resultate scheinen mir noch nicht alle gesichert. Vorziiglich ist die neueste Arbeit von Ezio
OrwaTo tiber die Bezichungen zwischen den Humanisten in Paris und in Avignon: Jean Muret ef ses
amis Nicolas de Clamanges et Jean de Montrewil, Genéve-Paris 1969,

M Mussato, Petrarca (auch mit neuen Akzenten: Oratores et poete extra Italiam non guerantur —
was gleich den Protest der Nicolas de Clamanges und Jean de Montreuil herausfordert), Boccaccio
und Salutati; dann, an der Kurie in Avignon, Francesco da Fiano.

¥ (GIUSEPPE DI STEFANO, Nicolas de Gonesse autore di una inedita difesa della poesia, SF 26 (1965),
208-210. Es handelt sich um eine collatio guedam artis poetice probativa in der Hs. BN lat. 7941, Der
sacre pagine professor entnimmt seine Argumente Boccaccio, aber auch Macrobius, Horaz, Albertus
Magnus, ja sogar der Poetria des Aristoteles (!). Mit Spannung erwarten wir die Publikation dieses
nicht leicht lesbaren Textes.

3 Gianni MomBeLLD, Per la fortuna del Boceaccio in Francia. Jean Miélor traduttore di due capitoli
della «Genologia», in Studi sul Boceaceio 1, Firenze 1963, p. 415444, Miélot greift die fawx sages an,
deren Bauchrednerei (genglerie d'estomac) beweise, daB sie die Sieben Freien Kiinste und die Auctores
verachten, se divans estre tyrez anx haultaines choses par la doulcenr de theologie, Notieren wir noch,
dal} Jean Miélot poemata mit poeterie libersetzt.

3 A, Buck, Iralienische Dichtungslehren vom Mittelalter bis zum Ausgang der Renaissance, Tiibin-
gen 1952 T. Karpos, I concetto di wvaten e la coscienza della vocazione poetica agli inizi del Rinasci-
menta, Istituto Vencto di scienze, lettere ed arti. Arti. Classe di seienze morali e lettere. Anno accade-
mico 127 (1964-65), vol. 123, Venezia 1965, p. 1-26. — Doch nichts ist einfach; man lese, was kiirzlich
iiber das Verhiiltnis von vares und peera in augusteischer Zeit geschrieben wurde: J K. NEwMAN,
Augustus and the New Poetry, Bruxelles—Berchem 1967, p. 99-206,



Poetria 35

verselbstindigt wird. Eine eigentliche Theorie der creatio hat das Mittelalter aber
nicht hervorgebracht .

Ich habe eingangs darauf hingewiesen, daB der Ausdruck poétique in Thomas
Sebillets Traktat etwas Neues ist. 1521 noch schreibt Pierre Fabri in seinem Grand et
vray art de pleine rhétorigue, im Lateinischen werde zwischen poéte, orateur und
rhétoricien unterschieden, aber, fihrt er fort, «confuseement notre vulgaire mect I'un
pour I"autre, combien que I'orateur doit estre poete» 3. Ich muB es mir hier versagen,
die zahlreichen Belege anzufiihren, die zeigen, wie in den zwanziger und in den dreiBi-
ger Jahren des 16. Jahrhunderts sich poéte immer mehr durchsetzt?, vielmehr mochte
ich, riickwirts blickend, fragen, was denn poétique bedeutet in einer Zeit, in der die
Poetiken als arts de rhétorique und die Dichter selbst als rhétorigues, facteurs® und
faiseurs bezeichnet werden.

Poéte selbst ist in Frankreich schon lange heimisch, nur meint es entweder die
antiken Dichter oder, besonders hidufig im Trojaroman, den Seher und Weisen*2.
Gegen Ende des 14. Jahrhunderts wird poéte schon allgemeiner verwendet, doch sind
die Belege zu wenig eindeutig, als dalB eine wirkliche semantische Ausweitung des
Begriffes angenommen werden kénnte?®, Die Nidhe des Lateins ist noch sehr lange
spiirbar. Der erste mir bekannte Beleg, wo poéte einen modernen Dichter bezeichnet,
stammt aus dem Kreis der Pariser Humanisten um 1400. Er findet sich in einem Brief
Pierre Cols an Christine de Pisan anldBlich der Querelle du Roman de la Rose. Es ist
die Rede von Jean de Meun:

Aussi en ce pas la y faigny poetiquement, et aux poetes et paintres a toujours esté license

pareille de tout faindre, comme dit Orace¥,

Wenn es sich hier vermutlich noch um eine direkte Ubertragung aus Horazens Ars
poetica (7-10) handelt, ist Pierre Col weiter unten deutlicher:

¥ Was nicht ausschlieBt, was ich weiter oben vermutet habe, nimlich daB nicht die Poetiken, wohl
aber die rhéroriquenrs durch ihr besonderes Verhiltnis zur Sprache in praxi Meues schaffen.

® Zitiert in Fleurs de rhétorigue, ed. KATHLEEN CHESNEY, Oxford 1950, p. 95.

4 Besonders aufschluBreich sind natiirlich Beispiele, wo ein Autor bei der Meuauflage seiner Werke
die walten» Ausdriicke durch die modischen ersetzt; Clément Marot etwa, der in der Epistre du
despourven, 1519 geschrieben, in den Ausgaben von 1532 und 1533 réthorigue verwendet, dies aber
1538 durch peésie ersetzt; cf. CLEMENT MaARrOT, Les épitres, ed. C. A. Maver, London 1958, p. 99,
V. 26; vgl. auch die Varianten zu V. 72 und 127.

“ In der in Anmerkung 24 erwihnten invocation a la muse von Octovien de Saint-Gelais wird in
Vers 28 sogar von der foniaine factee gesprochen.

¥ Auber den Warterbiichern, cf. P. ZumTHor, Note sur les champs sémantiques dans le vocabulaire
des fdées, N 39 (1955), 175-183; ders., Pour une histoire du vocabulaire francais des idées, ZRPh 72
(1956), 340-362.

*® dalma (1380): poema = wuvre de poete; poesis = poetrie ou fiction; poetria = ars de poete,
poetrie (M. Rooues, Recueil général des lexiques frangais du moyen dee, Paris 1938, vol. I1, p. 319).
Es ist auch nicht sicher, ob der im Marigge (Vers 3205) von Eustache Deschamps erwiihnte poére
sich auf den Dichter Deschamps selbst oder auf eine lateinische Quelle bezieht.

" C. F. WaArD, The Epistles on the Roman of the Rose and Other Documents in the Debare, Chicago
1911, p. 60,



56 Marc-René Jung

Sy estoit poete [sc. Jean de Meun] comme j'ay dit, pourquoy li plaissoit de tout parler par
ficcion 3,

Genau zur selben Zeit und im selben Pariser Humanistenmilieu schreibt Jacques
Legrand sein Sophilogium, das er auch gleich selber ins Franzdsische iibersetzt. Darin
wird Boceaccio als novellus poeta angesprochen, und dieser Ausdruck wird in der
Ubersetzung, allerdings ohne Erwidhnung von Boccaccios Namen, beibehalten: les
nouveaulx poetes?®,

In der zweiten Hilfte des 15. Jahrhunderts wird poéte hin und wieder auf zeit-
gendssische Dichter angewendet, doch handelt es sich hier immer noch um Einzel-
fédlle. Jean Robertet sagt etwa von Georges Chastellain, er wiirde es verdienen

porter couronne
Des poetes que de vert on couronne'’,

Das sprechendste Beispiel liefert der Séjour d’ Honneur von Octovien de Saint-Gelais,
der in einem Lobgesang auf den bon roi René diesen als poethe expert anspricht. Im
Hain der Philosophen, heilBit es dann weiter, herrsche licterature und celeste police,
worauf zundchst die alten Philosophen und Dichter aufgezihlt werden, gefolgt von
Jean de Meun, Dante (dessen fainct langaige und poethiques vers gelobt werden),
Petrarca, Boccaccio, Alain Chartier und Jacques Milet. Fiir Octovien de Saint-Gelais
ist Alain Chartier nicht nur clerc excellent und orateur magnifique, sondern auch
poethe hault et scientifigue®®. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts endlich tritt poéte
gleichwertig neben orateur, rhétoricien und acteur, etwa bei Jean Lemaire de Belges,
der Alain Chartier, Robert Gaguin und Guillaume Cretin als poétes und orateurs
bezeichnet.

% WARD, op. cit.,, p. 64. In den lateinischen Beitriigen Jean de Montreuils wird Jean de Meun
einmal philosophus et poeta ingeniosissimus genannt, sonst aber acfor, aucior, doctor oder safiricus;
cf. Epistolario, Briefe 118, 120, 122 und 154. In der Epistre d'Othea (um 1400 geschrieben) gibt
Christine de Pisan gewissen Miniaturen eine Erklarung bei, und zwar «affin que ceulz qui ne sont mie
clers pouetes puissent entendre en brief la signification des hystoires de ce livre» (BN fr. 606, f. 1c).
Pouete, hier noch im semantischen Feld von philosophe, meint deutlich Zeitgenossen.

i BN lat. 3235, f. 11d; BN fr. 24 232, f. 62a. Vgl. weiter unten N 64. Im Estrif de Fortune et de
Vertu (geschrieben um 1448) nennt Martin Le Franc den bewunderten Alain Chartier poete fran-
gois; cf. A. Piager, Martin le Franc, Lausanne 1888, p. 190.

4 (Euvres de Chastellain VII, p. 169. - In einer Versepistel an Chastellain ist auch Jean Castel der
Auffassung, man sollte den Dichter couronner de lawrier; ibid., p. 143. Die italienischen Dichter-
krénungen haben aber sonst in Frankreich kein Echo gefunden, weil die puys eine eigene Tradition
hervorgebracht haben. Wenn z. B. der groBmiulige Fausto Andrelini, der 1488 am franzdsischen Hof
auftaucht, sich regius poeta nennt, so geht diese Bezeichnung wohl idber in die Ubersetzung, die
Guillaume Cretin 1509 von einem lateinischen Elaborat Andrelinis anfertigt: roval poete lauree,
heiBt es dort — aber der Ausdruck hat in den Werken Cretins sonst keinen Miederschlag gefunden.

5 BN fr. 12 783, f. 120 und 124,



Poetria 57

Poésie, selten und erst im 14. Jahrhundert belegt?, wurde vor allem in Ubersetzun-
gen verwendet. In der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts wird nun poésie von poéirie
konkurrenziert, und es ist anzunehmen, daBl ohne den gleich zu besprechenden
Bedeutungswandel, poétrie sich im Franzosischen gehalten hitte, dhnlich wie im
Englischen poetry und im Deutschen (bis Opitz) Poeterey. Im mittelalterlichen Latein
war poetrig, urspriinglich « Dichterin» 3, schon lange im Gebrauch, sei es in der eher
technischen Bedeutung von ars poetica (vgl. die Poetria nova von Gottfried von
Vinsauf) oder ganz allgemein in derjenigen von «Dichtung». Das Franzosische
scheint vorerst dieser Entwicklung zu folgen. 1378 schreibt Jean Daudin im Vorwort
Zu seiner Ubarsatzung von Petrarcas De remediis, Demosthenes und Cicero seien
tres eloguens, Homer und Vergil tres solennelz poetes gewesen, Petrarca aber sei heute

pareil aux dessus nommez ou greigneur d’eulx en 'un ou en I'autre stille, c’est & dire en

rhetorique et en poeterie®,

Implizit wird hier Petrarca als poéte bezeichnet, und explizit wird poeterie zur Dichtung
iiberhaupt. Ahnlich auch in der Ubersetzung des Valerius Maximus von Simon de
Hesdin, der von Lukan zu berichten weil3, er habe die Schlacht von Pharsala in Verse
gebracht «ainsi que par maniere de pouetrie»®®. Das Lexikon 4alma hilt 1380 fest:
poesis = poetrie ou fiction (siche Anmerkung 43). AufschluBireich sind auch die
Varianten der Ubersetzung des Traktates iiber die Vier Tugenden von Martin von
Braga, wo wir in einer glose sechsmal poesie et fiction, dreimal hingegen poetrie et
fiction lesen 3,

Poétrie ist Dichtung, und Dichtung ist Fiktion. Da nun aber die Mythologie als
poetische Fiktion par excellence aufgefalit wurde, begann sich die Bedeutung von
poétrie in Richtung auf die Mythologie hin zu verengen. Machaut:

Et nymphes en poeterie
Ce sont fees, je n’en doubt mie®,

% Die Stelle, die Goperroy 10, 364c aus Guillaume de Digulleville angibt, habe ich noch nicht

bl konrem) Comme se la metamorphose

L’en mettoit en langue rural

Ou poesie est toute enclose,

Exponible a bon sens moral.
Guillaume de Digulleville scheint auf Ovid anzuspielen; podsie wiire somit der versteckte Sinn, die
Philosophie, deshalb auch exponible. Cf. die Texte zu N 55.

 Im Franzésischen selten; siche Goperroy 6, 244b, wo poétries in einer Ubersetzung der Con-
solatio des Boethius die Musen bezeichnet. Im Mittelalter diirfte auch, je nach Handschriften, die
poeiria Sappho aus Ovip, Heroides, 15, 183 bekannt gewesen sein.

¥ Text nach §F 32 (1967), 215.

8 Zitiert nach der Hs. Rh. hist. 162, f. 33d, der Zentralbibliothek Ziirich. Diese Hs. fehlt in den
neuesten Verzeichnissen der Valerius Maximus Ubersetzungen.

2 Poesie et fiction in Vat. 1514, f. 45b, Wien 3391, f. 60, BN fr. 581, f. 225, BN fr. 3887, f. 39v,
BN fr. 25 270, f. 61, BN fr. 25 548, f. 289; poetrie et fiction in Chant, 282, f. 241b, BN fr. 1020, 123v,
BN fr. 9186, 305¢; nur fiction in BN fr. 190, f. 187d und BN fr. 1091, 3v,

* GODEFROY 6, 244b,



58 Marc-René Jung

In der Prison amoureuse, in der sich ovidische und selbst erfundene « Mythologie» in
eigenartiger Weise vermischen, erkldrt der Dichter die poétrie selbst; zunichst:

L’exposition de mon songe ne fet nulle mention de Phebus, de Pheton ne de la grant
poetrie qui dedens est contenue.

Dann:

Chiers amis, ceste est I'exposition que de mon rude et ignorant entendement je puis
entendre sus la matere et ordenance de Phebus et de Pheton et de la poetrie qui est conte-
nue en vosire songe®s,

Eustache Deschamps schlieBlich bezeichnet ein mythologisches Gedicht als balade
sur poeterie®s.

Gleich wird auch das Adjektiv poétigue verwendet. In seiner Ubersetzung der
Civitas Dei gibt Raoul de Presles mit théologie poétigue das genus mythicon wieder 7.
Christine de Pisan unterscheidet ausdriicklich ein mythologisches Gedicht als balade
pouetique von ihren gewdhnlichen dichterischen Erzeugnissen®®. Ballade poétique
heiit spdter auch ein mythologisch-astrologisches Gedicht von Jean Robertet??,
und bei Henri Baude werden nur die mythologischen Spriiche als histoire poétique
bezeichnet®. Poétigue ist demnach gleichzusetzen mit mythologique. Fiir unsere
Epoche ist diese Uberlagerung des Poetischen und des Mythologischen auBlerordent-
lich bedeutsam.

Es erstaunt nun nicht mehr, wenn die poétrie um das Jahr 1400 die Bedeutung von
Sfabularius, d.h. einer mythologischen Stoffsammlung fiir Poeten, erhilt. So konnen
gewisse arts de rhétorigue eine poétrie enthalten. Damit tritt eine deutliche Trennung
zwischen art de rhétorigue und poétrie ein: Das eine gibt die Regeln der Verskunst,
das andere den Gegenstand der Dichtung. Kronzeuge ist hier ein Text des schon
erwithnten Jacques Legrand. Wir lesen in seinem Archiloge Sophie:

Ci parle de poetrie et comment on doit user de yeelle

Poetrie est science gui aprent 4 faindre et a faire fictions fondees en raison et en la sem-
blance des choses desquelles on veult parler, et est ceste science moult necessaire & ceulz
qui veulent beau parler, et pour tant poetrie, & mon avis, est subalterne de rethorique.

5 Jean FroissarT, (Euvres, ed. SCHELER, Bruxelles 1870, vol. I, p. 341 und 346, Froissarts poétrie
nihert sich damit Guillaume de Digullevilles poésie; vgl. supra N 49,

% (Euvres (SATF), Paris 1878, vol. I, p. 251-252,

5 Goperroy 10, 364b; Civ. Dei 6, 5. ZumTHOR, ZRPhH 72, 360 «Le traducteur du 14° siécle a donc
utilisé poérigue dans le sens assez particulier de *propre aux fictions cosmogoniques des poétes’ [...]
il faut considérer poétigue comme un hapax.» Eben nicht. Im Kommentar Raouls zu Civ. Dei 6, 6:
de Theologia mythica, id est fabulesa, heilit es wieder: theologic fabuleuse, ¢'est & dire poeticque (BN
fr. 17, f. 333d). — Cf. auch Boccaccio, De Genologia, 15, 8.

5 (Euvres poétigues (SATF), Paris 1886, vol. 1, p. 90,

8 (Fuvres, op. cit., p. 95,

5 Hewnri BAupE, Dictz morawlx powr faire tapisserie, ed. A, ScouManne, Genéve 1959, Nr. 1 und 2.



Poetria 59

Bien est vray que aucuns dient I'opposite, come Alpharabe, en son livre de la Division des
seiences, lequel dit que poetrie est la derreniere partie de logique, et dit oultre plus que
poetrie est science qui aprent & versifier et 4 ordonner ses moz et ses paroles par cerfaine
mesure; mais, 4 mon avis, ceste opinion n'est pas raisonnable, car poetrie ne aprent point
a argiier, laquelle chose fait logique, poetrie aussi ne moustre point la science de versifier,
car telle science apartient en partie 4 gramaire et en partie a rethorique; et pour tant, 4
mon avis, la fin et 'entencion de poetrie si est de faindre hystoires ou autres choses selon
le propos duquel on veult parler, et de fait son nom se demonstre, car poetrie n'est aufre
chose & dire ne mais science qui aprent a faindre®.

Die poétrie ist fiir Jacques Legrand also keine ars poetica, sondern ein Handbuch der
Fiktion, das mythologische oder auch biblische Geschichten aufschliisselt.

Mythologie, Fiktion, Dichtung: diese drei sind untrennbar miteinander verkniipft.
Es besteht kein Zweifel, daBl Jacques Legrand Boccaccios De Genologia deorum gut
gekannt hat. Dieser Traktat ist an und fiir sich schon ein Beweis fiir die enge Ver-
bindung von Mythologie und Dichtung, schlielit doch Boccaccio sein mythologisches
Handbuch mit einer Verteidigung der Poesie. Wenn die Mythologie aber an sich
poetisch erscheint, so wird immer mitverstanden, dall die Fabeln figmenta, als
solche aber Trager von Wahrheit sind. In der poéirie wird diese verborgene Wahrheit
katalogartig, gleichsam als Rohmaterial, bereitgestellt.

Man darf ohne Ubertreibung sagen, daB das 14. Jahrhundert in Frankreich ein
mythologisches Jahrhundert ist. Es wird eroffnet durch den umfangreichen Ovide
moralisé, einer Ubersetzung von Ovids Metamorphosen, in der jede Fabel nach dem
mehrfachen Schriftsinn ausgelegt wird. Dieser mehrfache Schriftsinn ist jedoch nicht
einfach derjenige des Bibelexegese, sondern derjenige, der schon in der Antike prak-
tiziert wurde, etwa in der Gnosis, oder von Euhemeros, oder von gewissen christlichen
Apologetikern, die so die unmoralischen mythologischen Geschichten zu «retten»
versuchten. Der anonyme Verfasser des Ovide moralisé verwendet die euhemeristische,

LS

B E. LanGrLois, Recueil d'Aris de seconde rhérovigue, Paris 1902, p. viu—ix. Ich zitiere nach Hs. BN
fr. 24 232, f. 6lc/d. Der lateinische Text ist etwas kiirzer, mit geringfiigigen Varianten, z.B.: poeiria
[...] non habet pro obiecto metrificare, sed potius fingere sive sit in prosa sive in metro, und die Ety-
mologie: poetria dicitur a poye poys guod est fingere (BN lat. 3235, f. 11d). Die eigentliche poétrie
findet sich aber nur im franzisischen Text. Sie zerfalit in zwei Teile; im ersten werden die mytholo-
gischen Gestalten in der Reihenfolge von Ovids Metamorphosen aufgefithrt, wobei die Rubriken
einen Katalog moralischer Begriffe ergeben (Beginn: dissimudacion = Saturn, traurig und bleich;
Sfausseté = Saturn mit Sichel und ein Drache, der sich in den Schwanz beiBt usw.); im zweiten Teil
werden biblische Gestalten in alphabetischer Reihenfolge vorgestellt (Aaron, Abel bis Thamar und
Zorobabel), wieder mit Rubriken, wie prelacion, innocence usw, = Es mub hervorgehoben werden,
dal} Jacques Legrand poétrie auch im Sinne von Dichtung verwendet, und zwar bei der Diskussion
der verschiedenen Dichtungsarten, von denen er sieben aufziihit. Ich vermag nicht zu sagen, ob
Jacques Legrand den Alfarabi gelesen hat; mbglicherweise stiitzt er sich nur auf das Speculum
docirinale 4, 109, wo Vincent de Beauvais nach einem Zitat aus Alfarabi ebenfalls sieben Dichtungs-
arten aufzihlt. Dies wirde auch die verschiedene Verwendung von pedtrie bei Jacques Legrand
erkldren.



60 Marc-René Jung

die naturalistische und die moralische Auslegungsmethode, fiigt aber jedesmal noch
eine christliche, figurale, allegorische Erklirung bei; das ist auch die Bedeutung des
Verbes moraliser. In der Mitte des 14. Jahrhunderts verfaBt der Livius-Ubersetzer
Pierre Bersuire seinen Ovidius moralizatus, der noch zu Beginn des 16. Jahrhunderts
vom Humanisten-Verleger Josse Bade herausgegeben wurde, weil Bersuire, wie es im
Vorwort dieser Ausgabe heilt, fabulosas narrationes ad severas morum castigationes
convertit®, Wir stoBen hier en passant auf einen der Grundziige des franzdsischen
Humanismus, ndmlich auf seine wesentlich moralische Ausrichtung. Fiir die Gotter-
beschreibung war Bersuire von der Ekphrasis des Syphax-Palastes in der Africa seines
Freundes Petrarca ausgegangen. Wihrend Petrarca dort, wo er sich nicht, in der
Rehabilitierung als poetisches Thema, an die reine Beschreibung der Gottergestalten
hilt, diese selben Gaétter ausdriicklich verurteilt %, fehlt bei Bersuire und in der ganzen
franzosische Literatur seiner Zeit die Polemik gegen die heidnischen Gotter fast
vollig®, da diese, gleichsam entschérft, nicht als Vertreter einer Religion, sondern als
poetische Bilder, als Allegorien, als Triger verborgener moralischer, physischer oder
historischer Wahrheiten aufgefalt werden.

Dieses wenn man will: objektive, im Sinne der Zeit wissenschaftliche Verhiltnis zur
Mythologie tritt besonders deutlich in Erscheinung in einer umfangreichen, gegen
900 Folio-Seiten umfassenden, mythologischen Enzyklopiddie vom Ende des 14.
oder Anfang des 15. Jahrhunderts, nimlich im Kommentar zu den Echecs amoureux 55,

82 PeTRUS BERCHORIUS, Reductorium morale, liber XV, cap. 1. Mach dem Pariser Druck von 1509
hg. vom Instituut voor Laat Latijn der Universitit Utrecht, 1960, — Josse Bade ist sogar der Ansicht,
das Werk sei vor allem den Predigern unentbehrlich, eine deutlich «spitmittelalterliche» Auffassung,
denn im Grunde genommen machen auch die Pierre Bersuire und Jacques Legrand keinen Unter-
schied zwischen exemplum, apologue, Fabel und mythologischer Fiktion.

% E. LEUBE, Petrarca und die alten Gorrer. Zum Bild der antiken Mythologie in der « Africa» und
im iibrigen lateinischen Werk des Dichters, RJb. 11 (1960), 89-107,

# Tacques Legrand schreibt im Archiloge Sophie: « Touteffois aucuns veulent dire que poetrie est
science frivole et sans utilité, car elle aprent & mentir, et contient en soy pluseurs choses abhomi-
nables en parlant des dieux et des deesses. Mais, & mon jugement, ceulz qui ainsi dient, ne scevent que
c’est de poetrie. Car poetrie est bonne science fondee en raison et en vraye philosophie. Bien vray
est que pluseurs poetes ont abusé de ceste science en faignant choses moult laides 4 reciter. Et quant
ad ce, ilz ne sont pas dignes de estre poetes nommez. Et de fait, les nouveaulx poetes reprenent plu-
seurs anciens & cause des fictions laides et desplaisantes, lesquelles ont faittes en pluseurs de leurs
livres. Et ad ce propos nous lisons comment Bocace, en son livre de la Genealogie des diewx, reprent
les poetes dessusdis en disant: Pluseurs diz poetes faingnent leurs dieux luxurians et les dient enfor-
ceurs de pucelles, lesquelles choses sont laides & dire. Et pour tant, quant ad ce, ilz sont moult &
reprover.» (BN fr. 24 232, f. 62a/b).

Ahnlich lautende Stellen lassen sich auch bei Christine de Pisan finden. Es bleibt noch zu unter-
suchen, inwieweit es sich bei derartiger Verteidigung der Fabel nicht um einen italienischen Import
handelt, der mehr die Humanisten als die Dichter in Vulgirsprache betrifft.

8 Der Kommentar zu den Echecs amouwrenx ist in filnf Handschriften erhalten, alle in der BN:
fr. 143 (Miniaturen), 1508, 9197 (Miniaturen), 19114 und 24 295, Die Hss. ohne Miniaturen sind aus
Papier; das fritheste Wasserzeichen ist um 1420 belegt. Nach einem minutidsen Vergleich der Hand-
schriften gebe ich BN fr, 24 295 den Vorzug.



Poetria 6l

In zwei Handschriften geht dieser Kommentar interessanterweise zusammen mit dem
Archiloge Sophie von Jacques Legrand %, Der Prosatext der Echecs amoureux besteht
aus zwel Teilen. Im ersten liefert er das wohl umfassendste mythologische Handbuch,
das je im Mittelalter in Frankreich geschrieben worden ist. Der Verfasser geht aus
von Bildbeschreibungen der Planetengotter " und kommentiert diese historisch, astro-
logisch, physisch und moralisch. Der zweite Teil ist ein umfassender Kommentar zu
den Echecs amoureux — der erste franzosische Kommentar zu einer franzodsischen
Dichtung. Damit wird die Dichtung in der Muttersprache « kommentarfihig», d.h.
sie wird gleich hoch bewertet wie die klassische Literatur. Weiter wird ausfiihrlich
dargetan, daB} die Dichtung auch in der Muttersprache einen verborgenen Sinn birgt.
SchlieBlich wird, gleichsam als Modell poetisch versteckter Wahrheit, die Mythologie
in breitester Form erkldrt und dies, im Gegensatz etwa zu den friitheren Ovidkom-
mentaren, ohne jegliche moralisation. Der Ansatzpunkt ist in der Tat nicht mehr Ovid,
sondern die Astrologie, d.h. die Wissenschaft. Nicht von ungefédhr versucht der un-
bekannte Verfasser dieses Monumentalwerkes eine Theorie der Fiktion aufzustellen,
ganz im Sinne von Jacques Legrand, der ja geschrieben hatte: Poetrie est une science
gui aprent q faindre.

Die Fiktion wird rehabilitiert — aber stets nur im Hinblick auf die von ihr versteckte
Wahrheit. Bei Christine de Pisan trigt die Fiktion sogar den Namen poésie:

Comme en general le nom de poesie soit pris pour fiction quelconques, c’est a dire pour
toute narracion ou introduction apparaument signifiant un senz, et occultement en segne-
fie un aultre ou plusieurs, combien que plus proprement dire celle soit poesie, dont la fin
est verité, et le procés doctrine revestue en paroles d'ornemens delictables et par propres
couleurs, lesquelz revestemens soient d’estranges guises au propos dont on veult, et les
couleurs selon propres figures ™,

Hier wire eine Frage einzuwerfen, die, wie so manche andere, noch auf eine Antwort
wartet. In der aristotelischen Terminologie hat der Begriff poetisch eine ganz spezielle
Bedeutung, die im Mittelalter wohl bekannt war. Jede scientia ist entweder praktisch
oder poetisch oder theoretisch. So heilit es etwa bei Albert dem Grolien: Omnis scien-
tia aut practica sive moralis, aut poetica sive factiva et artificialis, aut est theorica®®.

Ilobnore wird mit effectio wiedergegeben, womit man eine Handlung meint, deren

* Eine dieser Handschriften (BN fr. 143) wurde fiir den spiiteren Konig Franz 1. und seine Schwe-
ster Marguerite angefertigt, was einmal mehr bestiitigt, wie sehr der Anfang des 16. Jahrhunderts
noch mit dem sogenannten Spétmittelalter zusammenhiingt und wie niitzlich es wire, einen Katalog
derjenigen Handschriften zu besitzen, die wihrend der ersten 50 Jahre nach Aufkommen des Buch-
drucks noch abgeschrieben wurden.

5 Am Anfang stehen noch Fortune und Nature,

%8 Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, ed. SoLenTE, Paris 1940, vol. I1, p. 176,
In der Esperance von Alain Chartier ist von poesies fictoires die Rede (D, Pomrion, Le poéte ef [e prince,
Paris 1965, p. 105 N 10).

5 Zitiert nach J. MaAriETAN, Le Probléme de la classification des sciences d’ Aristote & saint Thomas,
Saint-Maurice und Paris 1901, p. 158.



62 Marc-René Jung

Resultat von ihr verschieden ist. In unserem Zeitabschnitt wird, neben rhétorigue,
sehr hdaufig der Dichter auch als facteur oder faiseur bezeichnet. Liegt der von mir
vermutete Zusammenhang mit aristotelischen Denkgewohnheiten vor, wiirde das
bedeuten, dal der facteur bei seinem Tun stets das von diesem verschiedene Resultat
im Auge hat. Die Dichtung des facteurs bedeutet immer etwas anderes, als der Wort-
sinn angibt. Fiir die mythologische, eben der poétrie verpflichtete Dichtung trifft das
sicher zu.

Ich mdéchte vom Theoretischen noch einmal zu einem literarischen Text kommen.
Ich entnehme ihn der erzihlerischen Dichtung Jean Froissarts. Froissart, ein Zeit-
genosse Boccaccios, ist einem regelrechten «Zwang» zur ovidischen Fabel unter-
worfen, denn zu mehreren Malen tischt er Geschichten auf, die er bei Ovid gefunden
zu haben vorgibt, die er aber selbst erfunden hat: Pynoteus und Neptisphele, Papirus
und Idorée, Ydropus und Neptisphoras, Architeles und Orphane nennt Froissart
die seiner Phantasie entsprungenen Liebespaare. Zu diesen pseudoovidischen Ge-
schichten gesellen sich mythologische Fabeln in groBier Zahl. Darf man diese als
reine Ornamente ansechen ? Nehmen wir die Espinette amoureuse, eines der letzten
grolien dittiers Froissarts ™., Wie der Titel besagt, ist der Gegenstand dieses Gedich-
tes eine Liebesgeschichte, auf deren Wechselfille ich hier jedoch nicht einzutreten
brauche, denn das Thema liegt bei der Frage nach Sein und Schein, nach Dichtung
und Wahrheit, wie Froissart an zentraler Stelle durch eine #duBerst personliche
Verwendung des Traum- und Spiegelmotivs darzutun weil. Als Einleitung zu seiner
Espinette amoureuse schildert nun Froissart seine sorglose Kindheit — iibrigens die
erste Kindheitsdarstellung in der franzodsischen Literatur. Man hat gesagt™, diese
Erinnerung an die Kindheit, deren Spiele ja fiir alle &hnlich sind, halte das Ich des
Dichters in einer gewissen Distanz, jenes Ich, nach dem wir heute zu fragen gewohnt
sind, das aber den Auftraggeber jener Zeit nicht interessiert. Diese Interpretation mag
stimmen. Und wie alle Interpretationen einer Dichtung schlie3t sie andere Lesarten
nicht aus. Die mythologische Fabel scheint mir hier neue Perspektiven zu eréffnen.
Daniel Poirion hat kiirzlich fiir unsere Epoche sehr schin die Bedeutung des «sozialen
Zwangs» hervorgehoben. Der Dichter ist von seinem Brotherrn abhingig. Uber
Froissarts Leben sind wir leider in diesem Zusammenhang noch zu wenig unterrichtet.
Im 14. Jahrhundert gab es z.B. in Lille eine féte de I'épinette — hat diese etwas mit der
Espinette amoureuse zu tun 7 Auf jeden Fall diirfen wir in Froissarts Espinette amou-
reuse eine Auftragsdichtung sehen, deren Gegenstand, die Liebesgeschichte, die dem
Dichter auch nicht iiberzeugend geraten ist, vorgeschrieben war. Damals zihlte
Froissart etwa vierunddreiBig Jahre. Diese Altersangabe ist mehr als ein biographi-
sches Detail. Froissart glaubte niamlich an eine astrologisch bedingte Entwicklung

" Espinette heilBt Dornbusch, Ausgabe von A, Fourrier, Paris 1963,
1 POIRION, op. ¢ff.



Poetria 63

des Menschen: Die zarte Jugend stand im Zeichen des Mondes, dann folgte Merkur,
dann Venus, die Zeit der Liebe, darauf die Sonne, dann Mars, Jupiter und schliefilich
Saturn ™, Mit vierunddreiBig Jahren steht der Dichter gerade am Ubergang von der
Sonne zum Mars; die Zeit der Jugend, auch die Zeit der Liebe ist endgiiltig vorbei,
dessen ist sich der Dichter bewult. Diese entschwundene Zeit vermag nur noch in der
Erinnerung heraufbeschworen zu werden. In der Espinette amoureuse erzihlt nun
Froissart die Fabel von Apollo und Daphne, die Geschichte des Sonnengottes, der
vergeblich einer Diana geweihten Jungfrau nachstellt. Was soll diese mythologische
Geschichte ? Ich glaube, wir diirfen sie mit der Situation des Dichters in Zusammen-
hang bringen. Die der Diana geweihte Daphne steht fiir die Mondzeit, d.h. fiir die
frithe Jugend. Wenn der Sonnengott Apollo sich nicht mit dieser Daphne vereinigen
kann, bedeutet dies, daB der am Ende der apollinischen Sonnenzeit stehende vierund-
dreiBigjdhrige Froissart der Kindheit nicht mehr habhaft wird. Doch gerade im
14. Jahrhundert beginnt Daphnes Lorbeer die Dichter, poetae laureati, wieder zu
kronen. In der Dichtung, so will es scheinen, vermag die entschwundene Kindheit
wieder aufzuleben. Apollo als Dichter fingt die jugendliche Daphne im Wort ein.
Froissarts Fabel von Apollo und Daphne in der Espinette amoureuse ist mehr als ein
Ornament.

Die mythologische Fabel ist ganz allgemein mehr als ein Ornament. Als poétrie
wird sie der Dichtung gleichgesetzt. Poetisch ist in der damaligen Zeit nicht, was in
Versen geschrieben ist, noch weniger, was einen «poetischen Zustand» zu fixieren
sucht — poetisch ist die allegorische Mythologie, die dem Dichter gestattet, die Wahr-
heit zu verschleiern. In der Renaissance lebt dieser Geist der poéirie unvermindert
weiter 2. Was die Renaissance-Dichter von denjenigen des Mittelalters unterscheidet,
ist nicht die Auffassung von der poétrie, sondern diejenige vom poéte, vom Dichter.
Beiden Epochen gemeinsam ist aber, jenseits aller theoretischen Rechtfertigung der
Fabel, daB diese Fabel sie in ihren Bann schligt, weil sie Uberzeitliches in verfiihre-
rischer Form verkorpert. Ein Ausschnitt aus dem Vorwort, das Jean Thénaud (Ende
15. Jahrhundert) seiner poétrie voranstellt, 1t nochmals deutlich werden, wie viel-
seitig die étude poétigue die Menschen damals angesprochen hat:

Les anciens Grecz faisoient instruyre leurs enfans en poeterie, laguelle disoient estre le
puys de sapience et le fondement de philosophie (et non sans cause). Car l'estude poe-
ticque exerce jeunesse, resjouit vielesse, donne constance en adversité, modere prosperité,
ouvre 'esprit, polit la langue et enrichit son possesseur. Car selon Platon ou livre de
legibus et Origene en Periarchon, les poetes sont rempliz de neupme et esprit divin. Et

"2 Le joli buisson de Jonesse, V. 15354-1707, (Euvres, ed. ScHELER, Bruxelles 1871, vol. 11.

" Das Adjektiv poérigue heifit dann generell «einen verborgenen Sinn habend». Das schinste
Beispiel liefert wohl Bonaventure des Périers mit seinem Cymbalwm mundi (1537), wo es im Untertitel
heilbt contenant quatre dialogues poetigues: Die Gelehrten streiten sich heute noch um den «verbor-
genen Sinn» dieser meisterhaften, und poerischen, Satire.



64 Marc-René Jung

bien le congnoissoit Ovide, quant disoit: Est deus in nobis, agitante calescimus illo; et
ailleurs: Est deus in nobis, sunt et commercia celi, sedibus ethereis spirvitus ille venit™,

Ziirich Marc-René Jung

™ BN fr. 2081, f. 1v-2. Thénaud war Franziskaner. Die Ovidzitate stammen aus Fasti 6, 5 (wo
es in den heutigen kritischen Ausgaben candescimus lautet) und Ars amat. 3, 549-550.



	Poetria : zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in Frankreich

