
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 30 (1971)

Artikel: Poetria : zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in
Frankreich

Autor: Jung, Marc-René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Poetria

Zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in Frankreich

In der Geschichte der Literatur gibt es Epochen, die man als bedeutend, als klassisch

oder zumindest als von einem gemeinsamen Stil geprägt empfindet. Die Versuchung
ist jeweils groß, die zwischen diesen Epochen liegenden Zeitabschnitte nur als

Ausklang, beziehungsweise als Vorspiel zu werten, d.h. an etwas zu messen, was nicht in
ihnen selbst liegt. Man behilft sich mit Ausdrücken wie früh und spät, vor und nach,

oder, noch vorsichtiger, mit Übergang. Das 14. und 15. Jahrhundert in Frankreich ist
eine dieser Perioden. Was für die einen farbenprächtiger, doch neuer Säfte ermangelnder

Herbst ist, gilt bei den andern als außerordentlich dynamische Epoche, sei es auf
sozialgeschichtlichem, philosophischem oder technischem Gebiet. Literarisch stehen

wir vor der merkwürdigen Tatsache, daß jeder einigermaßen belesene Mensch einen

Text des französischen Spätmittelalters sogleich als zu diesem Zeitabschnitt gehörig
erkennt. Oft sind aber die Kriterien, die eine solche Zuweisung gestatten, rein literar-
geschichtlich-formaler Natur: rondeau statt chanson courtoise, Prosaroman statt
Roman in Versen, Allegorie. Man hat auch versucht, die Literatur jener Zeit als

gotisch, respektive als flamboyante zu begreifen1. Wir befinden uns heute zweifelsohne

auf dem Weg zu einer gerechteren Würdigung, doch dürften wir vom Ziel, uns auf
allgemeinverbindliche Kriterien stützen zu können, weit entfernt sein. Allzu viele

Texte nämlich sind noch nicht oder nur mangelhaft ediert; das gilt besonders für die
Prosaromane und die außerordentlich zahlreichen, z.T. kommentierten Übersetzungen,

aber auch für die «Großen», etwa Froissart und Alain Chartier2, wie auch für

1 Wie weit sich die Künste gegenseitig zu «erhellen» vermögen, ist zumindest umstritten. Die
Arbeiten von Schurr und Pollmann vermögen mich nicht zu überzeugen. Bessere Einsichten in den
Studien von H. Hatzfeld, Literature through Art. A New Approach to French Literature, New York
1952; ders., La litterature flamboyante au XVe siecle, in: Studi in onore dt C. Pellegrini, Torino 1963,

p. 81-96; ders., Style «roman» dans les litteratures romanes. Essai de synthese, in: Studi in onore di
Italo Siciliano, Firenze 1966, vol. I, p. 525-540; Paul Zumthor, «Roman» et «gothique», deux

aspects de la poesie medievale, in dergleichen Festschrift Siciliano, vol. II, p. 1223-1234; L. Truffaut,
Reflexions sur la naissanee et le developpement de la perspective au moyen äge, Revue des sciences
humaines 33 (1968), 663-678. Von germanistischer Seite etwa K. H. Halbach, Das Problem der
«Gotik» und die deutsche Dichtung des Hochmittelalters, in: Stil- und Formprobleme in der Literatur,
Heidelberg 1959, p. 156-161; F. P. Pickering, Literatur und darstellende Kunst im Mittelalter,
Berlin 1966.

2 J. C. Laidlaw arbeitet an einer kritischen Ausgabe von Alain Chartier - bei 192
Handschriften ein herkulisches Unternehmen; cf. The Manuscripts of Alain Chartier, MLR 61 (1966),
188-198.



Poetria 45

die lateinische Literatur, in deren Licht der französische Humanismus eine ganz neue

Wertung erfahren dürfte3.
Wenn ich hier die Frage nach der Dichtungstheorie aufwerfe, bin ich mir bewußt,

daß eventuelle Antworten nur vorläufigen Charakter haben können. Für die ältere
Zeit fällt es verhältnismäßig leicht, die Autoren in ihren Texten selbst zu Worte
kommen zu lassen4, da schon manche Vorarbeit geleistet worden ist. Man sollte
meinen, das Spätmittelalter sei hier noch expliziter, besitzen wir doch aus dieser Zeit
eine ganze Reihe von Poetiken, vom Art de dictier des Eustache Deschamps (1392)

zu den zahlreichen Arts de seconde rhetorique des 15. und des beginnenden 16.

Jahrhunderts. Der äußere Rahmen für die Frage nach der Dichtungstheorie scheint durch
diese Poetiken gegeben. 1548 wird die neue poetische Konzeption der Renaissance im
Art poetique von Thomas Sebillet formuliert. So spannt sich der Bogen vom Art de

dictier über den Art de rhetorique zum Art poetique, von der Ars dictaminis zur Ars
poetica: Die Bezeichnung poetique ist deutlich etwas Neues. Wir werden darauf
zurückkommen.

Nun, die arts de seconde rhetorique5 vermögen zur Dichtungstheorie keinen Beitrag
zu leisten, oder richtiger, sie beabsichtigen das gar nicht. Vielmehr wollen sie, wie es

eben einer mittelalterlichen ars geziemt, dem Verseschmied das Handwerk beibringen
und ihn in das Labyrinth der manchmal unendlich komplizierten Dichtungsformen
einführen. Bezeichnend für diesen handwerklichen Aspekt sind z.B. die Reimlisten,
die manchen Traktaten beigefügt werden. Dichtung ist Handwerk, und ein Handwerk
kann erlernt werden. Man täte den Verfassern jedoch Unrecht, wenn man anhand des

Textbefundes behaupten würde, zu jener Zeit sei Dichtung eben nichts weiter als ein

Handwerk gewesen. Die arts de seconde rhetorique sind Anleitungen zum Dichten,
und als solche vermitteln sie nur das, was gelehrt und gelernt werden kann.
Unausgesprochen bleibt in diesen Traktaten was der ganzen Epoche als selbstverständlich
erschien, nämlich daß das dichterische Handwerk eine natürliche Veranlagung in die
Tat umsetzen müsse. Eine Gabe der Natur kann aber nicht gelehrt werden.

Bezeichnenderweise wird das Postulat der Begabung in Texten diskutiert, die sich
nicht als ars ausgeben. Am eindrücklichsten ist hier der Prolog, den Guillaume de

Machaut etwa 1370 seinen gesammelten Werken vorangestellt hat6. Dem Gebrauch

3 Cf. die Arbeiten von Franco Simone und seiner equipe. Eine erste wichtige Textausgabe liegt vor
in Jean de Montreuils Epistolario, hg. von Ezio Ornato (Torino 1963). Die unter der vorzüglichen
Leitung von Gilbert Ouy stehende «Equipe de Recherches sur l'Humanisme frangais» (22, rue de
Gergovie, Paris 14) gewährleistet zum ersten Mal eine systematische Erfassung der Probleme.

4 Cf. Französische Literarästhetik des 12. und 13. Jahrhunderts. Prologe - Exkurse - Epiloge,
ausgewählt von Ulrich Molk, Tübingen 1969.

5 Unter seconde rhetorique verstehen die z.T. anonymen Autoren entweder gereimte Dichtung
(wobei die premiere rhetorique die Prosa wäre) oder aber die französische Dichtung (im Gegensatz zur
lateinischen).

6 Nur am Rande sei hier vermerkt, daß bei Machaut, Froissart, Deschamps das neue Selbst-



46 Marc-Rene Jung

der Zeit entsprechend werden darin die Begriffe personifiziert: Sie treten selber auf
und sprechen den Dichter direkt an. Es sind dies Sens, der ordnende Verstand,
Retorique, die Regeln der Dichtkunst, und Musique (Machaut war der letzte
mittelalterliche Lyriker, der auch die Musik selber komponierte). Diese drei nun, Sens,

Retorique und Musique, werden Kinder der Natur genannt. Die Natur tritt ebenfalls

auf und zwar - das ist das Bedeutsame - als erste.

Je, Nature, par qui tout est fourme
Quanqu'a ?a jus, et seur terre et en mer,

Vien ci ä toy, Guillaume, qui fourme
T'ay ä part, pour faire par toi fourmer

Nouviaus dis amoureus plaisans.
Pour ce te bail ci trois de mes enfans

Qui t'en donront la pratique,
Et, se tu n'ies d'euls trois bien congnoissans,
Nomme sont Scens, Retorique et Musique7.

Dreimal gebraucht Machaut das Verb former (wir werden noch darauf zu sprechen
kommen, weshalb er nicht creer verwendet). Frau Natur sagt hier: tout est forme,
toi tu es forme, toi tu vas former. Von der passiven wechselt das Verb zur aktiven
Bedeutung. Der Dichter ist ein Teil der Natur, des Kosmos - und im Einklang mit ihm
wird er seine Werke schaffen. Die Gabe der Natur ist zugleich ein Auftrag, die
Harmonie der Dinge in der Dichtung nachzuvollziehen.

Es hält schwer, aus den Texten herauszulesen, wie sich die Dichter die Inspiration
vorstellten. Ganz allgemein gilt, daß der Kuß der Muse durch die Pfeile des Liebesgottes

ersetzt wird. Auch bei Machaut und seinen Zeitgenossen ist es noch der Liebesgott,

der den Dichter in einen Zustand der Entrücktheit versetzt, einen Zustand des

glückseligen Wachtraumes. Sogar wenn der Gegenstand der Dichtung traurig ist,
wird er durch die Dichtung selbst zur Freude überhöht. Machaut gebraucht hier die

Begriffe matiere und maniere:

Et s'on fait de triste matiere,
Si est joyeuse la maniere
Dou fait ...8

Die Dichtung, oder besser: die Form entrückt den Dichter der Kontingenz des

Alltäglichen. Sie ist Überhöhung.
Die Bedeutung der maniere kann nicht hoch genug veranschlagt werden, gerade zu

einer Zeit, wo Dichtung oft Auftragsdichtung ist, also unter sozialem Zwang entsteht.
Man weiß zur Genüge, daß thematische Untersuchungen (im Sinne von matiere-

bewußtsein des Dichters sich unter anderem darin äußert, daß das gesamte CEuvre vom Dichter selbst
geordnet oder «herausgegeben» wird.

7 CEuvres de Guillaume de Machaut, ed. Hoepffner (SATF), Paris 1908, p. 1, V. 1-9.
8 Op. cit., p. 1, V. 43^15. >



Poetria 47

Katalogen) für den einzelnen Dichter unergiebig sind, der Literatursoziologie und
der Traditionsgeschichte aber manche Resultate geliefert haben.

Machaut, von der Natur geformt und daher fähig, selbst neue Formen zu schaffen,

schweigt sich aus über das auslösende Moment, die Inspiration. Im 15. Jahrhundert

nun lassen sich Texte finden, wo Dichter sich zu diesem Problem äußern. Ich gebe
zwei Beispiele, das eine von Alain Chartier, das andere von Georges Chastellain.

Um 1428 verfaßt Alain Chartier sein Traktat L'Esperance ou consolation des trois
vertus, in dessen Prolog er Dame Melencolie auftreten läßt. Man hat kürzlich gezeigt,
wie die Begegnung mit der Melancholie die Voraussetzung dafür schafft, daß dem

Dichter die Inspiration zuteil wird9.

Et apr6s grant foiblesse, long jeune, aspre douleur et estonnement de mon cervel, que
Dame Melencholie tourmentoit entre ses dures mains, senti ouvrir, crouler, et remouvoir
la partie qui au milieu de la teste siet en la region de l'imaginative, que aucuns appellent
fantasie. Et ä celle heure se presenterent au devant de ma pensee vers la partie senestre
et plus obscure de mon lict, trois horribles semblances, en figure de femmes espouven-
tables a veoir10.

Die Melancholie setzt somit die Einbildungskraft, die Phantasie, in Bewegung:
ouvrir, crouler, remouvoir, drei Verben verwendet Alain Chartier, um diesen wichtigen
Prozeß zu veranschaulichen.

Es scheint mir nun bedeutungsvoll, daß Alain Chartier mit der medizinischen, d. h.
materialistischen Auffassung der «inneren Sinne» operiert. Nach der Definition der
Melancholie zitiert er geradezu Aristoteles:

Melencholie, qui trouble les pensees, deseiche le corps, corrompt les humeurs, affoiblist
les sensitifz esperits, et maine 1'omme ä languour et ä mort. Par eile, selon la doctrine de

Aristote, ont este et sont souvent les haulz engins et eslevez entendemens des parfons et
excellans hommes troublez et obscurciz, apres frequentation de trop parfondes et diverses

pensees. Car les quatre vertus sensuelles dedans 1'omme que nous appellons sensitive,
imaginative, estimative, et memoire, sont corporelies et organicques, et se peuent grever
par trop souvent, ou en trop fort euvre les exploicter11.

Alain Chartier spielt hier auf das pseudo-aristotelische Problema XXX, 1 an, wo in
einer Verbindung von medizinischen Theorien und platonischem Gedankengut
behauptet wird, alle außerordentlichen Geister seien Melancholiker gewesen, Heroen,
Staatsmänner, Philosophen, Künstler und Dichter. Im Text Chartiers wird die
öeia fzavta nicht erwähnt, wohl aber die medizinische Komponente des Problems.

' Henrik Heger, Die Melancholie bei den französischen Lyrikern des Spätmittelalters, Bonn 1967,
p. 200-209, besonders p. 208; Raymond Klibansky, Erwin Panofsky and Fritz Saxl, Saturn and
Melancholy. Studies in the History of Natural Philosophy, Religion and Art, London 1964, p. 220-
225.

10 Heger, op. cit., p. 202.
11 Heger, op. cit., p. 202.



48 Marc-Rene Jung

Läßt sich mehr dazu sagen Werfen wir einen Blick auf den Kommentar, den der
Arzt Evrard de Conty seiner Übersetzung der Problemata beigegeben hat12. Zunächst
die Zusammenfassung: Aristoteles spreche

generalment de toute excellence en quelconques matieres que ce soit; soit en art liberal
ou en art mechanique, soit en art politique ou soit en poetrie, de l'art meismes de chevalerie

et des faiz d'armes ...13

Weiter unten:

Malacus qui devint maniaques et lors se monstra il estre meilleur poete qu'il n'avoit onques
este devant. On a ausi veu une femme sans lettre melencolieuse parier latin rethorique et

congru tant qu'elle fu en sa melencolie qui mot n'en sceu parier quant eile fu garie, si

comme il fu tesmoingnö par un medecin digne de foy14.

In diesem Fall, erklärt Evrard de Conty, sei die vertu fantastique betroffen worden.
Nach dem aristotelischen Satz, daß der seelische Zustand vom Körper abhängig ist,
muß angenommen werden, daß «la complexion ou humeur melencolique [...] encline

plus l'ame a li retraire en soy et ä vouloir aussi comme ä fuir et eslongier les choses

de dehors que nulle des autres complexions»15. Körpersäfte und Seele konzentrieren
sich. Nun fügt aber Evrard de Conty der aristotelischen Erklärung noch eine

astrologische bei16. Man muß nämlich wissen, daß alle irdischen Dinge «sont en vertu
contenues et encloses ou ciel proporcionelment». Die Konzentration der Seele führt
diese nicht nur «aux fantasies et aux similitudes des choses du monde», sondern

gestattet ihr, die «impression de la vertu du ciel» zu empfangen17.
Die Inspiration durch die Melancholie führt daher zunächst ins Dunkle, legt dort

aber Kräfte bloß, dank denen similitudes und vertus du ciel geschaut werden können.
Frei vom Materiellen, tritt die Seele dem Ewigen gegenüber. Darf man in diesem

12 Nach ersten Sondierungen vermute ich, daß manches von Evrards Kommentar der Expositio
Problematum Aristotelis (1310) des Pietro d'Abano entnommen ist. Evrard de Conty war j\rzt Karls V.,
später der Königin Blanche von Navarra, der Wittwe Philippes VI. Seine Übersetzung muß er
wohl nach dem Tode Karls V. (1380) angefertigt haben; cf. P. M. Gathercole, Medieval Science:
Evrart de Conty, Romance Notes 6 (1965), 175-181. Ich zitiere nach der Handschrift BN fr. 210.

13 BN fr. 210, f. 359c.
14 BN fr. 210, f. 361a. Die Geschichte von der lateinisch redenden Frau (von einem vertrauenswürdigen

Arzt verbürgt!) findet s"ich schon bei Pietro d'Abano; cf. Saturn andMelancholy, op. cit.,
p. 95 N 94. Beim pseudo-Aristoteles heißt der in der Ekstase besser dichtende Mann Marakos von
Syrakus; bei Antonio Guainerio, dem Vorläufer Ficinos, wird daraus Marcus, und bei Agrippa von
Nettesheim Malanchtus; cf. Saturn and Melancholy, op. cit., p. 24, 95 und 356 N 253.

16 BN fr. 210, f. 362b.
18 Dabei fühlt er sich natürlich mit Aristoteles solidarisch. Die theologische Erklärung wird

bemerkenswerterweise verworfen: LI theologiens les ramainent aus esperis. Diese Argumentation
erscheint dem Arzt moult legiere und qui couste pou a dire : « Un esperit l'a fait» (f. 361c).

17 BN fr. 210, f. 362c. Weiter unten faßt Evrard de Conty nochmals zusammen: «La vertu du ciel
les esmeut et encline ä ce penser ou dire pour la concatenacion et l'entretenement des figures du ciel
presentes et passees et aussi ä venir, et samblablement des choses de cest monde qui d'elles se dep-
pendent et qui ensievent l'une l'autre» (f. 363c). Es ist kaum ein Zufall, wenn Alain Chartier zu Beginn
seines Melancholie-Prologes dieser totalen Zeit (Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft) ausgeliefert ist.



Poetria 49

Vorgang, wenigstens bei Alain Chartier, auch eine Erklärung für die Allegorie, d. h.

für die Begegnung mit den personifizierten Ideen sehen

Ähnlich und trotzdem anders liegen die Dinge bei Georges Chastellain. Ähnlich,
weil auch bei ihm die Dichtung die Welt nicht verändert, anders, weil seine Inspiration

nicht durch das Dunkel der Melancholie, sondern durch das Licht ausgelöst
wird:

J'ay soing en cceur, mais non merancolie.

J'ay par dehors Fobject d'une splendeur
Qui par dedens me rompt vertu visive.

Sans avoir vu, sans acquest de science,
Comme plein d'art me voy press6 d'escripre,
Et sans avoir de riens experience
User me faut de verbal sapience,
Comme pour tout l'univers circonscripre18.

Hier wird deutlich, wie das Handwerk, art, ohne Erleuchtung nicht zum Wissen,
science, zu führen vermag. Im weiteren Verlauf dieser Versepistel, die le grand Georges

an Jean Robertet richtet19, vergleicht sich der Dichter mit einem Spiegel:

Ne suis paon o sa plume doree,
Ne rossignol, ne merle en harmonie,
Ne suis en mer seraine esvigoree,
D'humain semblant portraicte et figuree
Qui coeurs endort et perd par Symphonie;
Je suis un tout de la maindre maisnie
Du ciel, de l'air, de la mer, de la terre,
Gros comme un plonc et fraile comme un verre20.

Das Bild vom Blei und vom Glas, dem Spiegel, wird in einer Prosaepistel an Antoine
de Vergy noch deutlicher ausgeführt:

Un cristal, mucie en un coffre, de soy ne peut donner lueur, quoyque Pabilitation de nature
y est pour la donner et prendre: luy tyre dehors, quant donc le soleil en regarde le corps,
il lui donne effet ä l'incitation de nature [...]. Samblablement aussi tu dois noter de George,
non que ce soit le cristal, mais le noir plonc21.

18 CEuvres de Georges Chastellain, ed. Kervyn de Lettenhove, Bruxelles 1865, vol. VII, p. 168
und 169.

19 Es handelt sich um einen Teil der Douze Dames de Rhetorique, einer Briefsammlung von Jean
Robertet, Georges Chastellain, Antoine de Vergy und einem gewissen Monseigneur de La Riere.
Der Briefwechsel darf wohl 1464 angesetzt werden. Cf. zuletzt dazu Jean Robertet, CEuvres, ed.
M. Zsuppän (TLF), Geneve 1970, p. 112.

20 CEuvres de Georges Chastellain VII, p. 174. Zu dieser Stelle: M. Maurin, La poetique de Chastellain

et la «grande rhetorique», PMLA 74 (1959), 482-484.
21 CEuvres de Chastellain VII, p. 154 und 155.



50 Marc-Rene Jung

Die natürliche Veranlagung bedarf der Inspiration. Der Dichter vergleicht sich mit
der dünnen Metallschicht, die, an sich stumpf, nur zu leuchten beginnt, wenn sie von
diesem von aussen kommenden Licht getroffen wird.

Hier ließe sich ein längerer Exkurs anführen über die Lichtmetaphysik der
Scholastik, über die im mittelalterlichen Piatonismus verbreitete Auffassung des Lichtes
als forma rerum oder über das Bild des Spiegels an sich, das in diesem Zusammenhang
auf Augustin zurückzugehen scheint, der die menschliche Seele mit einem Spiegel,
in welchem sich die Welt widerspiegele, verglichen hatte. Je reiner der Seelenspiegel,
desto reiner wird auch das Bild der Welt, die ja als Schöpfung Gottes an sich gut ist.

Der specula sind viele in der mittelalterlichen Literatur22, doch da es uns hier um das

Besondere geht, muß hervorgehoben werden, daß Chastellain wohl der erste ist,
der auf den Spiegelvergleich zurückgreift, um das Problem der Dichtung und der

Inspiration zu illustrieren. Andere Stellen aus Chastellains Werk zeigen uns, daß der
Dichter des öftern resigniert feststellt, er sei nur ein gros plonc, d.h. er sehe sich

außerstande zu dichten, weil das Licht nicht auf ihn falle. Heute würde er sagen,
die Inspiration habe ihn nicht ergriffen. Die Welt muß sich ihm erschließen, damit er
sie reproduzieren kann. Tritt dieser Fall aber ein, bemerkt Chastellain in der schon

zitierten Epistel an Robertet, so nehme er den Dingen der Welt (Chastellain gebraucht
das Verb depriver) ihre Schönheit, ihre Tugend und ihre Form weg und werde durch
sie besser und neu:

Mais suis cellui qui a tous eux deprive
Beautö, vertu conjoint empres leur forme;
Mais moy par eux je m'amende et reforme23.

Die Vollkommenheit der Welt, einmal im Wort eingefangen, zieht auch den Dichter
hinan. Dichten wird zur Erkenntnis. Das Wort bezeichnet nicht nur, sondern, comme

pour tout l'univers circonscripre, eröffnet den Zugang zum Kosmos24.

22 Philosophische, theologische, moralische und naturwissenschaftliche Schriften brauchen den
Spiegelbegriff jeweils verschieden. In der Lyrik, in den Lapidarien, bei Guillaume de Lorris, Jean de

Meun, Guillaume de Digulleville, John Gower, undsoweiter undsofort, kann deshalb der Spiegel
sehr verschiedene Funktionen ausüben. Eine gute Zusammenstellung wesentlicher loci bei Ritamary
Bradley, Backgrounds of the Title «Speculum» in Mediaeval Literature, Sp. 29 (1954), 100-115;
für die Lyrik zuletzt Frederick Goldin, The Mirror of Narcissus in the Courtly Love Lyric, Ithaca,
N.Y., 1967. Das gros plonc Chastellains nimmt den Begriff der grossities des Körpers wieder auf;
in diesen Zusammenhang gehört auch Chastellains Feststellung, er sei kein Engel. Cf. dazu Dante,
De vulgari eloquentia, I, iii, ed. A. Marigo, Firenze 1948, p. 18.

23 CEuvres VII, p. 174.
24 Die Literarkritik war bis anhin schlecht beraten, Jean Robertets enthusiastische Äußerungen

einfach als unverdauliche Hyperbolik abzutun. Hinter dem traditionellen Lobgesang steht eine echte
und auch zu Recht bestehende Bewunderung. Jean Robertet schreibt etwa: «Tibi Eliconidas Pega-
seum melos infudisse existimo; tibi obsequi Musas omnes atque astra favere cuncta credo» (CEuvres de

Chastellain VII, 149). Oder: «George en son bers fut par les Heliconides enyvre» (CEuvres de Chastellain

VII, 181; Jean Robertet, CEuvres, op. ett., p. 131; es ist vollkommen unbegreiflich, daß in der
Ausgabe von Robertets Werken die lateinischen Texte nicht aufgenommen worden sind).



Poetria 51

Hier wartet der Forschung eine wichtige Aufgabe. Die rhetoriqueurs sind nämlich
die größten Wortakrobaten, welche die französische Literatur kennt. Mit Begriffen
wie Byzantinismus, Alexandrinismus, Asianismus und dergleichen ist nicht viel zu
ihrem Verständnis gewonnen25. Die Frage muß lauten: Ist diese Flut von Synonyma,
von identischen und Binnenreimen, von Variationen über eine Wortwurzel, von
spiegelbildlichen Versen und Strophen - ist diese Flut von Worten eine Inflation oder
ein Versuch, alle Möglichkeiten der Sprache durchzuexerzieren Äußert sich darin
ein Vertrauen oder ein Mißtrauen der Sprache gegenüber? Sind die stets neuen
Kombinationen reine Spielerei von hochgebildeten, aber senilen Leuten, oder sind
sie der Ausdruck einer verzweifelten Anstrengung, sich die Wirklichkeit durch das

Wort zu erschließen und durch ungeahnte Wortzusammenstellungen versteckte

Zusammenhänge der Wirklichkeit gleichsam zu provozieren und experimentell zu
fassen? Oder: solange das Schreiben identisch sein kann mit der Enthüllung der

Syntax der Welt, die als Text aufgefaßt wird (die Natur als Buch), solange ist Sprache

Noch dies zu Chastellain selber: Im Temple de Bocace betritt der Dichter das prächtige Gebäude,
wo «y avoit une Celeste clarte, ce sembloit, comme par infusion divine, et laquelle les histoires droit
lä peintes et sculptees en luisant porphire, faisoit ressembler quasi vives en representation» (CEuvres

VII, 81). Die von Boccaccio im De casibus so meisterhaft erzählten Geschichten können nur durch
infusion divine zu ihrer Leuchtkraft gekommen sein!

Hier sollte der Diskurs eigentlich bis zur Renaissance weiter geführt werden. Da uns die meisten
Handbücher lehren, erst mit der Pletade seien es wieder die Musen gewesen, die den Dichter inspiriert

hätten, möchte ich, wenigstens in einer Anmerkung, auf einen Text von 1490-1494 hinweisen.
In seinem Sejour d'Honneur stellt Octovien de Saint-Gelais dem vierten Buch eine invocation ä la
muse voran, wo Ausdrücke wie paroy orde oder sens memoria! noch an Chastellain erinnern, andere
jedoch, die Muse, ihre infusion und ihre gräce, deutlich Späteres vorwegnehmen. Hier ein Auszug:

1 O d'eloquence extreme geniture,
Muse Clio, parfaicte en dictature,
Qui reparez foibles entendemens
Par voz tresclers et divins sentemens,
Embellissant la faulte vicieuse
De l'humain sens et la pernicieuse
Condition de nature terrestre,
En luy faisant chose haultaine congnoistre
Par le degout de vostre infusion
Qui separe celle confusion
Que terre avoit dedans la masse empraincte,
Renouvellant ainsy que chose paincte
Sur la paroy qui paravant fut orde,

14 Tant que vertu en nouveau lieu s'accorde

21 Puis que une foys celle grace est conceue
Et par travail solitaire receüe
Dedens le elos du sens memorial,

24 Qui point ne fault jusqu'au terme final.
Die ganze invocation zählt 86 Verse. Ich zitiere nach Hs. BN fr. 12783, f. 132-132v.

26 Das schließt nicht aus, daß die Antike aufschlußreiche Parallelen zu liefern vermag. Immer
lesenswert ist z. B., was Eduard Norden, Die antike Kunstprosa (Darmstadt 1958) über das Verhältnis
von Rhetorik und Poesie, p. 883 ss., berichtet.



52 Marc-Rene Jung

Evidenz, da das signifie Realität ist. Wenn die rhetoriqueurs aber das Wortspiel ernst

zu betreiben beginnen, muß da nicht angenommen werden, dies komme einem tiefen
Bruch mit der mittelalterlichen Tradition gleich Die signifiants würden sich somit
eine eigene Welt schaffen, oder doch mindestens der Sprache eine eigene Wirklichkeit
zugestehen.

Die Dichter äußern sich zur Inspiration, bevor diese in die Poetiken Eingang findet.
Gegen 1480 erst spricht Regnaud le Queux in seinem Instructif de la seconde retho-

rique, der in den Jardin de Plaisance aufgenommen wurde und somit den ersten

gedruckten Beleg liefert, vom Einfluß Apollons, allerdings in ungelenken und nicht
sehr expliziten Versen:

Soubz l'espert de la region basse

D'Apolo, dieu de tresnoble sophie,
Ainsi que son influence jus passe,
Comme enseigne dame Philosophie

Recevez les impressions
De Clio et de Fronesis,
Dames de grans discrecions,
De Minerva aussi choisis
Et du dieu Appolo saisiz.
Les clers raiz fulgens d'eloquence
Par manipules grans merciz
L'on rende a la divine essence26.

Klarer drückt sich 1548 Thomas Sebillet aus, und in Ronsard und Pontus de Tyard
findet dann die Inspirationstheorie des furor poeticus ihre feurigsten Verfechter27.

Doch wissen wir ja, wie ficinianisch-neuplatonisches Gedankengut schon vor der
französischen Übersetzung des Ion im Jahre 1546 in Frankreich Eingang gefunden
hat. Für den Mediävisten liegt das Problem darin, daß Ficinos Theorien nur eine

Ausweitung dessen sind, was dem Mittelalter indirekt sehr wohl bekannt war. Cicero:
Demokrit und Plato haben gesagt, es gebe keine Dichter sine inflammatione animorum
und sine quodam adflatu quasi füroris; Horaz: Excludit sanos Helicone poetas Demo-

critus; Ovid: Est deus in nobis; Isidor von Sevilla: Etiam per furorem divini eodem

eront nomine23. Inwieweit sind diese Sätze der Alten im Spätmittelalter toter Buch-

28 Le Jardin de Plaisance et fleur de rethorique, reproduction en fac-simile de l'edition publiee par
Antoine Verard vers 1501, Paris 1910, f. bv verso und f. cü verso - ciii recto. Zu den Poetiken gibt
umfassend Auskunft W. F. Patterson, Three Centuries of French Poetle Theory, Ann Arbor 1936,
doch scheint mit Patterson zu weit zu gehen, wenn er (I, 157) vom Instructif behauptet: «The first
reference to the doctrine of «fureur poetique» in French critical literature.»

27 Henri Franchet, Le poite et son ceuvre d'apris Ronsard, Paris 1923.
28 Cicero, De Or., 2, 194, siehe auch De divin., 1, 80, 33, und Pro Arch., 18; Horaz, Ep., 2, 3,

296-297; Ovid, Fast., 6, 5 und Ars amat., 3, 549; Isidor, Etym., 8, 7, 3, dazu Stellen aus Seneca,



Poetria 53

Stabe geblieben? Inwieweit ist die «Renaissance» dieser Gedanken unabhängig von
der Florentiner Akademie erfolgt29 Eine nicht allzu summarische Antwort auf diese

Fragen kann heute noch nicht gegeben werden, setzt sie doch nicht nur eine
Neulektüre der bekannten Texte voraus, sondern auch eine ganze mühsame Reihe neuer
Lektüren, von den Kommentaren der erwähnten klassischen Texte30 zu den
zahlreichen kommentierten Übersetzungen und, vor allem, zum zeitgenössischen
lateinischen Schrifttum.

Die neuere Forschung hat gezeigt, wie italienischer Einfluß schon in der zweiten

Hälfte des 14. Jahrhunderts in Frankreich festzustellen ist, und zwar hauptsächlich
derjenige Petrarcas und Boccaccios. Petrarca, der Ciceros Pro Archia wieder
aufgefunden hatte, zitierte mehr als einmal die Stelle, wo es heißt, die höchsten Autoritäten

wären der Ansicht gewesen, daß, im Gegensatz zu den andern Beschäftigungen
und Lehren, die rein technisch bewältigt werden könnten, der Dichter von Natur zu
seinem Beruf bestimmt sei und, in seiner rein geistigen Aktivität, gleichsam eine göttliche

Inspiration eingehaucht bekomme31. Wenn nun Jean de Montreuil diese Stelle

in einem Brief zitiert32, ist das einerseits ein Hinweis darauf, wie rasch Petrarcas
Schriften bei den französischen Humanisten Verbreitung gefunden haben, wirft aber
anderseits den ganzen Fragenkomplex auf, mit dem dieser und eine Reihe anderer
Texte der Zeit eng verbunden sind. Es geht um die Verteidigung der Poesie im Rahmen
der humanistischen Bildung: Gegen die «Techniker», Juristen und Philosophen, und

gegen diejenigen Theologen, die der Ansicht sind, die Glaubenswahrheiten brauchten

Plinius, Claudian. Cf. die von A. S. Pease in seiner Ausgabe von Ciceros De Divinatione angegebenen
loci (Urbana 1920, p. 237-239), oderE. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter,
Bern, 1954, p. 467-468.

29 1534 schreibt z.B. Guillaume Telin in seinem Bref sommaire des sept vertus, sept ars liberaulx,
sept ars de Poesie ...: «Poesie se comprent par divine maniere d'infusion de grace» (cf. J. E. Clark,
An Early Sixteenth-Century Art poetique by Guillaume Telin, BHR 31 (1969), 129-137). Dieser Satz
stammt fast wörtlich aus der 1520 veröffentlichten französischen Übersetzung des Polydor Virgil,
der seinen Traktat über die Erfinder 1499 verfaßt hat. Dabei scheint mir von Interesse, daß Polydor
Virgil sich nur auf die dem Mittelalter schon vertrauten Stellen stützt (Cicero, Horaz, Vergil, Ovid,
Ennius). So macht es auch Guillaume Telin nichts aus, mittelalterliche Quellen zu benützen, etwa
den Kommentar von Raoul de Presles zu Augustins Gottesstaat; im Ganzen atmet das Brefsommaire
viel mehr den Geist des «Spätmittelalters» als denjenigen der Renaissance.

30 Welches war z.B. die Reaktion eines mittelalterlichen Lesers auf eine Behauptung wie diese, die
wir im Kommentar des Pseudo-Acronius zu Horazens Poetik lesen: Ingenium solum sufficit adpoetam,
non ars -'

31 «Atque sie a summis hominibus eruditissimisque aeeepimus, ceterarum rerum studia et doctrina,
et praeeeptis et arte constare, poetam natura ipsa valere, et mentis viribus excitari, et quasi divino
quodam spiritu inflari» (Cicero, Oratio pro Archia, 18). Von Petrarca in seiner ersten Invectiva contra
medicum zitiert, dann wieder von Boccaccio in der Genologia deorum XIV, 7, später von Coluccio
Salutati, De Fato et Fortuna.

32 Im Brief Auffugiente michi; cf. Epistolario, op. cit., p. 143; dazu Ezio Ornato, Per la fortuna del
Boccaccio in Francia, SF 11 (1960), 260-267. Man beachte, daß es bei Jean de Montreuil heißt
poetriam natura ipsa valere - nicht poetam, wie bei Cicero, Petrarca und Boccaccio.



54 Marc-Rene Jung

keinen ornatus33. Die in Italien entbrannte Polemik gelangte rasch, z.T. über die

päpstliche Kurie in Avignon34 nach Frankreich und Burgund: außer Jean de Montreuil

müssen hier noch Nicolas de Gonesse35 und Jean Mielot36 erwähnt werden.

Man darf sicher annehmen, daß die Handschriften des 15. Jahrhunderts noch manchen

Text bergen, der dieser Auseinandersetzung mehr Relief zu geben vermöchte. Bis auf
weiteres scheint sich das französische 15. Jahrhundert vom Quattrocento in diesen

Belangen in zwei wesentlichen Punkten zu unterscheiden:
Erstens findet sich im Frankreich des 15. Jahrhunderts keine Spur der heftigen

Diskussionen, die im Quattrocento zwischen den Vertretern des Prinzips der imitatio
und denjenigen des Prinzips der ptavta und des ev0ootN<x<Tfi.6? stattgefunden haben.

Zweitens wird der Dichter durch den göttlichen Wahnsinn, so wie er vom Quattrocento

zum Teil begriffen wurde, zum Seher, zum Propheten, der sich in genau
definierter Stufenfolge zum Göttlichen emporhebt. Und hier liegt der Bruch mit der
mittelalterlichen Tradition: Der Dichter wird vates, die Dichtung Offenbarung37. Der
Dichter wird Schöpfer und seine Dichtung bietet dem Publikum nicht mehr
Selbstbestätigung. Machaut sprach von former, nicht von creer, denn Gott allein ist Schöpfer.
Der mittelalterliche Dichter kann wohl die Welt erfahren, doch dabei vollzieht er nur
eine schon bestehende Ordnung, stellt er einen Kosmos dar, in dem er selbst, sein

Publikum und die Dinge ihren bekannten Platz einnehmen. Wohl zeigen uns die

mittelalterlichen Wissenschaftseinteilungen (von denen manche in Frankreich
entstanden sind), wie die Poesie sich langsam aus dem System der artes herauslöst und

33 Dario Cecchetti, L'elogio delle arti liberalt nel primo Umanesimo francese, SF 28 (1966), 1-14.
Cecchettis Resultate scheinen mir noch nicht alle gesichert. Vorzüglich ist die neueste Arbeit von Ezio
Ornato über die Beziehungen zwischen den Humanisten in Paris und in Avignon: Jean Muret et ses

amis Nicolas de Clamanges et Jean de Montreuil, Geneve-Paris 1969.
34 Mussato, Petrarca (auch mit neuen Akzenten: Oratores et poete extra Italiam non querantur -

was gleich den Protest der Nicolas de Clamanges und Jean de Montreuil herausfordert), Boccaccio
und Salutati; dann, an der Kurie in Avignon, Francesco da Fiano.

35 Giuseppe di Stefano, Nicolas de Gonesse autore di una inedita difesa della poesia, SF 26 (1965),
208-210. Es handelt sich um eine collatio quedam artis poetice probativa in der Hs. BN lat. 7941. Der
sacre pagine professor entnimmt seine Argumente Boccaccio, aber auch Macrobius, Horaz, Albertus
Magnus, ja sogar der Poetria des Aristoteles Mit Spannung erwarten wir die Publikation dieses

nicht leicht lesbaren Textes.
36 Gianni Mombello, Per la fortuna del Boccaccio in Francia. Jean Mielot traduttore didue capitoli

della «Genologia», in Studi sul Boccaccio I, Firenze 1963, p. 415 444. Mielot greift die faux sages an,
deren Bauchrednerei (genglerle d'estomac) beweise, daß sie die Sieben Freien Künste und die Auctores
verachten, se disans estre tyrez aux haultaines choses par la doulceur de theologie. Notieren wir noch,
daß Jean Mielot poemata mit poeterie übersetzt.

37 A. Bück, Italienische Dichtungslehren vom Mittelalter bis zum Ausgang der Renaissance, Tübingen

1952; T. Kardos, // concetto di« vate » e la coscienza della vocazione poetica agli inizi del Rinasci-
mento, Istituto Veneto di scienze, lettere ed arti. Atti. Classe di scienze morali e lettere. Anno accade-
mico 127 (1964-65), vol. 123, Venezia 1965, p. 1-26. - Doch nichts ist einfach; man lese, was kürzlich
über das Verhältnis von vates und poeta in augusteischer Zeit geschrieben wurde: J. K. Newman,
Augustus and the New Poetry, Bruxelles-Berchem 1967, p. 99-206.



Poetria 55

verselbständigt wird. Eine eigentliche Theorie der creatio hat das Mittelalter aber

nicht hervorgebracht38.
Ich habe eingangs darauf hingewiesen, daß der Ausdruck poetique in Thomas

Sebillets Traktat etwas Neues ist. 1521 noch schreibt Pierre Fabri in seinem Grand et

vray art de pleine rhetorique, im Lateinischen werde zwischen poete, orateur und
rhetoricien unterschieden, aber, fährt er fort, «confuseement notre vulgaire mect Tun

pour l'autre, combien que l'orateur doit estre poete»39. Ich muß es mir hier versagen,
die zahlreichen Belege anzuführen, die zeigen, wie in den zwanziger und in den dreißiger

Jahren des 16. Jahrhunderts sich poete immer mehr durchsetzt40, vielmehr möchte

ich, rückwärts blickend, fragen, was denn poetique bedeutet in einer Zeit, in der die
Poetiken als arts de rhetorique und die Dichter selbst als rhetoriques, facteurs111 und

faiseurs bezeichnet werden.
Poete selbst ist in Frankreich schon lange heimisch, nur meint es entweder die

antiken Dichter oder, besonders häufig im Trojaroman, den Seher und Weisen42.

Gegen Ende des 14. Jahrhunderts wird poete schon allgemeiner verwendet, doch sind
die Belege zu wenig eindeutig, als daß eine wirkliche semantische Ausweitung des

Begriffes angenommen werden könnte43. Die Nähe des Lateins ist noch sehr lange
spürbar. Der erste mir bekannte Beleg, wo poete einen modernen Dichter bezeichnet,
stammt aus dem Kreis der Pariser Humanisten um 1400. Er findet sich in einem Brief
Pierre Cols an Christine de Pisan anläßlich der Querelle du Roman de la Rose. Es ist
die Rede von Jean de Meun:

Aussi en ce pas lä y faigny poetiquement, et aux poetes et paintres a toujours est6 license
pareille de tout faindre, comme dit Orace44.

Wenn es sich hier vermutlich noch um eine direkte Übertragung aus Horazens Ars
poetica (7-10) handelt, ist Pierre Col weiter unten deutlicher:

38 Was nicht ausschließt, was ich weiter oben vermutet habe, nämlich daß nicht die Poetiken, wohl
aber die rhetoriqueurs durch ihr besonderes Verhältnis zur Sprache in praxi Neues schaffen.

39 Zitiert in Fleurs de rhetorique, ed. Kathleen Chesney, Oxford 1950, p. 95.
40 Besonders aufschlußreich sind natürlich Beispiele, wo ein Autor bei der Neuauflage seiner Werke

die «alten» Ausdrücke durch die modischen ersetzt; Clement Marot etwa, der in der Epistre du
despourveu, 1519 geschrieben, in den Ausgaben von 1532 und 1533 rethortque verwendet, dies aber
1538 durch poesie ersetzt; cf. Clement Marot, Les epitres, ed. C. A. Mayer, London 1958, p. 99,
V. 26; vgl. auch die Varianten zu V. 72 und 127.

41 In der in Anmerkung 24 erwähnten invocation ä la muse von Octovien de Saint-Gelais wird in
Vers 28 sogar von der fontaine factee gesprochen.

42 Außer den Wörterbüchern, cf. P. Zumthor, Note sur les champs semantiques dans le vocabulaire
des idees, N 39 (1955), 175-183; ders., Pour une histoire du vocabulaire frangais des idees, ZRPh 72
(1956), 340-362.

43 Aalma (1380): poema ceuvre de poete; poesis — poetrie ou fiction; poetria ars de poete,
poetrie (M. Roques, Recueil general des lexiques frangais du moyen äge, Paris 1938, vol. II, p. 319).
Es ist auch nicht sicher, ob der im Mariage (Vers 3205) von Eustache Deschamps erwähnte poete
sich auf den Dichter Deschamps selbst oder auf eine lateinische Quelle bezieht.

44 C. F. Ward, The Epistles on the Roman ofthe Rose and Other Documents in the Debate, Chicago
1911, p. 60.



56 Marc-Rene Jung

Sy estoit poete [sc. Jean de Meun] comme j'ay dit, pourquoy li plaissoit de tout parier par
ficciön45.

Genau zur selben Zeit und im selben Pariser Humanistenmilieu schreibt Jacques

Legrand sein Sophilogium, das er auch gleich selber ins Französische übersetzt. Darin
wird Boccaccio als novellus poeta angesprochen, und dieser Ausdruck wird in der
Übersetzung, allerdings ohne Erwähnung von Boccaccios Namen, beibehalten: les

nouveaulx poetes ie.

In der zweiten Hälfte des 15. Jahrhunderts wird poete hin und wieder auf
zeitgenössische Dichter angewendet, doch handelt es sich hier immer noch um Einzelfälle.

Jean Robertet sagt etwa von Georges Chastellain, er würde es verdienen

porter couronne
Des poetes que de vert on couronne47.

Das sprechendste Beispiel liefert der Sejour d'Honneur von Octovien de Saint-Gelais,
der in einem Lobgesang auf den bon roi Rene diesen als poethe expert anspricht. Im
Hain der Philosophen, heißt es dann weiter, herrsche licterature und Celeste police,
worauf zunächst die alten Philosophen und Dichter aufgezählt werden, gefolgt von
Jean de Meun, Dante (dessen fainct langatge und poethiques vers gelobt werden),
Petrarca, Boccaccio, Alain Chartier und Jacques Milet. Für Octovien de Saint-Gelais
ist Alain Chartier nicht nur clerc excellent und orateur magnifique, sondern auch
poethe hault et scientifique113. Zu Beginn des 16. Jahrhunderts endlich tritt poete
gleichwertig neben orateur, rhetoricien und acteur, etwa bei Jean Lemaire de Beiges,
der Alain Chartier, Robert Gaguin und Guillaume Cretin als poetes und orateurs
bezeichnet.

45 Ward, op. ett., p. 64. In den lateinischen Beiträgen Jean de Montreuils wird Jean de Meun
einmal phtlosophus et poeta tngeniosissimus genannt, sonst aber actor, auetor, doctor oder satiricus;
cf. Epistolario, Briefe 118, 120, 122 und 154. In der Epistre d'Othea (um 1400 geschrieben) gibt
Christine de Pisan gewissen Miniaturen eine Erklärung bei, und zwar «affin que ceulz qui ne sont mie
clers pouetes puissent entendre en brief la signification des hystoires de ce livre» (BN fr. 606, f. lc).
Pouete, hier noch im semantischen Feld von philosophe, meint deutlich Zeitgenossen.

46 BN lat. 3235, f. lid; BN fr. 24 232, f. 62a. Vgl. weiter unten N 64. Im Estrtf de Fortune et de
Vertu (geschrieben um 1448) nennt Martin Le Franc den bewunderten Alain Chartier poete frangois;

cf. A. Piaget, Martin le Franc, Lausanne 1888, p. 190.
47 CEuvres de Chastellain VII, p. 169. - In einer Versepistel an Chastellain ist auch Jean Castel der

Auffassung, man sollte den Dichter couronner de laurier; ibid., p. 143. Die italienischen
Dichterkrönungen haben aber sonst in Frankreich kein Echo gefunden, weil die puys eine eigene Tradition
hervorgebracht haben. Wenn z.B. der großmäulige Fausto .Andreiini, der 1488 am französischen Hof
auftaucht, sich regius poeta nennt, so geht diese Bezeichnung wohl über in die Übersetzung, die
Guillaume Cretin 1509 von einem lateinischen Elaborat Andrelinis anfertigt: royal poete lauree,
heißt es dort - aber der Ausdruck hat in den Werken Cretins sonst keinen Niederschlag gefunden.

48 BN fr. 12 783, f. 120 und 124.



Poetria 57

Poesie, selten und erst im 14. Jahrhundert belegt49, wurde vor allem in Übersetzungen

verwendet. In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts wird nun poesie von poetrie
konkurrenziert, und es ist anzunehmen, daß ohne den gleich zu besprechenden
Bedeutungswandel, poetrie sich im Französischen gehalten hätte, ähnlich wie im
Englischen poetry und im Deutschen (bis Opitz) Poeterey. Im mittelalterlichen Latein
warpoetria, ursprünglich «Dichterin»50, schon lange im Gebrauch, sei es in der eher
technischen Bedeutung von ars poetica (vgl. die Poetria nova von Gottfried von
Vinsauf) oder ganz allgemein in derjenigen von «Dichtung». Das Französische
scheint vorerst dieser Entwicklung zu folgen. 1378 schreibt Jean Daudin im Vorwort
zu seiner Übersetzung von Petrarcas De remediis, Demosthenes und Cicero seien

tres eloquens, Homer und Vergil tres solennelz poetes gewesen, Petrarca aber sei heute

pareil aux dessus nommez ou greigneur d'eulx en l'un ou en l'autre stille, c'est ä dire en
rhetorique et en poeterie51.

Implizit wird hier Petrarca als poete bezeichnet, und explizit wird poeterie zur Dichtung
überhaupt. Ähnlich auch in der Übersetzung des Valerius Maximus von Simon de

Hesdin, der von Lukan zu berichten weiß, er habe die Schlacht von Pharsala in Verse

gebracht «ainsi que par maniere de pouetrie»52. Das Lexikon Aalma hält 1380 fest:

poesis poetrie ou fiction (siehe Anmerkung 43). Aufschlußreich sind auch die

Varianten der Übersetzung des Traktates über die Vier Tugenden von Martin von
Braga, wo wir in einer glose sechsmal poesie et fiction, dreimal hingegen poetrie et

fiction lesen53.

Poetrie ist Dichtung, und Dichtung ist Fiktion. Da nun aber die Mythologie als

poetische Fiktion par excellence aufgefaßt wurde, begann sich die Bedeutung von
poetrie in Richtung auf die Mythologie hin zu verengen. Machaut:

Et nymphes en poeterie
Ce sont fees, je n'en doubt mie64.

49 Die Stelle, die Godefroy 10, 364c aus Guillaume de Digulleville angibt, habe ich noch nicht
nachprüfen können: ,-,K Comme se Ia metamorphose

L'en mettoit en langue rural
Ou poesie est toute enclose,
Exponible a bon sens moral.

Guillaume de Digulleville scheint auf Ovid anzuspielen; poesie wäre somit der versteckte Sinn, die
Philosophie, deshalb auch exponible. Cf. die Texte zu N 55.

60 Im Französischen selten; siehe Godefroy 6, 244b, wo poetries in einer Übersetzung der
Consolatio des Boethius die Musen bezeichnet. Im Mittelalter dürfte auch, je nach Handschriften, die
poetria Sappho aus Ovid, Heroides, 15, 183 bekannt gewesen sein.

61 Text nach SF 32 (1967), 215.
62 Zitiert nach der Hs. Rh. hist. 162, f. 33d, der Zentralbibliothek Zürich. Diese Hs. fehlt in den

neuesten Verzeichnissen der Valerius Maximus Übersetzungen.
63 Poesie et fiction in Vat. 1514, f. 45b, Wien 3391, f. 60, BN fr. 581, f. 225, BN fr. 3887, f. 39v,

BN fr. 25 270, f. 61, BN fr. 25 548, f. 289; poetrie et fiction in Chant. 282, f. 241b, BN fr. 1020,123v,
BN fr. 9186, 305c; nur fiction in BN fr. 190, f. 187d und BN fr. 1091, 3v.

64 Godefroy 6, 244b.



58 Marc-Rene Jung

In der Prison amoureuse, in der sich ovidische und selbst erfundene «Mythologie» in
eigenartiger Weise vermischen, erklärt der Dichter die poetrie selbst; zunächst:

L'exposition de mon songe ne fet nulle mention de Phebus, de Pheton ne de la grant
poetrie qui dedens est contenue.

Dann:

Chiers amis, ceste est l'exposition que de mon rüde et ignorant entendement je puis
entendre sus la matere et ordenance de Phebus et de Pheton et de la poetrie qui est contenue

en vostre songe55.

Eustache Deschamps schließlich bezeichnet ein mythologisches Gedicht als balade

sur poeterie56.
Gleich wird auch das Adjektiv poetique verwendet. In seiner Übersetzung der

Civitas Dei gibt Raoul de Presles mit theologie poetique das genus mythicon wieder57.

Christine de Pisan unterscheidet ausdrücklich ein mythologisches Gedicht als balade

pouetique von ihren gewöhnlichen dichterischen Erzeugnissen58. Ballade poetique
heißt später auch ein mythologisch-astrologisches Gedicht von Jean Robertet59,
und bei Henri Baude werden nur die mythologischen Sprüche als histoire poetique
bezeichnet60. Poetique ist demnach gleichzusetzen mit mythologtque. Für unsere

Epoche ist diese Überlagerung des Poetischen und des Mythologischen außerordentlich

bedeutsam.
Es erstaunt nun nicht mehr, wenn che poetrie um das Jahr 1400 die Bedeutung von

fabulartus, d.h. einer mythologischen Stoffsammlung für Poeten, erhält. So können
gewisse arts de rhetorique eine poetrie enthalten. Damit tritt eine deutliche Trennung
zwischen art de rhetorique und poetrie ein: Das eine gibt die Regeln der Verskunst,
das andere den Gegenstand der Dichtung. Kronzeuge ist hier ein Text des schon
erwähnten Jacques Legrand. Wir lesen in seinem Archiloge Sophie:

Ci parle de poetrie et comment on doit user de ycelle
Poetrie est science qui aprent ä faindre et ä faire fictions fondees en raison et en la
semblance des choses desquelles on veult parier, et est ceste science moult necessaire ä ceulz
qui veulent beau parier, et pour tant poetrie, ä mon avis, est subalterne de rethorique.

55 Jean Froissart, CEuvres, ed. Scheler, Bruxelles 1870, vol. I, p. 341 und 346. Froissarts poetrie
nähert sich damit Guillaume de Digullevillespoesie; vgl. supra N 49.

56 CEuvres (SATF), Paris 1878, vol. I, p. 251-252.
57 Godefroy 10, 364b; Civ. Dei 6, 5. Zumthor, ZRPh 72, 360: «Le traducteur du 14e siecle a donc

utilise poetique dans le sens assez particulier de 'propre aux fictions cosmogoniques des poetes' [...]
il faut considerer poetique comme un hapax.» Eben nicht. Im Kommentar Raouls zu Civ. Dei 6, 6:
de Theologia mythica, id est fabulosa, heißt es wieder: theologie fabuleuse, c 'est ä dire poeticque (BN
fr. 17, f. 333d). - Cf. auch Boccaccio, De Genologia, 15, 8.

58 CEuvres poetiques (SATF), Paris 1886, vol. I, p. 90.
59 CEuvres, op. cit., p. 95.
60 Henri Baude, Dietz moraulx pour faire tapisserie, ed. A. Scoumanne, Geneve 1959, Nr. 1 und 2.



Poetria 59

Bien est vray que aucuns dient l'opposite, come Alpharabe, en son livre de la Division des

sciences, lequel dit que poetrie est la derreniere partie de logique, et dit oultre plus que
poetrie est science qui aprent ä versifier et ä ordonner ses moz et ses paroles par certaine

mesure; mais, ä mon avis, ceste opiniön n'est pas raisonnable, car poetrie ne aprent point
ä argüer, laquelle chose fait logique, poetrie aussi ne moustre point la science de versifier,
car teile science apartient en partie ä gramaire et en partie ä rethorique; et pour tant, ä

mon avis, la fin et l'entencion de poetrie si est de faindre hystoires ou autres choses selon
le propos duquel on veult parier, et de fait son nom se demonstre, car poetrie n'est autre
chose ä dire ne mais science qui aprent ä faindre61.

Die poetrie ist für Jacques Legrand also keine ars poetica, sondern ein Handbuch der

Fiktion, das mythologische oder auch biblische Geschichten aufschlüsselt.

Mythologie, Fiktion, Dichtung: diese drei sind untrennbar miteinander verknüpft.
Es besteht kein Zweifel, daß Jacques Legrand Boccaccios De Genologia deorum gut
gekannt hat. Dieser Traktat ist an und für sich schon ein Beweis für die enge
Verbindung von Mythologie und Dichtung, schließt doch Boccaccio sein mythologisches
Handbuch mit einer Verteidigung der Poesie. Wenn die Mythologie aber an sich

poetisch erscheint, so wird immer mitverstanden, daß die Fabeln figmenta, als

solche aber Träger von Wahrheit sind. In der poetrie wird diese verborgene Wahrheit
katalogartig, gleichsam als Rohmaterial, bereitgestellt.

Man darf ohne Übertreibung sagen, daß das 14. Jahrhundert in Frankreich ein

mythologisches Jahrhundert ist. Es wird eröffnet durch den umfangreichen Ovide

moralise, einer Übersetzung von Ovids Metamorphosen, in der jede Fabel nach dem
mehrfachen Schriftsinn ausgelegt wird. Dieser mehrfache Schriftsinn ist jedoch nicht
einfach derjenige des Bibelexegese, sondern derjenige, der schon in der Antike
praktiziert wurde, etwa in der Gnosis, oder von Euhemeros, oder von gewissen christlichen
Apologetikern, die so die unmoralischen mythologischen Geschichten zu «retten»
versuchten. Der anonyme Verfasser des Ovide moralise verwendet die euhemeristische,

61 E. Langlois, Recueil d'Arts de seconde rhetorique, Paris 1902, p. vm-ix. Ich zitiere nach Hs. BN
fr. 24 232, f. 61c/d. Der lateinische Text ist etwas kürzer, mit geringfügigen Varianten, z.B.: poetria
[...] non habet pro obiecto metrificare, sed potius fingere sive sit in prosa sive in metro, und die
Etymologie: poetria dicitur a poyo poys quod est fingere (BN lat. 3235, f. lid). Die eigentliche poetrie
findet sich aber nur im französischen Text. Sie zerfällt in zwei Teile; im ersten werden die mythologischen

Gestalten in der Reihenfolge von Ovids Metamorphosen aufgeführt, wobei die Rubriken
einen Katalog moralischer Begriffe ergeben (Beginn: dissimulacion Saturn, traurig und bleich;
faussete Saturn mit Sichel und ein Drache, der sich in den Schwanz beißt usw.); im zweiten Teil
werden biblische Gestalten in alphabetischer Reihenfolge vorgestellt (Aaron, Abel bis Thamar und
Zorobabel), wieder mit Rubriken, wie prelacion, innocence usw. - Es muß hervorgehoben werden,
daß Jacques Legrand poetrie auch im Sinne von Dichtung verwendet, und zwar bei der Diskussion
der verschiedenen Dichtungsarten, von denen er sieben aufzählt. Ich vermag nicht zu sagen, ob
Jacques Legrand den Alfarabi gelesen hat; möglicherweise stützt er sich nur auf das Speculum
doctrinale 4, 109, wo Vincent de Beauvais nach einem Zitat aus Alfarabi ebenfalls sieben Dichtungsarten

aufzählt. Dies würde auch die verschiedene Verwendung von poetrie bei Jacques Legrand
erklären.



60 Marc-Rene Jung

die naturalistische und die moralische Auslegungsmethode, fügt aber jedesmal noch
eine christliche, figurale, allegorische Erklärung bei; das ist auch die Bedeutung des

Verbes moraliser. In der Mitte des 14. Jahrhunderts verfaßt der Livius-Übersetzer
Pierre Bersuire seinen Ovidius morallzatus, der noch zu Beginn des 16. Jahrhunderts

vom Humanisten-Verleger Josse Bade herausgegeben wurde, weil Bersuire, wie es im
Vorwort dieser Ausgabe heißt, fabulosas narrationes ad severas morum castigationes
converttt62. Wir stoßen hier en passant auf einen der Grundzüge des französischen

Humanismus, nämlich auf seine wesentlich moralische Ausrichtung. Für die

Götterbeschreibung war Bersuire von der Ekphrasis des Syphax-Palastes in der Africa seines

Freundes Petrarca ausgegangen. Während Petrarca dort, wo er sich nicht, in der

Rehabilitierung als poetisches Thema, an die reine Beschreibung der Göttergestalten
hält, diese selben Götter ausdrücklich verurteilt63, fehlt bei Bersuire und in der ganzen
französische Literatur seiner Zeit die Polemik gegen die heidnischen Götter fast

völlig64, da diese, gleichsam entschärft, nicht als Vertreter einer Religion, sondern als

poetische Bilder, als Allegorien, als Träger verborgener moralischer, physischer oder
historischer Wahrheiten aufgefaßt werden.

Dieses wenn man will: objektive, im Sinne der Zeit wissenschaftliche Verhältnis zur
Mythologie tritt besonders deutlich in Erscheinung in einer umfangreichen, gegen
900 Folio-Seiten umfassenden, mythologischen Enzyklopädie vom Ende des 14.

oder Anfang des 15. Jahrhunderts, nämlich im Kommentar zu den Echecs amoureux65.

62 Petrus Berchorius, Reductorium morale, liber XV, cap. I. Nach dem Pariser Druck von 1509

hg. vom Instituut voor Laat Latijn der Universität Utrecht, 1960. - Josse Bade ist sogar der Ansicht,
das Werk sei vor allem den Predigern unentbehrlich, eine deutlich «spätmittelalterliche» Auffassung,
denn im Grunde genommen machen auch die Pierre Bersuire und Jacques Legrand keinen Unterschied

zwischen exemplum, apologue, Fabel und mythologischer Fiktion.
63 E. Leube, Petrarca und die alten Götter. Zum Bild der antiken Mythologie in der «Africa» und

im übrigen lateinischen Werk des Dichters, RJb. 11 (1960), 89-107.
64 Jacques Legrand schreibt im Archiloge Sophie: «Touteffois aucuns veulent dire que poetrie est

science frivole et sans utilite, car eile aprent ä mentir, et contient en soy pluseurs choses abhomi-
nables en parlant des dieux et des deesses. Mais, ä mon jugement, ceulz qui ainsi dient, ne scevent que
c'est de poetrie. Car poetrie est bonne science fondee en raison et en vraye Philosophie. Bien vray
est que pluseurs poetes ont abuse de ceste science en faignant choses moult laides ä reciter. Et quant
ad ce, ilz ne sont pas dignes de estre poetes nommez. Et de fait, les nouveaulx poetes reprenent
pluseurs anciens ä cause des fictions laides et desplaisantes, lesquelles ont faittes en pluseurs de leurs
livres. Et ad ce propos nous lisons comment Bocace, en son livre de la Genealogie des dieux, reprent
les poetes dessusdis en disant: Pluseurs diz poetes faingnent leurs dieux luxurians et les dient enfor-
ceurs de pucelles, lesquelles choses sont laides ä dire. Et pour tant, quant ad ce, ilz sont moult ä

reprover.» (BN fr. 24 232, f. 62a/b).
Ähnlich lautende Stellen lassen sich auch bei Christine de Pisan finden. Es bleibt noch zu

untersuchen, inwieweit es sich bei derartiger Verteidigung der Fabel nicht um einen italienischen Import
handelt, der mehr die Humanisten als die Dichter in Vulgärsprache betrifft.

65 Der Kommentar zu den Echecs amoureux ist in fünf Handschriften erhalten, alle in der BN:
fr. 143 (Miniaturen), 1508, 9197 (Miniaturen), 19114 und 24 295. Die Hss. ohne Miniaturen sind aus
Papier; das früheste Wasserzeichen ist um 1420 belegt. Nach einem minutiösen Vergleich der
Handschriften gebe ich BN fr. 24 295 den Vorzug.



Poetria 61

In zwei Handschriften geht dieser Kommentar interessanterweise zusammen mit dem

Archtloge Sophie von Jacques Legrand66. Der Prosatext der Echecs amoureux besteht

aus zwei Teilen. Im ersten liefert er das wohl umfassendste mythologische Handbuch,
das je im Mittelalter in Frankreich geschrieben worden ist. Der Verfasser geht aus

von Bildbeschreibungen der Planetengötter87 und kommentiert diese historisch,
astrologisch, physisch und moralisch. Der zweite Teil ist ein umfassender Kommentar zu
den Echecs amoureux - der erste französische Kommentar zu einer französischen

Dichtung. Damit wird die Dichtung in der Muttersprache «kommentarfähig», d.h.
sie wird gleich hoch bewertet wie die klassische Literatur. Weiter wird ausführlich

dargetan, daß die Dichtung auch in der Muttersprache einen verborgenen Sinn birgt.
Schließlich wird, gleichsam als Modell poetisch versteckter Wahrheit, die Mythologie
in breitester Form erklärt und dies, im Gegensatz etwa zu den früheren Ovidkom-
mentaren, ohne jegliche moralisation. Der Ansatzpunkt ist in der Tat nicht mehr Ovid,
sondern die Astrologie, d.h. die Wissenschaft. Nicht von ungefähr versucht der
unbekannte Verfasser dieses Monumentalwerkes eine Theorie der Fiktion aufzustellen,

ganz im Sinne von Jacques Legrand, der ja geschrieben hatte: Poetrie est une science

qui aprent ä faindre.
Die Fiktion wird rehabilitiert - aber stets nur im Hinblick auf die von ihr versteckte

Wahrheit. Bei Christine de Pisan trägt die Fiktion sogar den Namen poesie:

Comme en general le nom de poesie soit pris pour fiction quelconques, c'est ä dire pour
toute narraciön ou introduction apparaument signifiant un senz, et occultement en segne-
fie un aultre ou plusieurs, combien que plus proprement dire celle soit poesie, dont la fin
est verite, et le proces doctrine revestue en paroles d'ornemens delictables et par propres
couleurs, lesquelz revestemens soient d'estranges guises au propos dont on veult, et les
couleurs selon propres figures68.

Hier wäre eine Frage einzuwerfen, die, wie so manche andere, noch aufeine Antwort
wartet. In der aristotelischen Terminologie hat der Begriffpoetisch eine ganz spezielle

Bedeutung, die im Mittelalter wohl bekannt war. Jede scientia ist entweder praktisch
oder poetisch oder theoretisch. So heißt es etwa bei Albert dem Großen: Omnis scientia

aut practica sive moralis, aut poetica sive facttva et artificialis, aut est theorica69.

IIoi7)<xi<; wird mit effectio wiedergegeben, womit man eine Handlung meint, deren

66 Eine dieser Handschriften (BN fr. 143) wurde für den späteren König Franz I. und seine Schwester

Marguerite angefertigt, was einmal mehr bestätigt, wie sehr der Anfang des 16. Jahrhunderts
noch mit dem sogenannten Spätmittelalter zusammenhängt und wie nützlich es wäre, einen Katalog
derjenigen Handschriften zu besitzen, die während der ersten 50 Jahre nach Aufkommen des
Buchdrucks noch abgeschrieben wurden.

67 Am Anfang stehen noch Fortune und Nature.
68 Le livre des fais et bonnes meurs du sage roy Charles V, ed. Solente, Paris 1940, vol. II, p. 176.

In der Esperance von Alain Chartier ist vonpoesies fictoires die Rede (D. Poirion, Le poete et le prince,
Paris 1965, p. 105 N 10).

69 Zitiert nach J. MjMUetan, Le Probleme de la Classification des sciences d'Aristote ä saint Thomas,
Saint-Maurice und Paris 1901, p. 158.



62 Marc-Rene Jung

Resultat von ihr verschieden ist. In unserem Zeitabschnitt wird, neben rhetorique,
sehr häufig der Dichter auch als facteur oder faiseur bezeichnet. Liegt der von mir
vermutete Zusammenhang mit aristotelischen Denkgewohnheiten vor, würde das

bedeuten, daß der facteur bei seinem Tun stets das von diesem verschiedene Resultat
im Auge hat. Die Dichtung des facteurs bedeutet immer etwas anderes, als der Wortsinn

angibt. Für die mythologische, eben der poetrie verpflichtete Dichtung trifft das

sicher zu.
Ich möchte vom Theoretischen noch einmal zu einem literarischen Text kommen.

Ich entnehme ihn der erzählerischen Dichtung Jean Froissarts. Froissart, ein

Zeitgenosse Boccaccios, ist einem regelrechten «Zwang» zur ovidischen Fabel
unterworfen, denn zu mehreren Malen tischt er Geschichten auf, die er bei Ovid gefunden
zu haben vorgibt, die er aber selbst erfunden hat: Pynoteus und Neptisphele, Papirus
und Idoree, Ydropus und Neptisphoras, Architeles und Orphane nennt Froissart
die seiner Phantasie entsprungenen Liebespaare. Zu diesen pseudoovidischen
Geschichten gesellen sich mythologische Fabeln in großer Zahl. Darf man diese als

reine Ornamente ansehen Nehmen wir die Espinette amoureuse, eines der letzten

großen dittiers Froissarts70. Wie der Titel besagt, ist der Gegenstand dieses Gedichtes

eine Liebesgeschichte, auf deren Wechselfälle ich hier jedoch nicht einzutreten
brauche, denn das Thema liegt bei der Frage nach Sein und Schein, nach Dichtung
und Wahrheit, wie Froissart an zentraler Stelle durch eine äußerst persönliche
Verwendung des Traum- und Spiegelmotivs darzutun weiß. Als Einleitung zu seiner

Espinette amoureuse schildert nun Froissart seine sorglose Kindheit - übrigens die
erste Kindheitsdarstellung in der französischen Literatur. Man hat gesagt71, diese

Erinnerung an die Kindheit, deren Spiele ja für alle ähnlich sind, halte das Ich des

Dichters in einer gewissen Distanz, jenes Ich, nach dem wir heute zu fragen gewohnt
sind, das aber den Auftraggeber jener Zeit nicht interessiert. Diese Interpretation mag
stimmen. Und wie alle Interpretationen einer Dichtung schließt sie andere Lesarten
nicht aus. Die mythologische Fabel scheint mir hier neue Perspektiven zu eröffnen.
Daniel Poirion hat kürzlich für unsere Epoche sehr schön die Bedeutung des «sozialen

Zwangs» hervorgehoben. Der Dichter ist von seinem Brotherrn abhängig. Über
Froissarts Leben sind wir leider in diesem Zusammenhang noch zu wenig unterrichtet.
Im 14. Jahrhundert gab es z.B. in Lille eine fete de Vepinette - hat diese etwas mit der

Espinette amoureuse zu tun Auf jeden Fall dürfen wir in Froissarts Espinette amoureuse

eine Auftragsdichtung sehen, deren Gegenstand, die Liebesgeschichte, die dem

Dichter auch nicht überzeugend geraten ist, vorgeschrieben war. Damals zählte
Froissart etwa vierunddreißig Jahre. Diese Altersangabe ist mehr als ein biographisches

Detail. Froissart glaubte nämlich an eine astrologisch bedingte Entwicklung

70 Espinette heißt Dornbusch. Ausgabe von A. Fourrier, Paris 1963.
71 Poirion, op. cit.



Poetria 63

des Menschen: Die zarte Jugend stand im Zeichen des Mondes, dann folgte Merkur,
dann Venus, die Zeit der Liebe, darauf die Sonne, dann Mars, Jupiter und schließlich
Saturn72. Mit vierunddreißig Jahren steht der Dichter gerade am Übergang von der
Sonne zum Mars; die Zeit der Jugend, auch die Zeit der Liebe ist endgültig vorbei,
dessen ist sich der Dichter bewußt. Diese entschwundene Zeit vermag nur noch in der

Erinnerung heraufbeschworen zu werden. In der Espinette amoureuse erzählt nun
Froissart die Fabel von Apollo und Daphne, die Geschichte des Sonnengottes, der

vergeblich einer Diana geweihten Jungfrau nachstellt. Was soll diese mythologische
Geschichte Ich glaube, wir dürfen sie mit der Situation des Dichters in Zusammenhang

bringen. Die der Diana geweihte Daphne steht für die Mondzeit, d.h. für die

frühe Jugend. Wenn der Sonnengott Apollo sich nicht mit dieser Daphne vereinigen
kann, bedeutet dies, daß der am Ende der apollinischen Sonnenzeit stehende vierund-

dreißigjährige Froissart der Kindheit nicht mehr habhaft wird. Doch gerade im
14. Jahrhundert beginnt Daphnes Lorbeer die Dichter, poetae laureati, wieder zu
krönen. In der Dichtung, so will es scheinen, vermag die entschwundene Kindheit
wieder aufzuleben. Apollo als Dichter fängt die jugendliche Daphne im Wort ein.

Froissarts Fabel von Apollo und Daphne in der Espinette amoureuse ist mehr als ein

Ornament.
Die mythologische Fabel ist ganz allgemein mehr als ein Ornament. Als poetrie

wird sie der Dichtung gleichgesetzt. Poetisch ist in der damaligen Zeit nicht, was in
Versen geschrieben ist, noch weniger, was einen «poetischen Zustand» zu fixieren
sucht - poetisch ist die allegorische Mythologie, die dem Dichter gestattet, die Wahrheit

zu verschleiern. In der Renaissance lebt dieser Geist der poetrie unvermindert
weiter73. Was die Renaissance-Dichter von denjenigen des Mittelalters unterscheidet,
ist nicht die Auffassung von der poetrie, sondern diejenige vom poete, vom Dichter.
Beiden Epochen gemeinsam ist aber, jenseits aller theoretischen Rechtfertigung der

Fabel, daß diese Fabel sie in ihren Bann schlägt, weil sie Überzeitliches in verführerischer

Form verkörpert. Ein Ausschnitt aus dem Vorwort, das Jean Thenaud (Ende
15. Jahrhundert) seiner poetrie voranstellt, läßt nochmals deutlich werden, wie
vielseitig die etude poetique die Menschen damals angesprochen hat:

Les anciens Grecz faisoient instruyre leurs enfans en poeterie, laquelle disoient estre le

puys de sapience et le fondement de Philosophie (et non sans cause). Car l'estude poe-
ticque exerce jeunesse, resjouit vielesse, donne constance en adversite, modere prosperite,
ouvre l'esprit, polit la langue et enrichit son possesseur. Car selon Piaton ou livre de

legibus et Origene en Periarchon, Ies poetes sont rempliz de neupme et esprit divin. Et

72 Le joli buisson de Jonesse, V. 1554-1707, CEuvres, ed. Scheler, Bruxelles 1871, vol. II.
73 Das Adjektiv poetique heißt dann generell «einen verborgenen Sinn habend». Das schönste

Beispiel liefert wohl Bonaventure des Periers mit seinem Cymbalum mundi (1537), wo es im Untertitel
heißt contenant quatre dialogues poetiques: Die Gelehrten streiten sich heute noch um den «verborgenen

Sinn» dieser meisterhaften, und poetischen, Satire.



64 Marc-Ren6 Jung

bien le congnoissoit Ovide, quant disoit: Est deus in nobis, agltante calescimus illo; et
ailleurs: Est deus in nobis, sunt et commercia celi, sedibus ethereis spiritus ille venit7i.

Zürich Marc-Rene Jung

74 BN fr. 2081, f. lv-2. Thenaud war Franziskaner. Die Ovidzitate stammen aus Fasti 6, 5 (wo
es in den heutigen kritischen Ausgaben candescimus lautet) und Ars amat. 3, 549-550.


	Poetria : zur Dichtungstheorie des ausgehenden Mittelalters in Frankreich

