
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 28 (1969)

Artikel: Zur Einsiedler Interlinearversion

Autor: Liver, Ricarda

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-23239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-23239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Einsiedler Interlinearversion

Als im Jahre 1907 Ludwig Traube auf die rätoromanische Interlinearversion (aus
dem 11. oder 12. Jahrhundert) eines pseudoaugustinischen Predigttextes im
Einsiedler Codex 199 (aus dem 8. oder 9. Jahrhundert) aufmerksam wurde, veröffentlichte

er Text und Facsimile in den Sitzungsberichten der Königlichen Bayerischen
Akademie der Wissenschaften (Phil.-hist. Klasse 1907, Heft 1, 71 ss., Facs. gegenüber

p. 150) zusammen mit einem philologischen Kommentar von Gustav Gröber

(Gr.)1. Der Text stieß auf lebhaftes Interesse bei den Romanisten, die sich damals

mit Rätoromanisch abgaben; begreiflicherweise, ist er doch das erste und bis jetzt
einzige2 schriftliche Zeugnis des mittelalterlichen Bündnerromanischen3. Es
entstand in kurzer Zeit eine Reihe von mehr oder weniger ausführlichen Kommentaren

zum Gesamttext und Deutungen einzelner Punkte. In ZRPh. 31 (1908) äußerten
sich Theodor Gärtner (p. 702ss., Ga.), Hermann Suchier (p. 707ss., Su.) und Hugo
Schuchardt (p. 711 s., Schu.), in R 37 (1907), 498ss., Mario Roques (Ro.) zu der
kostbaren Sprachprobe, die in ihren wenigen Zeilen eine Menge von Problemen enthält,
über deren Lösung die Rearbeiter sehr oft verschiedener Ansicht sind.

Die im ganzen überzeugendste Interpretation ist wohl diejenige Robert v. Plantas
(PI.) in ALLG 15 (1907, Heft 3), 391 ss.; man spürt, daß seine Deutungen vom
lebendigen Rätoromanisch ausgehen, was ihn (in den meisten Punkten) vor den

unnatürlichen Konstruktionen mancher anderer Ausleger des Textes bewahrt. Der

Beitrag von Leo Spitzer (Sp.) in ZRPh. 36 (1912), 477ss., und derjenige von Giulio
Bertoni (Be.) in ARom. 1 (1917), 502s., betreffen ein paar Einzelprobleme, mehr
syntaktisch-stilistischer Art der erste, paläographischer Natur der zweite.

Eine der ausführlichsten Interpretationen, die unserem Text widerfahren sind,
ist die von Karl v. Ettmayer (Ett.) in ZRPh. 39 (1919), Iss. Sie entbehrt trotz
wertvoller Gedanken und reichen Parallelmaterials nicht einer gewissen
Gewaltsamkeit, deren Endergebnis der Schluß ist, das Predigtfragment sei gar nicht von

1 In Klammer die im folgenden verwendeten Abkürzungen.
2 Abgesehen von der sogenannten «Würzburger Federprobe», einer Randbemerkung

von 5 Worten, die zuletzt F. Sabatini einer neuen Betrachtung unterzogen hat (cf.
Tra latino tardo e origini romanze, SLI 4 [1963/4], Iss., bes. p. 13ss.), und gelegentlichen

rätoromanischen Formen in Urkunden. Eine rätoromanische Zeugenaussage
begegnet in einem Münstertaler Urbar von 1394 (AnSR 8 [1893], 254).

3 Zu den ältesten friulanischen Texten cf. C. Tagliavini, Le origini delle lingue
neolatine, Bologna 41964, p. 447ss.; A. Schiaffini, Frammenti grammaticali latino-
friulani dei secoli XIV al XIX, Udine 1921, auch in Riv. della Soc. Fil. Friulana 2

und 3.



210 Ricarda Liver

einem Rätoromanen, sondern von einem deutschsprachigen Geistlichen übersetzt
worden.

Mit Ettmayers Interpretationen geht Leo Spitzer in einer Rezension im Lbl. 1918,

Nr. 11/12, Sp. 393ss., ziemlich scharf ins Gericht (seine eigenen Vorschläge an
diesem Ort werden im folgenden mit Sp. [Rez.] bezeichnet).

Zu ein paar schwierigen Punkten des.Textes äußert sich dann Paul Marchot
(Ma.) in R 49 (1923), 260ss., oft nicht weniger phantasievoll als Ettmayer.

Die Remerkungen von H. Gelzer in ZRPh. 58 (1938), 549ss., beschränken sich

darauf, eine Vermutung R. v. Plantas zu bestätigen und zu präzisieren. Planta
hatte (wie Gärtner) gegenüber Gröber, der den Text im Vorderrheintal lokalisieren
wollte, das heute deutschsprachige Gebiet von Reichenau rheinabwärts, das im
Mittelalter rätoromanisch war, in Betracht gezogen. Gelzer teilt hier die Resultate
eines Aufsatzes von Pater Eugen in Maria Einsiedeln, Benediktin. Monatsschrift
(1938, Heft 5, 208 ss.) mit, worin mit Bestimmtheit das Kloster Pfäfers zum
Herkunftsort des Einsiedler Codex 199 erklärt wird. Vorsichtiger äußert sich zum
Problem der Lokalisierung P. Iso Müller, Vom Rätolatein zum Rätoromanisch, VRom. 18

(1959), 105s. (cf. seine Literaturangaben zum Paläographischen, p. 105)4.

Wenn wir heute nach fast einem halben Jahrhundert die Diskussion über den Text
wieder aufgreifen, so sind es vor allem die drei folgenden Anliegen, die uns dazu
veranlassen:

1. Wer sich heute mit der Einsiedler Interlinearversion beschäftigen will, findet
zwar verschiedene Textausgaben und Facsimilia; den philologischen Kommentar
aber muß er sich aus den genannten Abhandlungen mühsam zusammensuchen. Die
vorliegenden Erläuterungen stellen nun zu jedem fraglichen Wort oder Satz die

Meinungen der verschiedenen Interpreten zusammen5. Darin charakterisieren sich

4 Damit sind die Kommentare zum Text genannt. Abgedruckt wurde er in
verschiedenen Chrestomathien früher romanischer Texte: W. Foerster / E. Koschwitz,
Altfranz. Übungsbuch, Leipzig 71932, Kol. 271 (Foe.); F. A. Ugolini, Testi antichi
italiani, Torino 1942, N 35; A. Monteverdi, Antiquitates romanicae, Milano 1942, Nr. 7;
R. M. Ruggieri, Testi antichi romanzi, Modena 1949, N 19; A. Monteverdi, Manuale
di avviamento agli studi romanzi, Milano 1952, p. 148ss.; Crestomafie Romanica, ed.
Academia Republicii Populäre Romine, Bukarest 1962, p. 432 ss. (mit Facsimile);
C. Tagliavini, Le origini, p. 443 ss. (mit Facs.). - Facsimilia zudem bei Traube/
Gröber, loc.cit.; E. Monaci, Facsimili di documenti per la storia delli lingue e delle
letterature romanze, Roma 1910-1912,1,12; Bertoni, op.cit., p. 503; Ugolini, op.cit.,
tav. VI; Ruggieri, op. cit., Nr. 19.

5 Wiedergegeben wurde nur, was zu einer bestimmten Frage Wesentliches
beiträgt. - Die Seitenzahl der Zitate lassen wir weg, da es sich durchwegs entweder
um kurze, überblickbare Artikel handelt oder dann um solche, die (wie das auch hier
geschieht) dem Text der Interlinearversion in der Weise eines laufenden Kommentars

folgen.



Zur Einsiedler Interlinearversion 211

auch ein Stück weit, an ein paar konkreten Beispielen, die Forscherpersönlichkeiten,
die sich mit dem Text auseinandergesetzt haben.

2. Die vorliegende Arbeit macht sich nicht anheischig, die vielen noch dunkeln
Punkte des rätoromanischen Predigtfragments, über die die Ansichten bedeutender
Romanisten auseinandergehen, in gültiger Weise zu klären. Sie diskutiert aber die
verschiedenen vorgebrachten Meinungen und schlägt in einzelnen Fällen eigene

Interpretationen - oder bloße Arbeitshypothesen - vor. Die syntaktischen Fragen,
die die genannten Forscher, Spitzer und Ettmayer ausgenommen, weniger interessieren,

sollen hier größere Beachtung finden.
3. Es wäre traurig, wenn mehr als fünfzig Jahre Romanistik nichts anderes

beizutragen vermöchten zur Interpretation eines bald nach der Jahrhundertwende
entdeckten Textes, als etwa dieses oder jenes Sternchen als eliminiert zu erklären.
Zweifellos sehen wir heute ein Dokument in der Art der Einsiedler Interlinearversion
mit andern Augen an als die Romanisten von damals. Der Hauptunterschied,
scheint mir, liegt in der Beurteilung jener «lingua delle origini», in der die frühesten
romanischen Texte verfaßt sind. Gröber, Gärtner, v. Planta und ihre Zeitgenossen
sprechen bei jeder einzelnen Form oder Lautung entweder von «Latinismus» oder

von «romanisch» - tertium non datur6. Seither hat längst die von Menendez Pidal
erstmals ausdrücklich formulierte These, daß es im Mittelalter eine Gebrauchssprache

gab, die eine Mittelstellung einnahm zwischen dem Latein der Gebildeten
und der gesprochenen romanischen Volkssprache, ein latinum circa romancium7,
allgemeine Anerkennung gefunden8. Die Sichtweise dieser Forschungsrichtung auf
die Einsiedler Interlinearversion anzuwenden, ist ein weiteres Anliegen der folgenden
Ausführungen.

Von einer neuen Prüfung des Originals im Einsiedler Codex 199, die mir dank
dem freundlichen Entgegenkommen von Herrn Stiftsbibliothekar P. Kuno
Bugmann möglich war, versprach ich mir keine paläographischen Neuentdeckungen -
zu viele Fachleute haben sich daran seit Jahrzehnten versucht. Der Text ist auf dem

6 Eine löbliche Ausnahme macht eine Bemerkung von Suchier; cf. unten p. 236.
7 R. Menendez Pidal, Ortgenes del espanol, Madrid 31950, p. 455ss., bes. p. 459

mit N. Er zitiert dort folgende Anweisung eines andalusischen Geistlichen aus dem
Jahre 1290:«Ille est vituperandus qui loquitur latinum circa romangum (var.«roman -
cum»), maxime coram laicis, ita quod ipsi met intelligunt totum; et ille est laudandus
qui loquitur latinum obscure, ita quod nullus intelligat eum nisi clerici; et ita debent
omnes clerici loqui latinum suum obscure in quantum possunt et non circa romancium.

»

8 Cf. neuerdings F. Sabatini, Un'iscrizione volgare romana della prima metä del sec.

IX, SLI 6 (1966), 49ss., mit Bibliographie p. 50 N; derselbe «Scripta latina rustica»
e «scriptae» romanze, SM 9 (1968), Iss.; p. 4 verweist er auf Ansätze zu dieser
Theorie schon bei H. Schuchardt, Der Vokalismus des Vulgärlateins, Leipzig 1866-
1868. In Schuchardts Kommentar zu unserem Text, der freilich nur wenige Punkte
betrifft, kommt aber diese Haltung nicht zum Ausdruck.



212 Ricarda Liver

ältesten Facsimile, dem von Traube/Gröber, mindestens so deutlich zu lesen wie in
der Handschrift. Immerhin ergab die Lektüre der ganzen lateinischen Predigt, von
der nur ein paar Zeilen ins Rätoromanisch übersetzt sind, einige Aufschlüsse, auf
die im folgenden hingewiesen wird. Der lateinische Text ist stark vulgär gefärbt,
viel mehr als derjenige derselben pseudo-augustinischen Homilie bei Migne (PL 40,

Sp. 1354). Nominativ und Akkusativ werden in den langen Reihen von Abstrakta,
die die traditionellen Sünden aufzählen, bunt durcheinandergewürfelt9;
Schlußkonsonanten fehlen, wo das Bewußtsein für den korrekten Fall geschwunden ist10;

nach Präpositionen treten falsche Fälle auf11; das Passiv wird periphrastisch
ausgedrückt12; die Satzverknüpfungen haben approximativen Charakter13; lokale
Vulgarismen spiegeln sich in der Schreibung14.

Dieser Sprachcharakter der Vorlage ist auch für die Übersetzung von Bedeutung.
Es ist ja anzunehmen, daß diese im Hinblick auf eine Predigt in romanischer Sprache

angefertigt wurde. Der Leitgedanke bei der Arbeit war also: Wie mache ich
meinen Hörern diese lateinische Predigt verständlich? Gewiß war der Antrieb das

unmittelbare Bedürfnis nach einem romanischen Predigttext; puristische Absichten
liegen dem Übersetzer denkbar fern. Deshalb sind auch seine «Latinismen»
(genauer: die Wörter und Schreibungen, die dem Latein näherstehen als dem damaligen
Rätoromanisch) ganz selbstverständliche Bestandteile des Textes, man darf wohl

sagen: Zeugnisse der Bequemlichkeit des Übersetzers, dem es nicht in den Sinn

kam, für einen lateinischen Begriff, den er als seinen Hörern ohne weiteres verständlich

voraussetzen durfte15, ein rätoromanisches Äquivalent zu suchen. In dieser
Tendenz zu einer unauffälligen Zweisprachigkeit kam ihm nun sein Vorbild
entgegen, das, wenn auch nur in einzelnen Zügen, zum «latinum circa romancium»

9 Cf. «superbia sacrilegium fornicationem furtum avaritia ista omnia per arte
diabolica in homine subministrantur.»

10 «Sumamus ergo nos arma angeli dei hoc est cruce Christi, ponamus contra
superbia humilitatem contra sacrilegium vera penitentiam contra fornicatione con-
tinentia contra furtu bonitatem contra avaritiam caritate contra ira patientia vera
contra discordia bona concordia et pacem verissimam.»

11 Cf. ad dextris; ad sinistris; de illa tria opera mala; per arte diabolica.
12 Z. B. «omnia opera nostra ab ipso angelo renunciata flunt omnia in conspecto

dei.» Cf. auch die Verstärkung eines Mediopassivs durch das Reflexivpronomen: «ille
angelus sese tristatur.»

13 Cf. «omnia opera nostra sive bona sive mala quodcumque facimus ab ipso angelo
renunciata flunt; Nam de illa tria opera mala quod (für korrektes de quibus) superius
scriptum est quia diabulus in Adam per malu consilium subministravit gula et cupi-
ditas et superbia istas tres causas muita mala alia generant.»

14 Cf. ortatur; facire; luxoria; oportit.
15 Man erinnere sich an die Worte «qui loquitur latinum circa romangum, maxime

coram laicis, ita quod ipsi met intelligunt totum» (oben p. 211 N 7) des andalusischen
Geistlichen I



Zur Einsiedler Interlinearversion 213

neigt. Daß er sich z.B. nicht daran stößt, den lateinischen Nominativ ille primaris
homo an der Stelle eines Akkusativobjekts in seinen Text einzufügen, ist bei der

Unbekümmertheit, die das lateinische Vorbild in diesem Punkt walten läßt, um so

verständlicher. Man ist versucht, die beiden Texte wie Bild und Spiegelbild
nebeneinander zu stellen: wo der Schreiber des einen (des lateinischen Textes) sich gehen

läßt, romanisiert er; tut der andere, der gewohnt ist, lateinisch, nicht romanisch zu
schreiben, dasselbe, so latinisiert er.

Herstellung des Textes und Übersetzung

(entsprechend dem folgenden Kommentar)

1 afunda nos des time tres causas,
2 kare frares, per aquilla tut i lo seulo perdudo.
3 aquil is: gurdus et qu il hom o mo potes (oder: homo mo potes) ille et arcullus,
ki fai di-

4 abolus (oder: diabulus) per aquillas tres causas ille primaris homo
5 cannao, si plaida ille diauolus: «in quali die quo
6 uo manducado de quii lin a[ue]s, si (oder: lin, assi) uene (oder: uen e) su auirtu

fos ouli.»
7 nus timimo semper aquillas tres periuras causas,
8 sieu ueni Adam perdudus int inferno,
9 ne no ueniamo si perdudi. prendamus

10 ieiunia contra quilla curda,
11 prendamus umilan[/ia] contra
12 contenia. aquill a sauir e, ki nos a eftristiani ueni-
13 [mo n]ominai. angeli dei aquilla ueni nos wardadura, siqu il
14 sipse saluator dis: «ueridade dico uos aquil: illi angeli...»

Gar sehr geziemt es uns, drei Dinge zu fürchten, liebe Brüder, wodurch die ganze
Welt verloren ist. Das ist: gefräßig, und wenn man (der Mensch) nur Macht
(Gewalten) hat (oder: und wenn man nur könnte) und hochmütig, denn der Teufel
macht durch diese drei Dinge jenen ersten Menschen betrogen. So spricht der Teufel:

«An dem Tag, da ihr von diesem Baum gegessen habt, werden (wörtl.: wird es)

eure Augen aufgetan.» Wir fürchten immer jene drei schlechten Dinge, wie Adam
in der Hölle verdammt wurde, darum wollen wir nicht so verdammt werden (oder:
daß wir nicht...). Nehmen wir Fasten gegen jene Schlemmerei, nehmen wir Demut
gegen Hochmut. Das ist zu wissen, daß (evtl. da) wir Christen genannt werden,
vom Engel Gottes kommt uns diese Hut (diese Hut des Engels Gottes kommt uns
zu), wie der Heiland selbst sagt: «In Wahrheit, ich sage euch dies: die Engel...»



214 Ricarda Liver

Kommentar

1 afunda. Das surs. geläufige Adverb avunda führt PI. auf abunde mit analogischem
adverbiellem -a zurück, während Gr. vom Abi. Sg. f. des Adjektivs abundus, Schu.

von einem postverbalen Substantiv *abunda ausgehen möchte. Die Annahme Pl.s
ist angesichts der großen Menge von Adverbien auf -a (cf. adina, tuttina, uschia etc.)
und der Verbreitung des Phänomens überzeugend.

Die auffällige Schreibung / für v (stimmlos für stimmhaft) gilt Su., PI. und Ro.
als Zeichen dafür, daß der Text in unmittelbarer Nachbarschaft des deutschen

Sprachgebiets entstanden sei. Cf. auch fos (6) für vos, c für g in arcullus (3), cannao
(5), curda (13) gegenüber gurdus (3). Ga. bemerkt, es seien «fast lauter Fälle, wo
das Latein versagte».

Man bewegt sich zweifellos auf ganz unsicherem Boden, wenn man bei einem
derart vereinzelten Text der Frühzeit, in der von festen orthographischen Gewohnheiten

in der Vulgärsprache, geschweige denn Normen, noch gar keine Rede ist
(Bifrun muß auf diesem Gebiet im 16. Jahrhundert Pionierarbeit leisten!), aus den

Schreibungen Schlüsse ziehen will. Man könnte allenfalls vermuten, / für v stelle
einen Versuch dar, v von u zu unterscheiden. In beiden Fällen steht der durch /
wiedergegebene Laut in unmittelbarer Nachbarschaft eines u, was sonst im Text
nicht vorkommt. Aus der Schreibung c für g Rückschlüsse auf den Lautwert zu
ziehen, scheint mir angesichts der beiden Wörter gurdus (3) und curda (13), deren
Anlaut doch wohl derselbe war, nicht geraten16.

Die steigernde Bedeutung, die afunda hier hat, teilt es mit it. assai, fr. assez, aber
auch lat. satis (cf. Blaise, s.v.); noch in der modernen Sprache kann es, nachgestellt,
diese Bedeutung haben: cf. bainjmal avuonda, DRG 1, 642.

nos des. Des von decet wird von Ga. und Gr. als typisch für das Vorderrheintal
bezeichnet; PI. macht aber zusätzlich auf engad. deschair aufmerksam. Ro. und Ga.

halten das s von des wie das von dis (14) für s, Ga. vermutet sogar: «vielleicht noch
mit /-Verschluß (ts) zu lesen.» Für s sprechen aoit. Parallelen mit der Graphie x:
dex (Bonvesin Nr. 63 bei Contini, Poeti del Duecento I, p. 705), se dexe (Anonimo
Genovese VIII, 256, op. cit., p. 705). Im heutigen Surs. wird die Form noch

unpersönlich, genau wie hier, verwendet (ei deschä), nur wäre die Voranstellung des

16 Genau das gleiche Schwanken zwischen c und g findet man in den zwei stark
vulgärsprachlichen räto-lateinischen Urkunden aus dem Jahre 744, die E. Tiefenthaler

in der Festschrift für A. Kuhn (Weltoffene Romanistik, Innsbruck 1963,
p. 193 ss.) besprochen hat (cf. auch H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St. Gallen,
Zürich 1863-1866, Bd. 1/10, Nr. 9): ex entecru neben ex entegru, conrocaverunt, rocavit
neben rogavit, rogelus, rojetus. Hier erscheint auch p für b: appati, Dagopirti,
satzphonetisch bedingt in sup presentia.



Zur Einsiedler Interlinearversion 215

Pronomens nicht möglich (ei descha a nus); hier wird sie auf die enge Anlehnung
an den Vorbildtext zurückzuführen sein.

time. Ga., Gr. und Su. stoßen sich an der Endung im Vergleich mit dem andern im
Text vorkommenden Infinitiv, den sie sauire (12) lesen. Ist aber sauir e (e < est)
zu lesen, wie schon PI. vermutet, so haben wir in beiden Fällen die orthographisch
treue Wiedergabe der Lautung, wie sie noch heute gilt: abgeschwächtes Schluß-/1

im Infinitiv vor Konsonant (time tres), hörbares vor folgendem Vokal (sauir e).

Bei dieser extrem vulgären Schreibung der Endung wäre es abwegig, im i der
unbetonten Silbe einen Latinismus sehen zu wollen; vielmehr handelt es sich, wie
Ga. bemerkt, um eine Schreibung i für e. Gewiß hat hier der Übersetzer eine

orthographische Gewohnheit ins Rätoromanisch übernommen, die ihm aus der lateinischen

Schreibtradition der Zeit geläufig war: i für e, und zwar sowohl für offenes

wie für geschlossenes, für betontes wie für unbetontes, ist in den rätolateinischen
Schriftstücken des Mittelalters an der Tagesordnung17. Auch der lateinische
Vorbildtext kennt diese Schreibung (oportit, facire).

tres causas. Diphthongierung fehlt in unserem Text noch durchwegs: tres (1, 4, 7),
is (3), e (12, wenn die Interpretation als est richtig ist), timimo (7); auirtu (6),

inferno (8). Zu beachten ist, daß auch bei den später diphthongierten Vokalen die

Schreibungen e und i durcheinandergehen.
Causas hält Ga. für einen Latinismus (er verweist auf fr. cause neben dem Erbwort

chose); mit Recht hält ihm Gr. entgegen, das Wort werde hier nicht in der
Redeutung 'Ursache', sondern als 'Sache, Ding' verwendet (wie schon im lateinischen

Text) und könne sehr wohl Erbwort sein. Gerne wird man Ga. darin zustimmen,

daß zur Wiedergabe eines palatalisierten k dem Schreiber die orthographischen
Mittel gefehlt hätten (wie bei des, dis); ob aber das k von causas (1, 4, 7) kare (2),
manducado (6) tatsächlich palatalisiert war, hängt mit der schwierigen Frage
zusammen, ob k vor betontem a im Vorderrheintal unterhalb Disentis ursprünglich
erhalten oder durch Regression wiederhergestellt worden sei18.

17 Cf. R. v. Planta, Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des 8.-10.
Jahrhunderts, 2. Exkurs in Helbock, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis zum
Jahre 1260, Innsbruck 1920-1925, p. 64; neuerdings E. Tiefenthaler, Zur Sprache
zweier rätoromanischer Urkunden, op.cit., p. 197. Für dasselbe Phänomen auf
italienischem Gebiet cf. F. Sabatini, Un'iscr. volgare romana, p. 62 ss., mit Literaturangaben

p. 62 N 2. Zum Spätlatein ausführlich B. Löfstedt, Studien über die Sprache

der langobardischen Gesetze, Uppsala 1961, p. 21 ss.
18 Für eine vom Zentrum Chur ausgehende rückläufige Bewegung tritt Gärtner

im Handbuch der rätoromanischen Sprache und Literatur, Halle 1910, p. 191 ss., ein;
dagegen meldet M. Lutta, Der Dialekt von Bergün, Beih.ZRPh. 71 (1923), 153, seine
Bedenken an; cf. von p. 148 an. Zum Problem ferner J. Huonder, Der Vokalismus



216 Ricarda Liver

2 kare frares. Zunächst fällt auf, daß der Elativ der Vorlage nicht wiedergegeben
wird (cf. auch unten zu periuras, 7, für pessimas); das moderne carissim ist stark
literarisch und wird von Schmid, DRG 3, 341 als Italianismus bezeichnet (engad.
charischem, seit Bifrun bezeugt, ist weit mehr in der Sprache integriert). Zu einer

Paraphrase mit einem steigernden Adverb fehlt dem Übersetzer begreiflicherweise
die Distanz vom lateinischen Text.

Gr., der zwar kare als Latinismus «ohne Rücksicht auf den Plural frares» auffaßt,
weist als erster Interpretator auf Zeugnisse eines alten Zweikasussystems in unserem

Text hin (cf. ouli 6, das Gr. zwar, wie wir noch sehen werden, als Dativ deutet,
nominai 13, perdudi 9). Aebischer, in seiner Studie zum i-Plural im Italienischen19,

zeigt sich in einer Anmerkung (zu p. 108) skeptisch gegenüber der Beweiskraft
dieser Formen: der Text sei zu kurz und uneinheitlich, als daß Schlüsse aus ihm
gezogen werden könnten, Beispiele für den Akkusativ fehlten, ferner sei kare neben

perdudi und nominai zweifelhaft. Das letztgenannte Bedenken wird durch die
besprochenen orthographischen Charakteristiken des Textes entkräftet. Den andern
ist immerhin entgegenzuhalten, daß doch wenigstens alle im Text vorkommenden
Nominative der 2. Dekl. im Plural auf i resp. e lauten: A:are (2), ouli (6), perdudi (9),
christiani (12), nominai (13), angeli (14, evtl. auch 13). Dazu kommt die auch hier
sichtbar durchgeführte Flexion des prädikativischen Partizips, die sich im Surs. bis
heute erhalten hat: perdudus (8), perdudi (9), nominai (13); zu perdudo (2) cf. infra
ad loc.

Ett. gelangt auf Grund seiner nicht ganz vorurteilsfreien Interpretation (cf.
infra zu mopotesille 3, in quali die quo 5-6, ki nos a cristiani 12) zum Schluß,
der Übersetzer habe im Text 6-7mal «fälschlich den Nominativ» für den Akkusativ
gebraucht, also auf grobe Weise das damals noch herrschende Zweikasussystem20

verletzt; daraus zieht er den schon erwähnten Schluß auf die Deutschsprachigkeit
des Übersetzers.

per aquilla tut i lo seulo perdudo. Hier beginnen die paläographischen
Schwierigkeiten, nicht so sehr an den eben transkribierten rätoromanischen Wörtern als

am darunterstehenden lateinischen Text und einer rätorom. Marginalie.
Zuerst zum lateinischen Text: In der Ausgabe von Migne (PL 40, 1354) fehlt der

der Mundart von Disentis, RF 11 (1900), 431 ss., bes. 453ss.; H. Schmid, Palatalisierung

von c, g vor a im Romanischen, VRom. 15 (1956), 53ss., bes. 61 ss.
19 La finale -i des pluriels italiens et ses origines, SLI 2 (1961), 73 ss.
20 Gestützt auf Untersuchungen über die Verwendung von Rectus und Obliquus

bei Ortsnamen in rätischen Urkunden des Mittelalters gelangt er zur Vermutung,
daß die Zweikasusrektion im Westladinischen erst nach dem 13. Jahrhundert
untergegangen sei. Vorsichtig gegenüber einem Schluß auf den Zeitpunkt des Deklinationszerfalls

aus Ortsnamen zeigt sich H. Schmid in seiner Studie Zur Geschichte der
rätoromanischen Deklination, VRom. 12 (1951), 21-81, bes. p. 48.



Zur Einsiedler Interlinearversion 217

Relativsatz überhaupt. Bei einem eigenen Zusatz des Schreibers unseres Codex ist
von vornherein mit Vulgarismen zu rechnen. Ein orthographischer ist tottus, für
einen syntaktischen bin ich das ursprüngliche per quem des eingeschobenen Satzes

(per quem tottus mundus perit) zu halten geneigt, nämlich für eine latinisierende
Verkleidung eines romanischen perque, der relativisch-kausalen Konjunktion, die
in allen romanischen Sprachen vorkommt21. Eine spätere Hand - es wäre wichtig,
zu wissen, ob es der Übersetzer selbst war - korrigierte dann quem in quas. Ferner
wurde eine Randbemerkung hinzugefügt, deren Überreste (das Pergament wurde
beim Binden am Rand geschnitten; dieser ist übrigens so stark abgegriffen, daß die
Ruchstaben nur noch sehr schwach leserlich sind) von den Kommentatoren
verschieden gelesen wurden: Gr. are eslo seulo; PI. tare eclo (od. edo) s.; Ro. iare edo s.;
Foe. zare esto s.; Re. liest are \ tilo seulo, was er zu quare tutilo seulo ergänzt.

Über Vermutungen kommt man wohl hier nicht hinaus; je nachdem, wie man die
Chronologie der Korrekturen aufstellt, kommt man auf andere Interpretationen
des rätoromanischen Textes. Das sicherste scheint mir, einmal von diesem auszugehen,

so wie er in der Handschrift steht.
Gr. und mit ihm die meisten möchten aquilla in aquillas korrigieren. Ro. zieht die

Möglichkeit eines «neutre, ou, si Ton veut, un feminin-neutre» in Retracht, also ein

unpersönliches 'wodurch' gegenüber dem geschlechtlich bestimmten Relativum
'durch welche'. Dies würde der vulgären Form per quem des lateinischen Textes
entsprechen. Die Korrektur von quem in quas wird einen späteren Versuch zur
Herstellung eines korrekten Textes darstellen (wenn sie vom Übersetzer selbst wäre,
würde man von ihm auch aquillas in seiner Wiedergabe erwarten; jedenfalls wäre
dann ein Versehen an diesem Wort höchst unwahrscheinlich!), ebenso quare am
Rand, wenn wirklich so zu ergänzen ist.

Parallelen zu einer Konjunktion per aquella lassen sich im Altengadinischen und
im Altitalienischen finden. Sie stammen zwar nicht aus dem kausalen Bereich, weisen

aber dieselbe Bildung auf wie per aquella: finales sün talia chia braucht Planta
in seinem Katechismus (Puschlaf 1582, p. 55), in talia chia Bifrun (im Vorwort des

Erasmus zum N.T., p. 8,8 und Thess. 1, 5, 10); bei ihm begegnet temporales in
aquella che (Mt. 1,11), das genau dem ait. in quella che (Dante, Inf. 12, 22-23)
entspricht.

Anlautendes a- beim Demonstrativum und Relativum (cf. aquil m. 3, aquillas 4,
7, aquil(l) n. 12,14, aquilla 13) kommt im Engadin, wie Gr. bemerkt, bis in 17.
Jahrhundert vor. Bei Bifrun ist es die Regel22.

Als Kausalkonjunktion deutet auch Ett. per aquilla; nur schießt seine Interpretation,

wie mir scheint, bedenklich über das Ziel hinaus: Er möchte das Schluß-a

21 Cf. J. Herman, La formation du sgstime roman des conjonctions de Subordination,
Berlin 1963. Zu lat. per quod cf. p. 95, zu fr. por que p. 188 ss., zu it. perchi p. 193 ss.

22 Cf. span. aquel(la).



218 Ricarda Liver

als a < habet von aquill abtrennen; intransitives perder wäre dann, wie häufig in
Oberitalien, mit habere statt esse konjugiert. Zu per aquill vergleicht er per aquei
bei Bifrun, wozu allerdings zu sagen ist, daß diese Konjunktion bei Bifrun durchwegs

parataktisch verwendet wird, während unser per aquilla doch wohl subordinierend

ist wie lat. per quas. Dafür hält es auch Ett.; wenn er aber behauptet,
aquilla allein (13) könne geradezu mit it. che, lat. quia «gleichgesetzt» werden, übersieht

er, daß der konjunktionale Charakter des Ausdrucks per aquilla nur durch
das Zusammenwirken von Präposition und Demonstrativum zustande kommt.
Ferner geht er so weit, aquill als den «graphischen Ausdruck von aquei» zu bezeichnen.

Es ist nicht einzusehen, was den Schreiber, wenn er wirklich aquei gesprochen
hätte, zu einer sozusagen historischen Graphie aquill hätte bewegen sollen. Mit
ebensoviel Recht könnte man dann das Fehlen der Diphthonge im Text auf das

Konto der Schreibung schieben.
Ma. geht einmal mehr eigene Wege in der Abtrennung der Wörter. Er liest per

aquill a tut üo seulo perdudo und faßt a als habet, tut als Objekt 'alles' auf, was den
Sinn doch allzu stark verändert und dazu eine ganz unnatürliche Wortstellung
ergibt.

Schleierhaft ist mir die Marginalie [tu]tilo seulo (nach Re.), die in dieser Form ja
nicht zu einer Verdeutlichung des Textes beitragen würde. Gr., der eslo liest, sieht
hier eine Ergänzung der im Text fehlenden Kopula. Lieber möchte man diese mit
Foe. im i von üo des Textes vermuten. Man stützt freilich nur eine Hypothese mit
der andern, wenn man dazu das ebenfalls s-lose e von Z. 12 vergleicht; ferner wäre
der Verlust von i im «Artikeloid» in unserem Text vereinzelt (cf. ille 4, 5, il 13,

allenfalls auch 3, illi 14), aber aus satzphonetischen Gründen hier verständlich.
Die Lesung von Be. ist die paläographisch überzeugendste; wenn sie richtig ist,

betrifft die Korrektur nicht tut ilo seulo, was ja genau so auch am Rande steht,
sondern per aquilla, wie oben vermutet wurde. Unter diesen Voraussetzungen
könnte man folgende Chronologie der Korrekturen aufstellen: Unser Übersetzer gab

per quem durch per aquilla 'wodurch, weshalb' wieder; eine spätere Hand verbesserte

im lateinischen Text per quem in per quas. Weil dies nun der rätoromanischen Form

per aquilla nicht mehr entsprach, hatte der Korrektor das Bedürfnis, sie durch ein

lat. quare, das Äquivalent von 'wodurch', zu erklären.
Seulo, ein (allerdings sehr volkstümliches) Wort der Kirchensprache, wie PI.

bemerkt, bezeugt nach Gr. wie ouli eine westrätische Lautstufe für -cul-, cf. lo seule

des Eulalialiedes (v. 24). Das moderne secul 'Jahrhundert' (neben dem gebräuchlicheren

tschentanef) und seine Ableitungen sind natürlich gelehrte Bildungen neueren

Datums; seulo hat sich nicht durchgesetzt.
Su. vermutet in tutt lo seulo perdudo (so liest er) neutrale Formen (er verweist

auf Reste neutraler Formen im Provenzalischen bei Diez, Gramm.1 II, p. 41); wenn
das zutrifft, lassen sich sämtliche Partizipien im Text in ein Zweikasussystem



Zur Einsiedler Interlinearversion 219

einreihen: perdudo als Nom. n. neben perdudus (8), perdudi (9) und nominai (13)
Nom. m., cannao (5) Obl. (cf. dazu unten), manducado, auirtu (6) unpersönlich
(cf. unten).

3 aquil is. Die Kommentatoren, die eine Übersetzung geben (PL, Gr.), haben beide

'dieser ist'. Ich bin eher der Meinung, aquil sei n., entsprechend dem lat. hoc, in der

explikativen Bedeutung von 'id est'. Auch Z. 14 ist aquil n., wie Su. dort feststellt.

gurdus. Der Übersetzer gibt das lateinische Abstraktum (dazu ist gula im
kirchensprachlichen Sündenregister - cf. Confessione umbra!23 - längst geworden)
unbeholfen mit einem Adjektiv auf -osus wieder (so auch superbia durch arcullus). Sp.

spricht von der «volkstümlichen Abneigung gegen Abstrakta» und verweist auf
lateinische Parallelen bei Schuchardt, Festschrift Mussafia, p. 28/29 («de attinctione
vel attincto», «quae passio vulgariter dicitur scortüatus»). Allerdings verwendet
unser Übersetzer unten, wo er wiederum lateinische Abstrakta wiederzugeben hat,
durchwegs ebenfalls abstrakte Bildungen, und zwar eigenständige, durch die er
ausnahmsweise eine gewisse Freiheit von seinem Vorbild beansprucht (cf. unten
zu Z. 10-12).

Zum Formalen bemerkt PL, die verwandten rätoromanischen und italienischen

Adjektive (anguord, inguord, ingordo) entbehrten sämtliche des Suffixes -osus; er
konstruiert folgendermaßen: ingurgitare > *ingurgdare, *gurgitosu > *gurg-
dosu; das Substantiv curda (10) hält er für ein Postverbale von *ingurdare.
Umgekehrt leitet Gr. gurdus von curda (< vlat. gurga 'gurges') ab; die Lautung d statt
des zu erwartenden g hält er für eine Wirkung der Dissimilation. Die Herleitung
aus lat. gurdus 'dumm' lehnt er aus semantischen Gründen ab. FEW s. gurdus
(4, 328) verzeichnet aber für das mfr. gourd die Bedeutung 'opulent, riche', gordön
'riboteur, gourmand' und führt altitalienische Parallelen an: amail. gordo 'avido',
com. gordo 'abbondante', Arbedo gurd, Firenzuola (Cas. 27) avey la gurda Auch
ingordo wird DEI s.v., jetzt auch von Devoto, von gurdus abgeleitet. FEW, loc.

cit., vermutet, nicht das zuerst belegte 'dumm', sondern das konkrete 'stumpf, dick'
sei die ursprüngliche, 'dumm' eine übertragene Bedeutung von gurdus. Von dieser

Grundbedeutung aus würde man (ohne den Umweg über das übertragene 'dumm')
mühelos zu 'gierig, gefräßig' gelangen.

Die Ableitung mittels -osu begegnet nach AIS 4, 718 'un ghiottone', vereinzelt
auch in Italien: Punkt 172 gy,rdus (Prov. Cuneo), 424 inggrdios (Reggio Emilia);
curda, das eine Kreuzung von vlat. gurga und gurdus darstellen könnte (was
Gr. in Betracht gezogen, aber als semantisch unhaltbar verworfen hat), ist durch
den Beleg aus Firenzuola für ein weiteres Gebiet gesichert.

23 Cf. E. Monaci, Crestomazia italiana dei primi secoli, Roma-Napoli-Cittä di
Castello 1955, nuova ed., p. 6 s.



220 Ricarda Liver

3 et quii homo mopotesille. Man wagt es kaum, sich zu dieser Crux des Textes, an
der sich wohl alle Interpreten erfolglos die Zähne ausgebissen haben, noch einmal
zu äußern.

Su. liest nicht s, sondern r mit der Abkürzung für -us, was ihn zu der Deutung
führt: mo poterus ille, und zur Übersetzung: «dieser ist schlemmerhaft und jener
Mann, aber (rätisch mo) mächtig und hochfahrend». Abgesehen von den paläo-
graphischen Schwierigkeiten - dem r würde der Rogen fehlen! - wirkt die
Übersetzung auch im Abtrennen der drei Glieder syntaktisch höchst gekünstelt. Als
Demonstrativum 'der', das betont dem Vorangehenden gegenübergestellt wäre, würde
man auch eher aquil als ille erwarten. Schon Gr. meldete seine Bedenken dieser

Deutung gegenüber an.
PL, der mo für eine Dittographie nach dem vorangehenden homo hält (darin

folgen ihm Be. und Sp.), sucht in potesüle «ein Konkretum im Sinne von 'cupidus'».
Er verweist auf das it. botticello 'Fäßchen, Dickwanst', das hier in der Bedeutung
von 'Schlemmer' vorliegen könnte; in zweiter Linie zieht er auch eine Ableitung
von putto in Betracht, wenn es um erotische Lüsternheit ginge.

Be. und Ro. geben zu bedenken, daß unten, wo im lateinischen Text die drei
verpönten Dinge noch einmal zur Sprache kommen, cupiditate im rätoromanischen
Text gar nicht übersetzt ist. Deshalb vermutet Be., dies sei auch oben nicht der
Fall. Er liest potes ille, was er durch Ergänzung eines Titulus zu pote[n]s ille
korrigiert, und faßt pote[n]s ille et arcullus zusammen als Wiedergabe von lat.
superbia auf.

Ähnlich urteilt Sp. (auch seine Lesung stimmt mit der von Be. überein) und
übersetzt: «das ist der Gefräßige und jener Andere, Mächtige und Hochmütige». Zur
Verwendung von Pronomen und Artikel vergleicht er rum. omul cel bun, wo
allerdings, wie er selbst feststellt, die Stellung eine andere ist.

Später (Rez.) gibt er diese Deutung zugunsten einer Konstruktion auf, die der
Pl.s verwandt ist: Er schlägt vor, potesüle als pontesül e (< *panticellus est; cf.

REW 6207) 'ist ein Dickwanst' zu verstehen, mo eventuell als 'aber'.
Besonders phantasievoll ist die Deutung von Ett.; er trägt sie allerdings auch mit

allen Reserven des vorsichtigen Philologen vor. Ett. faßt das zweite mo als Kurzform

von movet auf, den Rest (potesüle) als einen - fehlerhaft - im Nominativ
verwendeten Plural eines Substantivs, das dem bei Carisch belegten butschalla

entspreche, einem Wort für ein bestimmtes Gebäck, das aber hier 'Kuß' bedeute, «da

ja der Ausdruck 'Kuß' für Räckereien in den mannigfachsten Verbindungen
auftaucht». Er übersetzt also: «und jener Mensch teilt Küsse aus». Abgesehen davon,
daß wir hier nicht 'Kuß für Bäckerei', sondern 'Bäckerei für Kuß' hätten (cf.
DRG 2, 346, s. bitschella, butschala < buccella, etymologisch nicht zu verbinden
mit bütschar, bitschar DRG 2, 729 ss.), wäre diese Paraphrase von cupiditas ebenso

abenteuerlich wie die Form mo und ihre supponierte Bedeutung 'teilt aus'.



Zur Einsiedler Interlinearversion 221

Ähnlich unbekümmert wie Ett.24 löst Ma. mopotesille auf in mo «forme atone de

molt», pote Äquivalent von it. podere und eine Verbform süle, 3. Pers. Sg. Ind. Präs.

von *süe(r) oder *süe(r), einem völlig hypothetischen Verb, das er von dt. zielen in
einer alten Bedeutung 'viser, tendre, aspirer ä' herleiten möchte. Seine Übersetzung
«et que l'homme convoite beaucoup de propriete (de bien)» würde im Sinn bestens

passen, nur entbehrt die Konstruktion mit mo und süle jeglicher realen Grundlage.
Richtig an Ett.s und Ma.s Überlegungen scheint mir allerdings die Vermutung,

daß die Wortgruppe mopotesille eine Periphrase von cupiditas in einem ganzen Satz

darstelle und darum irgendwo ein Verbum finitum enthalten müsse. Schon die

Länge des unverständlichen Stückes, das für cupiditas steht, legt nahe, daß der
Übersetzer, dem offenbar kein rätoromanisches Äquivalent zur Verfügung stand,
eine Umschreibung mit einem ganzen Satz versucht habe. Daß er unten das ganze
Stück «largitate contra cupiditate» ausgelassen hat, spricht nicht dagegen;
vielmehr paßte ihm hier, wo er drei Paare von Abstrakta zu übersetzen hatte, seine

oben versuchte Paraphrase gar nicht mehr ins Konzept, so daß er sie lieber einmal

ganz beiseite ließ. Überhaupt ist der provisorische und behelfsmäßige Charakter
der Übersetzung nicht zu übersehen; auch daß sie mitten im Satz plötzlich
abbricht, weist darauf hin, daß sich der Schreiber den Schwierigkeiten seines

Unterfangens nicht gewachsen fühlte.
Quii möchte ich auflösen in qu il und, in Parallele zu siqu il (13), als Konjunktion

und Artikel verstehen. Ist diese Lesung richtig, so enthält das fragliche Stück eine

Wiedergabe von cupiditas in der Form einer volkstümlichen Definition, die mit
«wenn man» eingeleitet ist. Ob qu in diesem Falle dem modernen co < quomodo
oder cu(ra) < qua hora gleichzusetzen sei, ist schwer zu entscheiden; semantisch
würde man cura bevorzugen.

Die Vexierfrage ist nun: Wo steckt das Verb? Zwei Möglichkeiten, die jedoch
beide erhebliche Schwierigkeiten mit sich bringen, bieten sich an:

Liest man et qu il hom o mo potes, so könnte man o habet deuten. Freilich wäre
aus dem Gebiet, dem der Text aller Wahrscheinlichkeit nach entstammt, a als

3. Pers. Sg. von habere zu erwarten; o ist auf das Oberengadin, Surmeir und
Tavetsch beschränkt (cf. DRG 1, 570). Noch gewichtiger ist der Einwand, daß eine so

stark verkürzte Form beim übrigen Lautstand unseres Textes aus dem Rahmen
fallen würde. Von habet dürfte man etwa *ave erwarten25; immerhin haben wir
Fall des Endvokals auch in den Verbformen des (1), dis (14).

Mo wäre in diesem Fall als 'nur', potes als Plural von poter 'Macht', mit einer
Schreibung, die in Nachahmung der gesprochenen Sprache das abgeschwächte
Schluß-r vernachlässigt (wie time 1), zu deuten, das Ganze also 'und wenn der

24 Mit dem Unterschied, daß Ett. selbst gewisse Bedenken zu seiner Deutung
anmeldet, während Ma. zuversichtlich feststellt: «Et la lumifere parait se faire.»

25 Cf. habe in der Würzburger Federprobe.



222 Ricarda Liver

Mensch (oder: man) nur Macht hat'. Daß cupiditas im lateinischen Text weder
erotische noch schlemmerhafte Begehrlichkeit, sondern Besitz- und Machtgier
bedeutet, lehrt das «Gegenmittel» largitas 'Freigiebigkeit'26.

Die zweite Möglichkeit wäre die, das Verb in potes zu sehen, das lat. potest
repräsentieren könnte (allerdings sind sonst sämtliche intervok. -/- im Text zu -d-

erweicht). Von der Bedeutung her gesehen ist aber diese Lösung noch unbefriedigender:

«und wenn der Mensch (homo) nur kann». Man könnte potes aber auch als
endbetonten Konjunktiv Plusquamperfekt (potuisset) resp. Konditional auffassen.
Wenn man bedenkt, daß im modernen Surselvisch puder vorzüglich 'mögen' heißt,
darf man ein potes (mod. pudess) 'möchte' als eine Annäherung der Idee von 'cupere'
wenigstens in Betracht ziehen.

Störend bleibt in jedem Fall das nachgestellte ille.

et arcullus. Parallel zu gurdus steht ein zweites Adjektiv auf -osu, arcullus. Gr.
vermißt andere Belege von ahd. urguoli (> fr. orgueü, it. orgoglio) auf rätischem
Gebiet, aber PI. zitiert rugeglius bei Carisch. Zum anlautenden a- gibt es altitalienische

Parallelen: arghoglo, arghollio27.

ki fai di-jlabulus28 per aquillas tres causas ille primaris homo l5cannao.
Auch die Probleme dieses Satzes, deren Lösungen sich gegenseitig bedingen, sind

von den Kommentatoren auf die verschiedensten Weisen angegangen worden. Zu
klären sind der Wert von ki, die Bedeutung von fai, die Form von cannao (Verbum
finitum oder Partizip?) und der Ausdruck i7/e primaris homo, der anstelle eines

Akkusativobjekts steht.
Gr. hält ki für das surs. tgei, Fragepronomen, das er von lat. quis herleitet, und

übersetzt demzufolge den ersten Teil des Satzes als rhetorische Frage: «Was macht
der Teufel?»29 Mit Recht hat PI. eingewendet, eine solche Freiheit in der
Textgestaltung sei unserem Übersetzer gewiß nicht zuzutrauen. PI. geht sicher nicht
fehl, wenn er ki, das ein quia der lateinischen Vorlage wiedergibt, für die allgemein
romanische Konjunktion que, hier mit kausaler Bedeutung, ansieht30; fai erklärt er

26 In der Fortsetzung des Textes bei Migne wird diese Bedeutung von cupiditas
ganz klar, sowohl durch die Doppelung mit avaritia als auch durch die
entgegenwirkenden Tugenden: «contra cupiditatem et avaritiam, paupertatem spiritus et ele-

emosynarum largitionem.» Im Text des Einsiedler Cod. 199 ist die Tugend, die die
avaritia aufhebt, die Caritas.

27 Cf. Monaci, Crestomazia, Glossar s. orgoil.
28 So wird allgemein gelesen; nach dem Original könnte man aber mit ebenso großer

Berechtigung die Lesung diabolus vertreten.
29 Ihm folgt Ett. in seiner Übersetzung.
30 Daß er sie mit Rydberg auf lat. quia zurückführen möchte, ist wohl heute nicht

mehr haltbar; cf. Schmid, DRG 3, 138, der quid für den Ausgangspunkt der romäni-



Zur Einsiedler Interlinearversion 223

als parenthetisches 'das macht', in der Weise von Luthers «das macht er ist ge-
richt'». Für PI. wie für Su. ist cannao 3. Pers. Sg. Perf. (< -avit); seine Übersetzung
lautet daher: «denn (das) macht, der Teufel hat... betrogen».

Gr. hingegen faßt cannao als Part. Perf. auf (so auch Ga.) und ist der Meinung,
das Fehlen des Hilfsverbs, das sich dann bei manducado (6) wiederhole, sei im Ausruf

gerechtfertigt. Er löst also den Satz dramatisch in Frage und Antwort auf, eine

Antwort, die in dieser Form einem Klageruf («jener erste Mensch betrogen!»)
gleichkäme 1

Im andern Extrem (was die Stillage angeht) bewegt sich Be., der die Wörter ki fa
als einen erklärenden Einschub des Übersetzers auffaßt: «qui fa qui dice (il
testo)», wobei er ki als eccum + hic versteht31.

Überzeugender als alles bisher Vorgetragene scheint mir der Versuch von Sp.,

fai... cannao als */a«7 ingannatum zu deuten: «'jemand zum Betrogenen machen'
ist ausdrucksvoller als 'betrügen'»32. Ob es wirklich ein Bedürfnis nach farbigerem

sehen Konjunktion hält. Eine Unterstützung dieser These liefert die Konjunktion que
in der Audemarus-Urkunde von 744 (zum Wortlaut cf. Tiefenthaler, loc.cit.), dort
mit finaler, allenfalls konsekutiver Bedeutung gebraucht: «costa me dare adque donare
Audemaro appati de parvola terrola mia que intir vivo servia Audemaro et ille me
notrice ...»

31 Qui(ä) ist engadinisch, während die Surselva cheu, die Sutselva co als Lokaladverb
braucht.

32 Sp. verweist auf seinen Aufsatz Sgntaktisch-Stilistisches aus den span.-port.
Romanzen, ZRPh. 35 (1911), 192 ss. Dort führt er p. 198 Beispiele aus den Romanzen
für facere + Partizip anstelle eines einfachen Präsens an, am charakteristischsten
7?om. 153, wo die beiden Ausdrucksweisen unmittelbar nebeneinander stehen: Avisä-
moste ä ti, el Reg, Nos te hacemos avisado, Que Spitzer vermutet: «Der Ausgangspunkt

dürfte in Fällen liegen, wo die lat. Wendung aliquem certiorem facere
wiedergegeben werden soll, vgl. auch it. ti faccio avvertito.»Der Ursprung des Phänomens, das
gewiß in den Zusammenhang der vlat. verbalen Periphrasen gehört (cf. J. B.Parera,
Particularidades sintäcticas del latin medieval, Barcelona 1953, p. 159ss., wo aber nur
facere + Infinitiv anstelle eines Verbum finitum begegnet; derselbe pleonastische
Gebrauch von fare findet sich auch bei Jacopone da Todi, cf. Glossar ed. Ageno,
s. fare), wird jedoch eher dort zu suchen sein, wo eine Fügung aus facere und Partizip
(resp. Adjektiv) im Sprachgebrauch einem einfachen Verb desselben Stammes
gleichkommt, wie das bei salvum facere und salvare der Fall ist. Instruktiv sind die Varianten

der Itala-Hss. z.B. zu Matth. 1,21: ipse enim salvum faciet populum suum, Var.
salvavit; 14,30: Domine, salvum me fac, Var. salva me und libera me; 27,42: Alios
salvos fecit, se ipsum salvum facere non potest, Var. non potest salvare.

Eine der unsrigen verwandte Periphrase zitiert D. Norberg, Manuel pratique du
latin midiival, Paris 1968, p. 54: clausa occella reddens aperta. Vorstufen im älteren
Latein zitiert M. Gougenheim, Etude sur les piriphrases verbales de la langue francaise,
Paris 1929, p. 148 N 1: reddam impetratum für impetrabo Plaut. M//es 1214, effectum
dabo Ter. Eun. 212; dazu wären, unmittelbar zu unserem Problem, zwei spätlateinische
Belege aus dem ThLL s. facio (IV, 112) anzuführen: Barnab. 2,6 haec vacua fecit



224 Ricarda Liver

Ausdruck oder stärkerer Retonung der Handlung war, was den Übersetzer zu dieser

Wiedergabe führte, und nicht vielmehr die Verlegenheit, das metaphorische circum-
venit ins Romanisch umzusetzen, ist mir zweifelhaft33.

Sollte die oben vorgeschlagene Deutung von o habet zutreffen, so könnte
natürlich auch hier hom o cannao gelesen werden. Für ki fai wäre dann auf Pl.s Deutung

(«das macht, der Teufel...») zurückzugreifen.
Zur Form cannao bemerkt Gr., daß auch in [n]ominai (13) das intervokalische -d-

geschwunden ist. Er verweist auf surs. angonnar (mod. enganar), engad. ingianner,
Formen mit Präfix, während unser cannao ein Simplex *gannare voraussetzt34.

ille primaris homo. Ga. rechnet primaris unter die lateinischen Wörter, deren er
recht viele im Text findet, während Gr. und PI. darin ein Lehnwort mit Reduktion
von -ius auf -is sehen. PI. macht darauf aufmerksam, daß das moderne primari ein
Buchwort sei und heute in der Surselva in + primus > emprem Primarius
verdrängt habe. Zum Gebrauch von ille primaris homo als Objekt vergleicht er tundi
meo capilli 'schere meine Haare' aus den Kasseler Glossen Z. 17. Ett. sieht hier eine

Bestätigung seiner These vom deutschsprachigen Verfasser.

Sp. (Rez.) versucht, dem störenden Nominativ auf andere Weise beizukommen:
Er faßt, anders als in ZRPh. 36, ille primaris homo cannao als absoluten Nominativ,
'nachdem der erste Mensch überlistet worden ist', und nähert sich so der Auffassung
Gr.s (cf. supra p. 223). Zu den Bedenken, die sich gegen eine derart freie Umgestaltung

des lateinischen Textes in einer Interlinearversion erheben, kommt noch ein

weiteres: bei cannao würde man in diesem Falle auch ein Nominativ-s erwarten,
wie wir es in perdudus (8) haben.

Ich bin der Meinung, ille primaris (evtl. -ius)35 homo sei eine stehende Wendung

(xaüxa xaTripYvjCTEv), Claud. Mam. epist. p. 199,1 illud dolenter faxo lacitum (i. tacebo).
Zum Gebrauch von faire im Sinn von rendre im Französischen vom Mittelalter bis ins
17. Jahrhundert cf. Gougenheim, op. cit., p. 148s.

33 Eine Parallele zu */a«7 ingannatum, sozusagen ein passives Gegenstück, bietet
der Text der lateinischen Predigt (im Einsiedler Cod.) auf der nächstfolgenden Seite,
wo es heißt: «omnia opera nostra quodcumque facimus ab ipso angelo renunciata
flunt», also eine ganz ähnliche Paraphrase für lat. renuntiantur; der entsprechende
aktive Ausdruck würde lauten: renunciata facit, analog dem von Sp. supponierten
*/aci7 ingannatum. Ähnlich begegnet in der Weihnachtssequenz Laetabundus, die
Norberg, op.cit., p. 178, wiedergibt, fit corrupta für corrumpitur.

34 Belegt ist mlat. gannum und gannatura 'Spott, Verhöhnung' (cf. Habel/Groebel,
Mittellat. Gloss., Niermeyer, Mediae latinitatis lex. min.), welch letzteres seinerseits
von einem Verb abgeleitet sein muß.

35 Primarius in der Bed. 'premier, originaire, primitif (cf. Blaise, s.v.) kommt
schon bei Augustin vor (Conf. 13, 32, 47: videmus firmamentum caeli primarium
corpus mundi). DuCange verzeichnet «primaris pro primarius, Primare altare, non
semel in Actis Murensis Monasterii pag. 15, 25, 29». Primero im Sinne von 'originario'



Zur Einsiedler Interlinearversion 225

gewesen, mit der die Kleriker der Zeit in ihrem Gebrauchslatein Adam bezeichneten.
Deshalb konnte der Übersetzer den Ausdruck, ohne ihn syntaktisch an seine

Umgebung anzupassen, sozusagen in Anführungszeichen in seinen Text einfügen. Ähnlich

ist wohl der Gebrauch von diabulus zu beurteilen: Wo der Schreiber sein

Übersetzungswort unmittelbar über das lateinische Vorbild stellte, behielt er eine dem

Latein nahestehende Schreibung (-bu- oder -bo-) bei, während ihm bei freierer
Übersetzung (Auflösung des Partizips dicens in die Paraphrase si plaida ille diauolus, 5)
unwillkürlich die rätoromanische Lautung (-uo-) und der Artikel (oder ein anapho-
risches Demonstrativum, das dem Artikel sehr nahe steht) in die Feder flössen.

Si plaida ille diauolus. Gr. sieht hier ein «lat. sie im Sinne von et, wie in Frankreich
si im Mittelalter gebraucht wird»36; konjunktional (folgernd) faßt er auch das zweite
si im Text (6), das einen Hauptsatz einleitet. Dem widerspricht PL, der alle si der
Interlinearversion als Adverbien 'so' gedeutet haben möchte37. Im zweiten Fall (6)
besteht kein Zweifel, daß Gr.s Interpretation die richtige ist. Weniger eindeutig ist
der erste: Faßt man si als Adverb 'so', dann erhält es eine vom lateinischen Vorbild
ungewöhnlich stark abweichende Akzentuierung; immerhin darf man dem
Übersetzer eine Art naiver Dramatisierung des Textes zutrauen: Si plaida ille diauolus
wirkt wie eine Didaskalie zu der folgenden direkten Rede. Die Deutung von Gr.,
der si als et auffaßt, kann mit grammatikalischen Argumenten nicht abgewiesen
werden; sie ist aber vom Stilistischen her gesehen viel weniger natürlich.

Einmal mehr stehen wir einer Unklarheit gegenüber, die in einer besonderen

Übersetzungsschwierigkeit begründet liegt. Das lateinische partieipium coniundum
(dicens) wiederzugeben war gewiß eines der größten Probleme des Textes.

plaida. PI. führt die Form (< placitat) als Beweisstück für die Zugehörigkeit der
Interlinearversion zum rheinischen Rätoromanisch an, zieht aber doch in Betracht,
daß das Wort, das heute außerhalb der Surselva auf das Juristische (cf. fr. plaider)

begegnet bei Jacopone da Todi: «Tant'era lo fervore de la primera fede / oeeidennone
uno, mille lassava erede» (L. 52, 19-20); cf. noch L. 15, 22.

36 Für lateinische Vorstufen eines parahypotaktischen si cf. E. Löfstedt,
Philologischer Kommentar zur Peregrinatio Aetheriae, Uppsala 1911, p. 231, für das
Italienische A. Schiaffini, Testi fiorentini del Dugento, Firenze 1926, p. 80, für das
Französische Lerch, HFS 1, 69; bes. eingehend W.-D. Stempel, Untersuchungen zur
Satzverknüpfung im Altfr., ASNSBeih. 1, Braunschweig 1964, bes. p. 259ss.; zu si als
Verbindung zweier Hauptsätze cf. Chanson de Roland, fed. Bädier, vol. II, Gloss. s. si.
Die große Verbreitung des Phänomens im Rätoromanischen wird dem Zusammenwirken

dieser romanischen Sprachtradition mit dem deutschen Einfluß (cf. Behaghel,
Gramm. 3, 260 s.) zu verdanken sein.

37 Dies trifft für das dritte si (9) zu, das als 'so' das 'wie' des untergeordneten Satzes
(sieu 8) wieder aufnimmt.



226 Ricarda Liver

beschränkt ist, sich ehemals vielleicht über das ganze rätische Gebiet erstreckte;
engad. pied und plidentar zeugen noch von einer weiteren Bedeutung.

Die semantische Unterscheidung zwischen dem betonteren plidar 'reden,
sprechen' und dem blasseren dir 'sagen' ist schon aus unserem Text deutlich zu erkennen.
Man versuche nur, die Verben von Z. 5 und 14 zu vertauschen! Daß der Übersetzer
die Freiheit fand, vom Vorbild abweichend plidar zu verwenden, läßt ihn wenigstens

hier als recht geschickt erscheinen. Die Wahl dieses Verbs spricht doch eher

für die Interpretation 'so' von si, oder umgekehrt: das Adverb si könnte die Wahl
geradezu bedingt haben.

In quali die quo. Der konjunktionale Ausdruck kann, wie Gr. feststellt, als eine

latinisierende Fassung des rätorom. en quai di ca verstanden werden. Su. zieht bei

quali die Schreibung i für e in Betracht, bei die eine endbetonte Form, was mir beim
übrigen Lautbild des Textes (cf. z.B. die Partizipien) nicht nötig scheint.

Es ist kaum auszumachen, ob quo vom Übersetzer als co (< quomodo), che

(< quid; Gr. cä) oder als lateinisches Relativum empfunden wurde, mit andern

Worten, ob der ganze Ausdruck ihm als Latein, das dem Romanischen glich, oder
als latinisierendes Rätoromanisch galt.

Parallelen zu einer Konjunktion en quai di co/che finden sich im Altengadinischen:
temporales da que di inno/inuia che 'seit' bildet Bifrun (Kol. 1, 9) seinem lateinischen
Vorbild (Erasmus) ex eo die quo nach, modales in quai moed co (chia) begegnet im
Cudesch da las Chartas da Segl von 160038 neben einer Reihe ähnlicher Konjunktionen.

6 uo manducado de quii Unas. Zwei Dinge sind in diesem Satz so störend, daß die
Annahme naheliegt, die Klärung des einen hänge mit der des andern zusammen:
es ist das Fehlen eines zum Partizip manducado als notwendige Kopula gehörigen
Hilfsverbs (das aller Wahrscheinlichkeit nach einem habetis gleichkommt) einerseits

und die Form Unas als Wiedergabe des lateinischen Singulars ligno andererseits.

Zum ersten Problem sind folgende Auffassungen vertreten worden:
1) Gr. nimmt an, habetis fehle, deshalb sei auch das Partizip im Singular

geblieben (es wäre dies auch bei vorhandenem Hilfsverb der Fall, da es sich ja um

habere handelt!).
2) PI. versucht (wenig überzeugend) manducado als Verbum finitum (2. Pers. PI.

Praes.) zu erklären.
3) Ett. betrachtet uo als umgekehrte Schreibung für fo, dieses als terminatives

Perfekt, das Ganze als unpersönliche Konstruktion («an jenem Tage, da vom Räume

38 Bisher unveröffentlicht, Maschinenkopie im Besitz des DRG.



Zur Einsiedler Interlinearversion 227

gegessen ward»). Man möchte ihm gerne beistimmen, wenn wirklich fo dastände;
es ist aber gar nicht einzusehen, warum der Übersetzer auf diese Schreibung hätte
verfallen sollen. Fos für uos (6) erklärt sich, wie schon gesagt, als Unterscheidung
gegenüber dem benachbarten u, wie afunda (1) statt auunda.

Auch Ma. hält uo nicht für das Personalpronomen, sondern zieht es zum
voranstehenden quo; quovo sollte eine Form des Indefinitpronomens quivis darstellen, in
der statt eines zu erwartenden *quovi oder *quove Vokalassimilation eingetreten sei.

Zu manducado ergänzt er ein Hilfsverb vene und gelangt so wiederum, auf Grund
nicht zu stützender Konstruktionen (das Indefinitpronomen quivis hat in der
Romania überhaupt keine Spuren hinterlassen), zu einer «traduction parfaitement
satisfaisante et tout ä fait exacte: 'Au jour, quel qu'il soit, oü il est mange de ce

fruit'.»
Es ist natürlich nichts damit gewonnen, wenn man de quii Unas, wie Gr. das tut,

in de quülas Unas korrigiert. Zur Fragwürdigkeit der Konjektur an sich kommt noch
die semantische Schwierigkeit: Wie sollte ein Plural von len 'Holz' den erforderlichen

Sinn wiedergeben können, da schon der Singular in der Eedeutung 'Baum'
gewiß einen ungewöhnlichen Gebrauch darstellte? Ga. bemerkt, nur im Eisack-
gebiet sei diese Metonymie geläufig. Er selbst macht den auf den ersten Blick
bestechenden Vorschlag, Unas als linyats zu lesen; die graphische Vernachlässigung
der Zischlaute (s für ts) finde sich ja auch in des (1), dis (14). Rätoromanische
Parallelen zur Stützung dieser Hypothese fehlen; FEW s. lignum gibt aber einige
Ableitungen, die zum Vergleich herangezogen werden können: afr. legnaz m. 'bois'
Metz 1220, lignas 'bäton, gourdin' Ruteb., lingnas Trois Av., Toulouse leignas, gask.
legnas 'grosse buche'.

Ma. schlägt vor: «Ce pourrait peut-etre aussi etre un frudus *lignaticus.»
Mir will aber scheinen, wenn der Übersetzer schon dieses Wort in seiner metonymischen

Bedeutung übernommen hat, dann hat er es tel quel übernommen, als len,
seinen Gewohnheiten gemäß geschrieben als lin. Was wird dann aus as? Hochwillkommen

(aber leider ist sie nicht vorhanden) wäre eine Ligatur über den beiden
Buchstaben, die uns erlaubte, aues (modern haveis) oder etwas Ähnliches zu lesen,
eine Form, die dem vermißten habetis entsprechen könnte39.

Es bestände noch eine andere Möglichkeit der Erklärung von as, die freilich die

Frage nach dem vermißten Verbum finitum nicht löste: as könnte zum folgenden si

gezogen werden, als assi, zu lesen aschi (cf. des, dis). Die getrennte Schreibung kann

39 Das Fehlen einer Ligatur wäre ja nicht verwunderlich; di (13), das selbstverständlich

zu dei ergänzt werden muß, trägt auch keine (dasselbe in der Fortsetzung des
lateinischen Textes). Ferner steht Unas so nahe an der oberen Zeile, daß gar nichts
mehr Platz hätte, hs mit Ligatur für habes verzeichnet Cappelli (Lexicon abbrevialu-
rarum, Milano 1949) p. 165 für das 14. Jahrhundert; ähnlich könnte man sich as für
aves denken.



228 Ricarda Liver

durch das darunter stehende l von ligno bewirkt sein, wie unten Z. 14 das a von
aquil wegen eines d des lateinischen Textes weit von quii abgetrennt ist. Die Funktion

von aschi als hauptsatzeinleitender Partikel wäre dieselbe wie bei si (cf. oben).
Zur Form uo vermutet Ro., unser Text stelle eine alte Stufe der Syntax dar, auf

der die Pronomina der obliquen Fälle -s hatten, die Subjektspronomen nicht: Subj.
no (9), uo (6), Obl. nos (1, 13), uos (14); dabei fehlt das Subj. pron. nos (12), dessen

-s aber vielleicht satzphonetisch (es folgt a) bedingt ist.
Manducado hält Su. für ein Lehnwort, Ga. und PI. für ein Erbwort; beide

verweisen auf das sutselv. mangear (Eonifaci 1601), dessen Imperativ mandigia sich

lautlich genau mit manduca deckt.

si uene su auirtu fos ouli. Zu si und fos cf. oben.

Gr. hatte gelesen si uene sua uirtu fos ouli und übersetzt «zeigt sich seine Kraft
euren Augen»; Su., von der gleichen Lesung ausgehend, hatte uene als findit
erklärt: «So spaltet seine Kraft eure Augen.»

Unabhängig voneinander erkannten Schu. und PL, daß abzutrennen ist: su auirtu,
und daß hier der heute noch gebräuchliche Germanismus arver si 'auftun' vorliegt.
Schu. faßt uene als 3. Pers. PL, fos als Dativpronomen, während PI. eine unpersönliche

Konstruktion, wie sie heute noch möglich wäre, ins Auge faßt: «es wird euch

aufgetan die Augen.» Fos kann, wie PL bemerkt, an sich 'vobis' oder 'vestri'
bedeuten, aber angesichts des Vorbildes wird man sich doch eher für das zweite
entscheiden.

Redenken hat PL wegen der Vorausstellung des su, die ein ganz krasser Germanismus

wäre. Ga.40, der zwar im ganzen eher zur Deutung Gr.s neigt, bringt hiezu
eine Parallele aus dem 17. Jahrhundert, aus dem 35. Psalm des J. Grass: «Eis han

lur bucca si aviert»; man könnte noch «e libers sundel si carschius» aus Huonders
Pur suveran dazustellen - freilich spielt da beide Male der Versrhythmus eine Rolle.

Ett., der doch unseren Übersetzer zu einem Deutschsprachigen machen möchte,

bringt sich selbst um dieses Argument, das das überzeugendste zur Stützung seiner

These wäre: Er löst su auf, indem er s zu uene zieht, woraus er einen Konj. Impf.
uenes macht und u als enklitisches Pronomen, entsprechend einem it. venisse-vi,

erklärt. Seine Eegründung dieser Moduswahl würde man vielleicht hinnehmen,
wenn bei der Übersetzung ein Philologe am Werk gewesen wäre und nicht ein

Mönch des 11. Jahrhunderts, der mit Mühe ein paar Zeilen in seine Sprache
umsetzte: «Im daran [an den Nebensatz in quali die quo ...] anschließenden Hauptsatze
dachte er an die Irrealität der vom diabulus behaupteten Wirkung des Essens,

wofür er natürlich den Konj. Impf, setzte.»

40 Diesmal im Handbuch der rätorom. Sprache und Lit., wo er p. 274ss. die Einsiedler
Interlinearversion bespricht, ohne jedoch wesentlich Neues zu seinem Artikel in
ZRPh. 31 beizufügen.



Zur Einsiedler Interlinearversion 229

Ro. liest nicht suauirtu, sondern suauiriu, ohne eine Erklärung zu versuchen.
Ma. möchte darin «un participe barbare *subaperitus» von subaperire (Zwischenstufe

suauiridu) sehen; er übersetzt: «il vous est ouvert les yeux en dedans.»

Die gesuchten Interpretationen von Ett. und Ma. halten vor der schlagend
überzeugenden Deutung Pl.s und Su.s ebensowenig stand wie die auf die Lesart sua uirtu
gegründeten.

Daß die Konstruktion unpersönlich ist, wie PI. und Ett. annehmen, scheint mir die

durchgeführte Deklination der Partizipien, von der schon die Rede war, zu beweisen.

Man könnte sich noch fragen, ob uene gegenüber ueni (13) nicht in uen e, modern

vegn ei aufzulösen sei; e für späteren Diphthong ei haben wir auch in tres (1, 4, 7).

In der Form ouli vermuten PI. und Su. eine Schreibung für uoli mit mouilliertem l,

während Gr. ouli zu seulo in Parallele setzt. PI. wendet dagegen ein, seulo sei ein

Wort der Kirchensprache, während egl eindeutig ererbt sei; die Schreibung ou für
uo sei auch im Altengadinischen geläufig (cf. Rifrun, cognouscher u.a.).

Zu ouli als Zeugnis eines alten Zweikasussystems cf. oben.

7 Nus timimo semper aquillas tres periuras causas. Su. faßt limimo als Adhortativ,

entsprechend dem lat. timeamus, auf; man möchte vielmehr die Form pren-
damus (9 und 11) als solchen erklären. Aus timimo kann, wie Gr. bemerkt, das heutige

temein sehr wohl hervorgegangen sein.

Die Wiedergabe von autem wird vermißt, wie weiter unten (12) die von nam;
Satzverknüpfungen sind bekanntlich in einer vorliterarischen Sprache eine

Hauptschwierigkeit (cf. auch ne 9). Su. vermutet, nus sei betontes Pronomen, was durchaus

einleuchtet.
Periuras läßt wie kare (1) den Elativ unübersetzt. Ga. und Gr. halten das Adjektiv

für einen Latinismus. Einmal mehr verfallen Su. und PI. unabhängig voneinander

auf die gleiche Deutung: Es könnte eine Kreuzung von periuras41 und peiores
vorliegen. Su. weist auf die schon lateinisch belegte Umdeutung von peierare (zu
peior) in periurare hin, PI. auf das Weiterleben von peiore in surs. pigiur, pigiurar,
aoengad. pchürer.

Zum Semantischen (peiores für pessimas) ließe sich im modernen Surselvisch
mender vergleichen, dessen ursprünglich komparativer Wert in die Bedeutung
'minderwertig, schlecht' umgesetzt wird.

8 sieu. Gr. und Ga. sprechen von Übernahme des lat. sicut mit Verlust des

Endkonsonanten; Ga. weist auf sicum in der galloitalienischen Predigt hin, ohne jedoch

41 Periurium und das dazugehörige Adjektiv waren dem Übersetzer selbstverständlich

aus den stereotypen Sündenregistern (wie sie auch in den Beichtformeln vorkommen;

cf. Confessione umbra) vertraut; auch in der Fortsetzung unserer Predigt, die der
Übersetzer gewiß zu Ende gelesen hatte, kommt das Wort vor.



230 Ricarda Liver

zu erwähnen, daß dieses natürlich lat. sie + quomodo darstellt, genau wie rätorom.
seu, sco. Su. hat diesen Zusammenhang erkannt und gleichzeitig auf Z. 13

hingewiesen, wo die Lesung si quü (Gr.) in siqu il zu korrigieren sei. Auch in diesem Punkt
stimmt PI. mit ihm überein.

ueni Adam perdudus. Auf die rätoromanische Periphrase des Passivs mit dem Verb
venire weist Gr. hin. Ob ueni Präsens (so die meisten Interpretatoren) oder Perfekt
(Su.) ist, wird sich kaum entscheiden lassen und braucht auch im Bewußtsein des
Übersetzers nicht unbedingt klar gewesen zu sein. Zu perdudus, von Ga. als Latinismus,

von Gr. als Vorstufe des heutigen perdius erklärt, cf. oben zu kare (2).

int inferno. In der Handschrift lautet die Buchstabengruppe intinoferno, wobei
das erste o durch einen senkrechten Strich korrigiert, nach der Meinung von Ro.,
Re. und Ruggieri (der ich auch zustimme) vom Schreiber selbst getilgt wurde. Gr.,
gefolgt von Ga., liest intin unferno, was natürlich als Vorstufe von surs. enten unfiern
willkommen wäre, aber paläographisch nicht zu vertreten ist. Ebensowenig läßt
sich Pl.s intin inferno halten; auch intin iferno (Foe.) ist wenig wahrscheinlich, da
der das o durchziehende Strich für ein i unverhältnismäßig lang wäre (immerhin
ließe sich sagen, dadurch hätte der Schreiber die Korrektur deutlich machen wollen).

9 ne no ueniamo si perdudi. Wenn ne wirklich die lateinische Konjunktion ne ist,
wie die meisten Kommentatoren annehmen (Su. zieht auch nec in Betracht, was
weder paläographisch zu begründen noch eine Erleichterung für die Deutung ist),
haben wir hier einen Verlegenheitslatinismus, mit dem sich der Übersetzer um die
rätoromanische Wiedergabe der Finalkonjunktion drückt (was man gut verstehen

könnte).
Seltsam ist allerdings auch in der Vorlage42 das zweimalige ne (an der zweiten

Stelle würde man eher et 'auch' erwarten), dem in der Übersetzung stilistisch die
Wiederaufnahme von sieu durch si entspricht. In Übereinstimmung mit dem
betonten nus (7) würde man auch hier nus erwarten. Man könnte sich fragen, ob nicht
vielleicht die Negation in no zu sehen sei, die beiden Teilsätze (sieu und ne no
aber dem vorangehenden Hauptsatz nicht untergeordnet, sondern asyndetisch
beigefügt seien. Ne müßte dann als inde43 'darob, deswegen' verstanden werden: «wie

42 Cf. «ne sicut Adam in inferno damnatus est, ne nos damnemur.» Der Text bei
Migne, beträchtlich abweichend, ist unmißverständlich: «ne sicut Adam nuduli expel-
lamur de paradiso.»

43 So deutet Sabatini, SLI 4 (1963/64), p. 14, das ne der Würzburger Federprobe:
Diderros ne habe diege muscha, «D. ne ha (ne rieava) dieci mosche», d.h. er verdient
lächerlich wenig bei seiner Schreibarbeit. Zum Fortleben von inde im Rätorom. cf.
DRG 1, 262 s., s. and.



Zur Einsiedler Interlinearversion 231

Adam verdammt worden ist (oder: wird) in der Hölle, darum wollen wir nicht so

(auf die gleiche Art) verdammt werden.» Jedenfalls macht die Stellung des ne

mißtrauisch gegen eine Interpretation als Finalkonjunktion: wenn der Übersetzer die
lateinische Konjunktion übernehmen wollte, dann hätte er das erste ne beibehalten,
das zweite fallenlassen müssen. Aus diesem Grunde möchte Su. umstellen: «ne no
ueniamo si perdudi, sieu ueni A. perdudus»- aber im Text steht eben die umgekehrte
Ordnung!

Gegen die vorgeschlagene Interpretation spricht freilich ein gewichtiger Faktor:
die völlige Parallelität von ne no zum lateinischen ne nos. Die beiden Wortpaare
stehen genau übereinander.

prendamus. Die eben in Betracht gezogene Deutung würde ueniamo zum Adhortativ
machen. Das steht in einem gewissen Widerstreit zu den beiden Formen prendamus,
die außer allem Zweifel als Adhortative gemeint sind. Gr. hält sie für Latinismen,
Ga. für fehlerhaft, während Su. auf die altfranzösischen Parallelen von poriomes
neben portons und pörtom für die 1. Pers. PI. hinweist. Nicht zu vernachlässigen
scheint mir die Tatsache, die auch Gr. anmerkt, daß die Endung -us beide Male in
Ligatur geschrieben ist; lateinische Schreibgewohnheit könnte mitspielen. Schließlich

ist noch darauf hinzuweisen, daß der gleiche Adhortativ in modernem Surselvisch

prendeins lauten würde, mit enklitischem -s für das Pronomen nusiA; es ist
nicht ausgeschlossen, daß dieses Verfahren schon damals angebahnt war und der
Schreiber sich für die Wiedergabe eines *prendamo-(n)us mit der lateinischen Ligatur

behalf.
Als adhortatives 'wollen wir nehmen' übersetzt auch PI. prendamus. Er umgeht

die oben besprochene Schwierigkeit des ne am falschen Platz, indem er den ne-Satz
als vorangestellt, den mit prendamus eingeleiteten als den dazugehörigen Hauptsatz
auffaßt; eine elegante Lösung, die aber der von PI. selbst anderswo ausdrücklich
betonten Wörtlichkeit der Übersetzung nicht Rechnung trägt.

Zur Wahl des Verbs prender als Wiedergabe des etwas seltsamen teneamus der

Vorlage ist zu bemerken, daß der lateinische Text in der Folge sumamusi5 in der

gleichen Bedeutung braucht, was prendamus viel besser entspricht.

10 ieiunia. Ga. möchte das Wort (wie so viele) unter die Latinismen verweisen,
denen er auch le ieiunia IHIor tempora aus der Formula di confessione umbra
zuzählt46. Ro. schwankt zwischen Latinismus und kollektivem Singular. Gr. sieht in

44 Cf. P.A.Widmer, Das Personalpronomen im Bündnerromanischen, RH 67 (1959),
95 s.

46 Im Text bei Migne steht an derselben Stelle ponamus.
46 Ieiunia hier als Latinismus zu erklären, verbietet schon der Gebrauch des Artikels;

vielmehr handelt es sich um den im Altitalienischen verbreiteten Typ von Neutra



232 Ricarda Liver

unserer Form den Ausgangspunkt von surs. gigina, während er die Wörter für
'Fasten' der andern Idiome (engad. gegün, gröd. jaiun, friaul. diziün) vom Sing.

ieiunium ableitet; sie werden aber doch wohl, wie it. digiuno, Deverbalia von einem
Verb deieiunare sein (cf. DEI s. digiuno).

contra quilla curda. Gr. erklärt contra für einheimisch «romontsch» (surs.), wie
gröd. contra. Diez. surs. (Vieli/Decurtins; cf. DRG 4, 474) verzeichnet contra aber

nur in der Verbindung pro e contra, wo die Form natürlich latinisierend ist; sonst
kennt die Surselva wie das Engadin nur eunter (surs. auch eneunter), das nach
DRG 4, 474 *contro voraussetzt; contra lebt aber im Unterengadin und Münstertal

noch weiter.
Da das Demonstrativum in unserem Text sonst aquü(lä) lautet und die beiden

Wörter contra quilla im Ms. zusammengeschrieben sind (contraqllä), kann man sich
die Frage stellen, ob nicht eine phonetisch treue Wiedergabe von contdr aquilla mit
Auslassung des a vorliege. Allerdings ist das zweite contra, wo con in Ligatur
geschrieben ist, deutlich gleich dem lateinischen Vorbild.

Zu curda cf. oben gurdus (3).

11 umilanz[a]. Der letzte Buchstabe des Wortes ist ein c, durch welches hindurch
das Zeichen 7 gezogen ist; es wird allgemein angenommen, dadurch habe der
Schreiber c zu z korrigiert. Wenn das der Fall ist, kann man kaum (wie Gr., Ga.,
Su., Schu.) das fehlende a durch einen Schreibfehler erklären: wenn der Schreiber
schon seine Aufmerksamkeit so weit diesem Wortende zuwendete, daß er es

korrigierte, mußte ihm ein so grobes Versehen unbedingt auffallen.
Ett. möchte umilanz als Plural mit der Bedeutung 'Bußübungen'47 (auch ieiunia

laßt er pluralisch auf) erklären. Angesichts der langen Liste von Abstrakta im
Singular, die in der nicht mehr übersetzten Folge des lateinischen Textes in Paaren

von je einer Sünde und einer dagegen wirkenden Tugend auftreten, würden die
Pluralformen hier sehr aus dem Rahmen fallen.

Ich frage mich, ob im Korrekturzeichen (das ein sehr seltsames z wäre) nicht
eine Abkürzung zu suchen sei, etwa für -tiaiS. Wir hätten dann umüantia,
latinisierende Schreibung eines rätoromanischen umüanza.

Im heutigen Surselvisch lautet das entsprechende Abstraktum humilitonza; es ist
mit dem Suffix -antia vom Stamm des gebräuchlicheren Substantivs humilitad

PI., die sich dem Fem. Sg. nähern: Artikel und allfällige Attribute stehen in der
femininen Form. Cf. VRom. 23 (1964), 24 und 28.

47 Er verweist auf alpinlombardische Parallelen; cf. K. Ettmayer, Bergamaskische
Alpenmundarten, Leipzig 1903, p. 40s.

48 Der schräge Strich würde das c tilgen, der horizontale über der Zeile stellte die
Ligatur dar.



Zur Einsiedler Interlinearversion 233

abgeleitet. Humüilate stand im Vorbildtext; wenn das entsprechende rätoromanische

humilitad (das aber durch die Erhaltung des vortonigen i als späte Entlehnung
gekennzeichnet ist) dem Übersetzer schon vertraut gewesen wäre, hätte er zweifellos
dieses gewählt. Umilanza wird ein Wort der rätoromanischen Predigtsprache sein49.

12 contenia. Modern bedeutet cuntegn neutral 'Betragen, Verhalten' (cf. DRG 4,

469 s.), während hier eine deutlich negative Bedeutung (lat. superbia) vorliegt. Su.

und PI. bringen die italienischen Parallelen contegna, contegno im Sinne von
'Vornehmtun', Schu. recarsi in contegno 'montare in superbia' bei. Battaglia s. contegna,

ant. 'sussiego, ostentazione', zitiert Beispiele von Jacopo da Leona und Francesco
da Barberino.

Aquill a sauir e, ki nos a christiani ueni ls [-mo n] ominai. Gr. liest aquilla
sauire, was ihn dazu zwingt, auch hier Fehlen des Hilfsverbs anzunehmen. Da er ki
als Relativum auffaßt, übersetzt er: «das (sollen wir) wissen, die ...»

PI. vermutet als erster im e von sauire die Verbform est.
Übrigens ist auch hier der lateinische Text verwirrlich; er lautet: nam hos (sie)

sciamus quia Christian (sie) dieimur, angelum Christi custodem habemus50. Es ist
fraglich, ob von hoc sciamus (so muß ja bestimmt zu korrigieren sein) der oma-Satz51

oder der folgende, konjunktionslose (angelum Christi c. h.) abhängig zu machen sei -
oder am Ende beide.

Die annehmbarste Herstellung des lateinischen Textes wäre wohl: nam hoc

sciamus: quia (kausal) christiani dieimur, angelum Christi custodem habemus. Es
empfiehlt sich aber, diese Syntax nicht zu pressen: ob quia ein faktisches quod oder eine

Kausalkonjunktion darstelle (PI. und Ro. stellen sich die Frage), war wohl weder
im Bewußtsein des Schreibers aus dem 8. Jahrhundert noch in dem des rätoromanischen

Übersetzers entschieden. Auch die romanische Konjunktion que ist ja
durchaus schillernd. Dazu kommt, daß der Rätoromane offensichtlich «der Nase

nach» übersetzte.
Ein Problem, das lauter unbefriedigende Lösungen erfahren hat, ist das a vor

christiani. Damit, daß es als lat. ad erklärt (Ro.) und mit deutsch 'als' übersetzt
wird (PL), ist nichts gewonnen. Gr. ist sich wohl der Gezwungenheit seiner Deutung

49 Im Altitalienischen ist umilianza selten (Dante Maian. 73, Not. Giac. L. 7. c);
R. R. Bezzola, Abbozzo di una storia dei gallicismi ital. nei primi secoli, Zürich 1924,
vermutet p. 234 Übernahme aus dem Französischen (humeliance, cf. Gdf., Did. 4,

527, FEW s. humilis) oder Provenzalischen (cf. umiliansa bei levy, Suppl.).
50 Bei Migne fehlt «christiani dieimur» überhaupt; dort schließt der entsprechende

Passus mit einem Participium coniunetum an das Vorangehende an: haec scientes
quia Angelos Dei custodes habemus.

61 Quia anstelle von faktischem quod erscheint in diesem an Vulgarismen reichen
Text wenige Zeilen, nachdem die rätoromanische Übersetzung abbricht.



234 Ricarda Liver

selbst bewußt, wenn er zur Rechtfertigung von a als ad eine Konstruktion «nomi-

nare aliquem ad aliquem» voraussetzt und dazu it. avere (prendere) a schijo
vergleicht. Ähnlich möchte Ett. a christiani als nähere Bestimmung von nos, das er als

Dativ auffaßt, verstehen. Er vergleicht afr. a roi Vont eslit und übersetzt - nicht
ganz deutlich - «daß uns von Christen der Name gegeben wird». Sp. (Rez.) hält Ett.
entgegen: «War a einmal der Exponent des Titels, so konnte aber ganz gut der
Nominativ stehen, vgl. afr. a und por mit Nominativ 'zur Einführung des prädikativen
Nomens nach estre tenuz (pris) oder nach soi tenir' (Tobler, V.B. I2, 270).» Tobler
gibt zahlreiche Beispiele in der Anmerkung zu Z. 147 von Li dis dou vrai aniel, ed.

Tobler, Leipzig 1884, aber keinen Fall mit nominare oder einem gleichwertigen
Verb52.

Diese Deutung führt uns weiter zu den restlichen, ebenso schwierigen Problemen
des Satzes.

Im Manuskript steht: ki nos a christiani ueni ominai, wobei ueni am Ende der
Zeile, ominai, offensichtlich geschnitten, am Rande des Rlattes zu Anfang der
folgenden Zeile steht. Es untersteht keinem Zweifel, daß dieses Wort zu nominai
ergänzt werden muß. Schwieriger ist paläographisch die bestechende Konjektur
uenimo (Ga., Su.), die den Satz (vom a abgesehen) in schönste Ordnung bringen
würde, zu rechtfertigen. Es ist nicht recht einzusehen, warum der Schreiber, wenn
er wirklich uenimo gemeint hat, die beiden fehlenden Euchstaben nicht noch
beigefügt hat; Platz dafür wäre vorhanden gewesen, und ein Versehen ist in diesem

Falle sehr unwahrscheinlich.
Andererseits ist nicht zu verstehen, warum nominai im Plural stehen sollte, wenn

das Verb nicht ebenfalls diesen Numerus aufweist. Gr. denkt an eine 3. Pers. PI.
veni < veniunt, was aber mit seiner Übersetzung «die wir als Christen werden

genannt» nicht recht übereinstimmt. Die Konjektur uenimo lehnt auch Ett. ab. Für
ihn ist ueni 3. Pers. Sg. einer unpersönlichen Konstruktion ueni nominado 'es wird
uns der Name gegeben'; aber da steht eben nominai, nicht nominado, was Ett.
zwingt, dem Übersetzer, der - nach ihm - chronisch den Akkusativ mit dem Nominativ

verwechselt, auch noch einen Anakoluth zu Lasten zu legen: «Da er aber
christiani fälschlich im Nom. setzt, verliert er die Konstruktion aus dem Sinn und
koordiniert nominado mit christiani, das Passivum wird zum Aktivum ...»

Soweit die Deutungsversuche; mir scheint, bei allen Eedenken hier und dort, daß

angesichts der Vorlage (christiani dieimur) die Korrektur uenimo doch am meisten
für sich hat.

Wenn a wirklich eine Präposition darstellt, dann kann ich mir nichts anderes

52 Die vulgärlateinischen Wendungen ad mulierem habere, ad festem advocare (cf.
Norberg, op.cit., p. 116; V. Väänänen, Introduction au latin vulgaire, Paris 1963,

p. 98) sind keine direkten Parallelen; mit nominare kann man sich einen entsprechenden

Ausdruck nicht vorstellen.



Zur Einsiedler Interlinearversion 235

denken, als daß es sich um lateinisches a, ab handle, in einer Verwendungsweise, wie
sie etwa bei antiken Etymologieangaben üblich ist: auetor ab augendo dictus53. Dann
würde sich auch der Nominativ erklären, als eine aus dem Rest des Satzes

hervorgehobene Form, die sozusagen in Anführungszeichen gedacht ist: «denn wir haben

von der Rezeichnung 'Christen' unseren Namen.» Man wüßte gerne, wie weit die

Bedeutung 'Mensch' für christianus (surs. carstgaun) zurückgeht. Dürfte man sie

für diese alte Zeit schon voraussetzen, so würde unsere Stelle verständlich; freilich
hätte der Übersetzer dann sein Vorbild in einer Weise interpretiert, die vom
rätoromanischen Sprachgebrauch beeinflußt wäre.

angeli dei aquilla ueni nos wardadura. Gr. faßt angeli als Plural auf, ferner liest
er (gefolgt von Ga., Su., Schu., PI.) aquill auem; aquill zieht er zu dei, was ihn zur
Übersetzung führt: «Engel jenes Gottes haben wir als Bewachung.» Wardadura (zu

germ. wardon) nimmt er als Indiz für einen Abfassungsort des Textes nahe der
deutschen Sprachgrenze.

Su. betrachtet angeli dei (PI.) als einen aus den Evangelien entlehnten Ausdruck,
ähnlich wie templum dei in der altfranzösischen Passion (v. 82); aquill faßt er als

Akk. PL, der angeli dei wieder aufnimmt.
PI. möchte in Anbetracht des lateinischen Vorbildes angeli als einen Fehler oder

eine ungenaue Schreibung für angelo oder angelu erklären, aquill als anaphorisches
'den'. Foe. macht darauf aufmerksam, daß die lateinische Fassung der Predigt bei

Migne angelos dei hat, nicht angelum Christi wie das direkte Vorbild unserer
Übersetzung. Nichts weist aber sonst darauf hin, daß der Schreiber jene andere Fassung
gekannt hätte. Der Text im Einsiedler Codex spricht durchwegs64 vom angelus
dei, dem Schutzengel, der dem diabulus gegenübergestellt ist; es wäre sehr seltsam,

wenn unser Übersetzer, in Kenntnis der ganzen Predigt, vom Singular abgewichen
wäre.

Ro. schlägt als erster, mit durchaus einleuchtender paläographischer Regrün-
dung, die später von Foe. (und Ruggieri) gebilligte Lesung aquilla ueni vor65, angeli
faßt er als Nom. PI. und übersetzt: «les anges-Dieu, cela nous vient en garde», oder
«teile est notre garde». Neben dieser einleuchtendsten aller vorgetragenen Deutungen,

der auch Sp. (Rez.) beistimmt, könnte man höchstens noch einen lateinischen
Gen. Sg., abhängig von wardadura, für angeli dei in Retracht ziehen, um den Singular
des Vorbilds nicht preisgeben zu müssen. Allerdings wird man dem Übersetzer nicht
gerne einen so auffälligen Latinismus zutrauen.

63 Isidor, Etgm. 10,2, als ein Beispiel von vielen.
64 Außer dem angeli eorum im Zitat (Matth. 18,10).
55 Ma. trennt ab: a quill aueni nos wardadura, und übersetzt: «d'anges gardiens

pour cela il nous est venu la garde»; man versteht aber nicht recht, was dieses von
Ma. final verstandene pour cela im Text bedeuten soll.



236 Ricarda Liver

siqu il M sipse saluator dis. Zu den Lesungen si quii, siqu il cf. oben p. 230.

Sipse, der Vorläufer von surs. sez 'selbst', wurde von allen Interpreten als ein

kostbarer Beleg, von PI. (ähnl. Ga.) als «Kronzeuge» für die Herkunft des Textes

begrüßt.
Zur etwas befremdlichen Wortstellung (Artikel + Identitätspronomen -f-

Substantiv) vergleicht PI. it. lo stesso salvatore. Es ist auch denkbar, daß den
Übersetzer sein Verfahren, den lateinischen Text Wort für Wort wiederzugeben, zu
dieser Reihenfolge (gegenüber modernem surs. il Salvader sez) veranlaßt hat.

Für Su. (gegenüber Gr.) ist saluator nicht ein Latinismus, sondern ein in die

rätoromanische Kirchensprache eingegangenes Lehnwort wie angeli dei; im heutigen
Salvader wie im synonymen Spindrader (< expignorator) lebt der lateinische
Nominativ weiter.

Zu dis < dicit cf. des (1).

Ueridade dico uos aquil illi angeli. Der Sphäre der kirchensprachlichen Entlehnungen

gehört auch ueridade an, das man kaum mit Su. als prädikativen Akkusativ
(«als Wahrheit») verstehen wird, sondern als Vulgarisierung von amen auf halbem

Wege (en ueridade ginge noch einen Schritt weiter).
Überhaupt hat der Anfang dieses Evangelienzitates (das zwar nicht ganz dem

Wortlaut von Matth. 18,10 in der Vulgata folgt) ganz den Charakter von Kirchenlatein,

das dem Verständnis der Laien entgegenkam: veritate dico vos (für vobis)
mußte dem Kleriker als Formel ebenso geläufig sein wie ille primaris homo.

Aquil möchte Gr. als Nominativ (eccum + illi) auf angeli beziehen; dann würde
aber illi überflüssig. PI. vermutet darum, aquil illi könnte Dittographie für aquilli
sein. Man wird Su. und Ma. recht geben, die aquil als Neutrum auffassen, sozusagen
als ein 'hoc', das die folgende Aussage, die als selbständiger Satz angeschlossen wird,
ankündigt. So war oben (3) hoc est mit aquil is wiedergegeben.

Man könnte gegen die hier vorgetragenen Erläuterungen einwenden, sie fügten
einer Menge Hypothesen ein paar weitere bei. Diese Gefahr lag in der Natur des

Unterfangens. Immerhin hat die Konfrontierung verschiedener Deutungen den Vorteil,

daß sie die Problematik des Textes in jedem Punkte klarmacht, und jenen
zweiten, daß sich dabei die abstrusesten Interpretationen von selbst erledigen, weil
sie sich allzu unvorteilhaft von den überzeugenderen abheben.

Liebefeld bei Rem Ricarda Liver


	Zur Einsiedler Interlinearversion

