
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 26 (1967)

Artikel: Das Tempussystem als Auffassungsschema der "erlebten Zeit"

Autor: Hilty, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 199

zählten Welt in einigen Zügen verblüffend analog ist. Mehr ist bei der Differenz der
Grundannahmen nicht zu erwarten.

Köln Harald Weinrich

Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit»

In seinem Diskussionsbeitrag Temporale Deixis und Vorgangsquantität («Aspekt» und

«Aktionsart»)1 baut K. Heger seine Tempusauffassungen weiter aus, sichert sie ab

gegen Einwände und Mißverständnisse und ist durchaus auch bereit, korrigierende
Retuschen vorzunehmen. Er setzt sich dabei mit meinen Einwänden ebenso ausgiebig

wie fair auseinander. Zum Teil wirkt sich in dieser Auseinandersetzung
allerdings etwas negativ aus, daß ich meine Linse nicht nur auf K. Heger, sondern auch
auf H. Weinrich eingestellt hatte. Zum Teil bleibt die Diskussion in meinen Augen
auch deshalb etwas unbefriedigend, weil K. Heger gewisse meiner Bedenken allzu
stark in seine eigene Gedankenwelt hineinzieht und sie nur von ihr aus beurteilt,
wobei es gelegentlich zu Mißverständnissen kommt. Seine Stellungnahme ist aber

von solchem wissenschaftlichem Ernst getragen, daß ich mich einer Antwort nicht
entziehen will. Im Anschluß daran antworte ich auch auf den oben abgedruckten
Artikel von H. Weinrich. Ich setze mich dabei nicht mit allen Details auseinander.
Mein Hauptaugenmerk gilt den Fragen, die allgemeineres Interesse verdienen.

K. Heger selbst weist auf eine grundlegende Meinungsverschiedenheit zwischen uns
hin, die weitreichende Folgen hat. Wir verstehen nicht das gleiche unter dem

Gegensatz zwischen Sprache und Rede2. Für Heger ist der Gegensatz identisch mit
demjenigen von abstrakt und konkret. Neben «Abstraktion» kann für ihn langue auch
«Summe aller paroles» bedeuten, eine Bedeutung, von der er sich aber in der
Auseinandersetzung mit H. Krenn für seine eigene Tempusforschung eindeutig distanziert.

Was ich demgegenüber unter Sprache (langue) verstehe, habe ich in meinem
Aufsatz über Das Wertproblem in der Sprachwissenschaft darzulegen versucht3.
«Abstraktion» und «Summe aller paroles» sind nur Teilaspekte von relativer Gültigkeit.

1 Cf. ZRPh. 83 (1967), 512-582.
2 Cf. p. 515-517, 522/23, 577-579 und auch 541-549.
3 Cf. VRom. 24 (1965), 5-7.



200 Gerold Hilty

Das Wesentliche der Sprache liegt in der Potentialität, der Virtualität. Der Gegensatz

zwischen Sprache und Rede entspricht - für den sprachlichen Bereich - genau
demjenigen, den Aristoteles im 9. Buch der Metaphysik zwischen Suvajxi? und

evepyeia herstellt4.
v

* >¦<. ca <j
i O,

Was existiert auf der Ebene der so verstandenen Sprache im Bereich der
Tempora? Das ist die Grundfrage, die ich hier mit aller Eindringlichkeit nochmals stelle.
Als Beispiel diene die neufranzösische Schriftsprache. In ihr besteht in meinen Augen

auf der Ebene der langue ein verhältnismäßig einfaches Beziehungssystem, das

sich so darstellen läßt5:

passe ^q plus-que-parfait
anterieur^-^ * futur anterieur\\\\\\\\W

futur

present

imparfait
passe simple

passe compose
futur compose6

^conditionnel

Das Schema zeigt eine klare Dreistufigkeit, die aufgebaut ist auf die Oppositionen
von «jetzt» (Gegenwart) und «nicht-mehr» (Vergangenheit) einerseits, von «jetzt»
(Gegenwart) und «noch-nicht» (Zukunft) andrerseits. Die Vergangenheit ist
Ausgangspunkt für eine entsprechende Gliederung auf zweiter Stufe, so daß es auch zu
ihr ein «nicht-mehr» und ein «noch-nicht» gibt. Für die Zukunft gilt grundsätzlich
das gleiche, wobei allerdings das Glied des «noch-nicht» fehlt.

Innerhalb dieser Gliederung zeigt sich eine weitere Unterscheidung. Das «nicht-

4 E. Coseriu hat kürzlich «l'arbitraire du signe» als letztlich aristotelischen Begriff
nachgewiesen (ASNS 204, 81-112). Seinem Wesen nach ist auch der Gegensatz Sprache

/ Rede aristotelisch. Nur hat - soweit ich sehe - weder die Sprachwissenschaft noch
die Philosophie bisher die aristotelische Opposition zwischen Süva^t; und Iv^pyeta auf
die Sprache angewendet. Das sorgfältige Überdenken dieser Anwendungsmöglichkeit
würde sich lohnen.

5 Über den Weg, der zum Erkennen dieses Systems führt, werde ich gleich noch
sprechen. Ein Versuch der Begründung, weshalb die temps surcomposis, die Periphrase
venir de + inf. und das conditionnel passi nicht ins Tempussystem auf der Ebene der
langue gehören und daher in diesem Schema fehlen, findet sich auf den Seiten 295-299
meiner in VRom. 24 veröffentlichten Studie.

8 Ich übernehme die Bezeichnung futur composi von A. Barrera-Vidal (Praxis des

neusprachlichen Unterrichts 4/1966, 355ss.; cf. auch die beiden Beiträge von H.-W.
Klein und A. Barrera-Vidal über «Futur proche» ou «futur composi»? in Praxis
1/1967, 37-43). Als rein formale Bezeichnung ist sie am unverfänglichsten.



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 201

mehr» und das «noch-nicht» können mit dem «jetzt» kontinuierlich verbunden oder

durch eine Lücke von ihm getrennt sein. Kontinuität wird ausgedrückt durch passe

compose und futur compose, Diskontinuität durch passe simple / imparfait und futur.
Der Gegensatz zwischen passe simple und imparfait schließlich besteht auf der Ebene
der Sprache darin, daß das passe simple eine Handlung ausdrückt, die in ihrer
Ganzheit, ihrer Globalität geschaut wird, das imparfait eine Handlung, die als im
Verlauf begriffen geschaut wird7.

Mein Schema ist viel einfacher als dasjenige, das Fleger für die neufranzösische

Schriftsprache erarbeitet8. Ich glaube, daß der Unterschied weitgehend eben durch
die verschiedene Auffassung dessen begründet ist, was wir langue nennen. Weil Heger

Sprache nur als «Abstraktion» und nicht in erster Linie als «Potentialität» sieht,
ist sie bei ihm viel weniger grundsätzlich von Rede geschieden als bei mir9. Das hat
nun auch wichtige Konsequenzen für das Problem der «Bedeutung» oder «Funktion»

der Tempora.
Ich habe die Auffassung vertreten, daß jede der in dem oben wiedergegebenen

Schema enthaltenen Tempusformen eine einheitliche Grundfunktion besitze. Daran
halte ich fest. Träger dieser Funktion ist das Tempusmorphem. Es besitzt die
Fähigkeit, bei der Verwendung, das heißt der Verbindung mit einem Semantem und
dem Gebrauch dieses Gebildes in der Rede, das ganze Tempussystem (unser Schema)

zu evozieren, die fragliche Handlung im System zu situieren und den Nullpunkt des

Systems mit dem Jetzt dessen in Übereinstimmung zu bringen, der Sprache zu Rede

verwirklicht. Diese potentielle Leistung der Tempusmorpheme habe ich bewußt als

«Funktion» bezeichnet und nicht als «Bedeutung». Heger stellt darüber ausführliche

Überlegungen an, die sich zum Teil von meinen Gedankengängen entfernen10.

Den Ausdruck «Funktion» habe ich gewählt, weil es bei den Tempusmorphemen um
die Herstellung von Beziehungen geht und ich demgegenüber den Ausdruck
«Bedeutung» für die potentielle Leistung von Semantemen reservieren möchte. Dies ist

7 Diesen Gegensatz der Schau, des Aspekts, bezeichne ich mit den Ausdrücken
komplexiv und kursiv, während ich die Ausdrücke perfektiv und imperfektiv auf die
Aktionsarten anwende. Die Aspektopposition zwischen passi simple und imparfait
beruht nach meiner Überzeugung auf zwei Möglichkeiten, Vergangenes zu erleben:
entweder als etwas Sich-Entfernendes, Zurückgleitendes oder als etwas in der
Erinnerung Herankommendes, ja Vergegenwärtigtes. Das passi composi weist den
gleichen Zeitrichtungsbezug (Aspekt) auf wie das passi simple, unterscheidet sich von
diesem aber durch Kontinuität (im Gegensatz zu Diskontinuität) im ausgedrückten
Zeiterleben.

8 Cf. p. 148-149 von Hegers Buch.
9 Darauf spielte ich mit meiner Bemerkung an, Heger mache «die Scheidung

zwischen Sprache und Rede nicht konsequent» (VRom. 24, 297). Nach seiner Erwiderung
auf diese Bemerkung zu urteilen (p. 516/17), hat sie Heger wohl nicht ganz richtig
verstanden. Cf. auch infra, p. 206/07.

10 Cf. p. 522/23 und 534, N 50.



202 Gerold Hilty

freilich weitgehend nur eine terminologische Frage. Weit über das Terminologische
hinaus geht aber das andere Problem, das Heger im Zusammenhang mit meiner
Feststellung von der einheitlichen Grundfunktion der Tempusmorpheme aufgreift.
Er hat grundsätzlich recht, wenn er, meine Meinung wiedergebend, sagt, im Bereich
der Tempusmorpheme intendiere ich «eine Gegenüberstellung von Monosemismus
auf der Ebene der langue und Polysemismus auf der Ebene der parole»11. Nur würde
ich auf der Ebene der Rede den Ausdruck Polysemismus überhaupt nicht verwenden.

Monosemismus und Polysemie können nach meiner Meinung nur auf der Ebene
der Sprache festgestellt werden. Doch das mag wieder mit der verschiedenen
Auffassung von Sprache und Rede zusammenhängen. Wenn aber Heger glaubt, meine

von ihm erwähnte Gegenüberstellung könne so interpretiert werden, daß ich «statt
der Opposition von langue und parole die Unterscheidung sprachlicher Einheiten
nach ihrem hierarchischen Rang im Auge» habe (ib.), so muß ich gegen eine solche

Deutung Einsprache erheben. Mit meiner Äußerung wollte ich lediglich meine

Überzeugung zum Ausdruck bringen, daß die Tempusmorpheme auf der Ebene der Sprache

einheitliche (und sehr allgemeine) Funktionen besitzen und daß aus diesen
Funktionen auf der Ebene der Rede in eigentlicher und metaphorischer Verwendung sehr
verschiedene effets de sens herausgeholt werden können12. Nun sollte man allerdings

11 P. 522.
12 Aus der «parallelen Argumentation», die ich in anderem Zusammenhang in bezug

auf die Kasusendungen vorgelegt habe (VRom. 24, 18-19), ergibt sich keineswegs
«eindeutig», wie Heger meint, daß ich hier «die hierarchische Rangstufeneinteilung
sprachlicher Einheiten und nicht die Abgrenzung von langue und parole» im Auge
habe (p. 517). Ich fasse allerdings Flexionsformen, in denen ein Nomen mit einer
Kasusendung verbunden ist, als Einheiten der langue, Verbindungen von Präpositionen
(welche die Funktionen der Endungen übernommen haben) mit flexionslosen Substantiven

als Einheiten des discours (der parole) auf. Dies besagt aber in dem genannten
Zusammenhang nur dies: Die Verbindung von Nomen und Kasusendung findet schon
auf der Ebene der Sprache statt, die Verbindung von Nomen und Präposition erst in
der Aktualisierung, im Übergang von der Sprache zur Rede. Ähnliches gilt etwa von
den Personalmorphemen. H. Weinrich hat die Auffassung vertreten, fr. je chante sei

nicht analytischer als lat. canto. Der einzige Unterschied zwischen beiden Formen liege
in der verschiedenen Reihenfolge von Morphem und Semantem (Ist das Französische
eine analgtische oder sgnthetische Sprache? Lebende Sprachen 8 [1963], 52-55). Bei einer
Analyse der Formen unter dem Gesichtswinkel des Gegenübers von Sprache und Rede

wird man aber einen Unterschied in der Kohärenz feststellen. Bei canto liegt die
Verbindung von Semantem und Morphem wieder auf der Ebene der Sprache, bei je chante
in der Aktualisierung. Im Gegensatz zu -o ist je auf der Ebene der Sprache als selbständiges

- wenn auch in seiner selbständigen Verwendung weitgehend eingeschränktes -
Element vorhanden. Nur so erklärt es sich, daß der westschweizerische Schriftsteller
Yves Velan einem Roman den Titel Je geben konnte. Kein lateinischer Autor hätte o

als Buchtitel verwenden können. Cf. auch die folgenden zwei von Weinrich (op. cit.,
p. 53) zitierten Fälle: Combien il est magnifique que cette bouche prononce son Je! (Claudel)

und Je est un autre (Rimbaud). - Von der Frage her, wo die Verbindung von Se-



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 203

glauben, Einheitlichkeit (Monosemismus) oder Uneinheitlichkeit (Polysemie) der

Tempusmorpheme könne man in der Analyse einer konkreten Sprache wie des

Neufranzösischen verifizieren. Ich bin auch dieser Überzeugung. Doch sehe ich mich
damit gleich wieder in Widerspruch zu Heger. Er läßt die Kontext-Semantik
Kontext-Semantik sein und glaubt ihrer nicht zu bedürfen. Wie soll denn aber die
Einheitlichkeit oder Uneinheitlichkeit der in Frage stehenden Funktionen bestimmt
werden? Ich sehe keinen anderen Weg als die induktive Suche nach einem gemeinsamen

Nenner für alle effektiven Verwendungen (Aktualisierungen), wobei bei der

Muttersprache diese Induktion durch eine gewisse Deduktion aus dem Sprachgefühl

ergänzt werden kann. Dies heißt aber: die Bestimmung geht weitgehend von
der jRede und damit vom Kontext aus, und ihr Wesen besteht gerade darin, daß sie

alle aus dem Kontext (und der Situation) stammenden Einflüsse als solche erkennt
und bei der Suche nach dem Generalnenner ausschaltet. Daß bei diesem Vorgehen
für jedes sprachliche Zeichen ein einziger Nenner gefunden werde (Monosemismus),
ist nicht zu erwarten und auch nicht der Fall13. Kontext-Semantik und Monosemi-!
mus bedingen sich keineswegs gegenseitig, wie Heger glaubt14. Im Bereich der Tem-.

mantem und Morphem stattfinde, ob in der Sprache oder erst im Übergang zur Rede,
wird man auch einen neuen Zugang zu dem Begriff des Wortes finden, den die struktu-
rale Sprachwissenschaft zum Teil etwas voreilig glaubte über Bord werfen zu können.

13 Stark schematisch vergröbert könnte man sagen, daß Polysemie vorliegt, wenn
der gemeinsame Nenner nicht kleiner ist als das Produkt der verschiedenen
Verwendungstypen.

14 Ein schwerwiegendes Problem der Bestimmung von Funktionen (bei Morphemen)
und Bedeutungen (bei Semantemen) sei hier am Rande erwähnt. Sprachliche Zeichen
kann man auch metaphorisch verwenden. Metaphorische Verwendungen dürfen aber
bei der induktiven Funktions- beziehungsweise Bedeutungsbestimmung nicht
mitberücksichtigt werden. Wie aber können wir sie ausscheiden, solange wir die eigentliche
Funktion beziehungsweise Bedeutung noch nicht kennen? Wir befinden uns mit dieser
Frage offensichtlich in einem Zirkel. Es handelt sich jedoch nicht um ein Vitiosum. In
meinen Augen existiert ein Kriterium zur Ausscheidung der metaphorischen Verwendungen,

das nicht schon die Kenntnis der eigentlichen Funktion beziehungsweise
Bedeutung voraussetzt. Ich meine den Determinationsgrad. Metaphorische Verwendungen

sind nie voll determiniert. In seiner Linguistik der Lüge (Heidelberg 1966) stellt
H. Weinrich die engumgrenzte, präzise, individuelle und konkrete Meinung der
weitgespannten, vagen, sozialen und abstrakten Bedeutung gegenüber. Daß die Grundlage
dieses Gegensatzes letztlich die Opposition von Sprache und Rede ist (was Weinrich
nirgends sagt), sei nur im Vorbeigehen erwähnt. Wichtig ist in unserem Zusammenhang

folgende Feststellung: «Während der gewöhnliche Kontext ein Wort innerhalb
seiner Bedeutung determiniert, verläuft bei metaphorischem Kontext die Determination

außerhalb der Bedeutung. Auf diese Weise entsteht eine Spannung zwischen der
Bedeutung und der nun nicht innerhalb, sondern außerhalb ihrer selbst liegenden
Meinung» (p. 44). Das ist in meinen Augen nur ein Teil der Wahrheit. Die Metapher
zeichnet sich nicht nur durch eine außerhalb der Bedeutung liegende Determination
aus, sondern vor allem auch durch ein Weniger an Determination. Metaphorisch ver-



204 Gerold Hilty

pusmorpheme glaube ich aber, daß ein Generalnenner für jedes Tempus gefunden
werden kann, anders ausgedrückt: daß auf der Ebene der Sprache einheitliche
Grundfunktionen verhanden sind.

Diese Funktionen, die ich in meinem Schema darzustellen versucht habe,
beinhalten rein deiktische Beziehungen. Dies gilt sowohl für Zeitstufen als auch für
Aspekte. Daß die Aktionsarten als definitorische Kategorie mit aller Schärfe davon

zu scheiden sind, ist eine Überzeugung, die ich mit Heger teile. In bezug auf den

deiktischen Charakter der Tempora und Aspekte scheiden sich unsere Geister
jedoch an zwei Punkten:

In seinem Buch hatte K. Heger von der Unzulässigkeit impliziter Quantitätsangaben

in dem begrifflichen System temporal-deiktischer Vektoren gesprochen. Dem
stimme ich voll und ganz zu. In meiner Studie glaubte ich aber anmerken zu müssen,
daß entgegen der zitierten Behauptung durch den Rückgriff auf die physikalische
Zeit in Hegers Begriffskategorien ein quantitatives Element hineinkommt. In dieser

Kritik gibt mir Heger recht15 und baut die Möglichkeit quantitativer Angaben in
sein System ein. Damit trennen sich unsere Wege in diesem Punkt aber erst recht.

Heger glaubt allerdings an eine gewisse Übereinstimmung, da ich bei passe simple /

imparfait und futur im Gegensatz zu passe compose und futur compose das Bewußtsein

einer Distanz annehme. Doch dieses Bewußtsein enthält kein quantitatives
Element, denn das Quantum der Trennung ist in meinen Augen völlig irrelevant. Daß
hier nichts Quantitatives im Spiele ist, geht zum Beispiel aus der Tatsache hervor,
daß das futur compose durchaus Handlungen ausdrücken kann, die quantitativ, das

heißt nach einem objektiven Zeitmaß, weiter von der Gegenwart entfernt sind als

Handlungen, welche durch das futur ausgedrückt werden16.

Noch an einer Stelle führt Heger bewußter und expliziter als bisher ein quantitatives

Element in sein System ein. Es geht um die temps composes. Heger hatte sie mit
dem Typ Xpx gekennzeichnet und zum Beispiel vom passe compose (Gps) gesagt:
«Für den auf der gleichen Zeitstufe wie der Vorgang liegenden Standpunkt des

Sprechenden bedeutet dies, daß er nicht etwa mit jenem in einem gemeinsamen
deiktischen Begriff zusammenfällt, daß er nicht in ihn, sondern an ihn gelegt wird und
damit weiterhin ein 'außerhalb' bleibt.»Ich hatte diese Stelle zitiert und durchblicken

wendete Wörter haben gerade nicht eine so engumgrenzte, präzise, individuelle und
konkrete Meinung wie Wörter in eigentlicher Verwendung (entgegen Weinrich,
op. cit., p. 46).

15 Cf. p. 555/56.
16 Cf. etwa den Satz «Quand je serai riche, je vais m'acheter une voiture», der in den

in Nota 6 zitierten Artikeln interpretiert wird. Zahlreiche Beispiele finden sich auch in
der Dissertation meines Schülers E. Hablützel, Der Ausdruck des Zukünftigen im
Französischen, Winterthur 1965. Bei der Zusammenfassung seiner Ergebnisse sagt der
Verfasser: «Der Unterschied dieser Form [aller savoir] zum saurez ist daher nicht ein
zeitlich-quantitativer, sondern ein eminent qualitativer» (p. 91).



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 205

lassen, daß ich daraus nicht sehr klug werde ". Heger führt nun präzisierend aus, dieses

«an» an ihn gelegt wird) könne naturgemäß nur «unmittelbar nach» heißen,
wobei «unmittelbar» im strengen Sinne einer Null-Distanz zu verstehen sei18. Daß
die darin implizierte Opposition «Null-Distanz: Nicht-Null-Distanz» ein quantitatives

Element enthält, weiß Heger. Er nimmt dies in Kauf und glaubt, daß gerade
diese Präzisierung einen neuen Schlüssel gebe für die Beurteilung der temps

composes, welche nach ihm Vorgänge ausdrücken, die vom Sprecher als abgeschlossen

gesehen beziehungsweise gezeigt werden. Ich kann diesen Konstruktionen nicht
folgen. Wenn es nur darum geht, eine Handlung als abgeschlossen oder
unabgeschlossen zu sehen beziehungsweise zu zeigen, so genügt dafür als Mittel die Opposition

zwischen komplexivem und kursivem Aspekt. Allerdings erschöpft sich der

Aspektunterschied nicht im Gegensatz «als abgeschlossen gesehen: als unabgeschlossen

gesehen», aber dieser Gegensatz ist ein möglicher effet de sens, hervorgerufen
durch den Kontext und ganz besonders durch die Aktionsart des verwendeten
Verbums. Wenn aber Abgeschlossenheit und Unabgeschlossenheit nicht auf den

Sprecher, sondern auf die Handlung bezogen werden und den Stand im Ablauf des

Vorgangs von diesem selbst her gesehen ausdrücken, so haben wir es mit einer
definitorischen Kategorie zu tun, für die ich den Ausdruck Aktionsstand geprägt
habe19. Hier hat Hegers Konstruktion schon gar nichts mehr zu suchen und will
dies freilich auch nicht. Denn daß es sich beim Aktionsstand um Defmitorisches
und nicht um Deiktisches handelt, ist K. Heger ebenso klar wie mir. Grundsätzlich
weiß ich mich auch mit ihm einig in der Annahme, eine deiktische Tempusfunktion
wie die des passe compose könne auf der Ebene der Rede in metaphorischer Aktualisierung

als effet de sens den Ausdruck des Aktionsstandes der Abgeschlossenheit
hervorbringen. Die neue Deutung, die Heger Fällen wie j'ai fini 'ich bin fertig' gibt20,
weist - über alle Gegensätze im langue/parole-Verständnis hinweg - auf eine

entsprechende Gemeinsamkeit der Auffassung hin21.

17 Cf. VRom. 24, 292.
18 Cf. p. 558.
19 In bewußter Anlehnung an Aktionsart; im Französischen bietet sich stade d'action

als Entsprechung zu mode d'action an.
20 Cf. p. 563/64.
21 Die Terminologie ist freilich verschieden, indem Heger nicht von Abgeschlossenheit

und Unabgeschlossenheit, sondern von Transformativität und Nicht-Transforma-
tivität spricht. Da diese Begriffe weiter sind und sich auch auf die Opposition von
perfektiver und imperfektiver Aktionsart anwenden lassen, will ich sie lieber meiden.
Einig sind wir uns aber auf jeden Fall in der Annahme, es vollziehe sich hier ein
Umschlagen vom Deiktischen ins Definitorische. Nur in einer Beziehung liegt wohl doch
ein Unterschied vor. Heger spricht in bezug auf dieses Umschlagen von einer
Veränderungstendenz, der er (nach p. 560/61 zu schließen) eine gewisse Wirksamkeit in
bestimmter historischer Situation zuschreibt. Daß hier ein sprachhistorisches Umschlagen

vom Deiktischen ins Definitorische stattgefunden hat oder stattfindet, kann ich



206 Gerold Hilty

Im übrigen herrscht freilich zwischen K. Heger und mir nochjteine Einigkeit in
bezug auf den Aktionsstand, vor allem nicht im Bereich der temps surcomposes22. Ich
bin nach wie vor der Auffassung, daß die Grundfunktion der surco_mgositign im
Ausdruck des Aktionsstandes der Abgeschlossenheit liegt, das heißt, daß sie auf
der Ebene der Sprache der composition gegenüber nicht ein zusätzliches deiktisches
Element (doppelt differenzierte Zeitstufe), sondern ein zusätzliches definitorisches
Element enthält. Daß dieses bei metaphorischer Aktualisierung deiktische Effekte
hervorbringen kann, ist das Gegenstück zu dem eben erwähnten Fall j'ai fini 'ich
bin fertig'. Heger hält für die surcomposition an einer primär zeitlichen (deiktischen)
Auffassung fest. Er hat recht, wenn er für die Verschiedenheit unserer Auffassungen
weitgehend unser verschiedenes Verständnis von langue und parole verantwortlich
macht. Es zeigt sich dabei nochmals mit aller Deutlichkeit, daß für Heger langue

weniger grundsätzlich von parole geschieden ist und daß er die oben beschriebene
Suche nach einem potentiellen Generalnenner für alle effektiven Verwendungen
einer Tempusform nicht im gleichen Maße kennt23. Ich sehe darin weiterhin einen ge-

nicht glauben. Historisch war der Weg umgekehrt (nicht nur beim französischen passi
composi, sondern auch beim lateinischen Perfekt), und das heute im Französischen
mögliche Umschlagen erklärt sich für mich als Tempusmetapher; cf. dazu VRom. 24,
293-295.

22 Die kurze Stelle, wo Heger sich mit meiner Auffassung der temps surcomposis
auseinandersetzt (p. 578/79), enthält Verzerrungen und Unrichtigkeiten. Aus meinen
Darlegungen, die zwei Seiten umfassen (p. 295-297), reißt er die erste Hälfte eines einzigen
Satzes heraus («Im Französischen gehören die Formes surcomposees jener Sprachschicht

an, die das Passe simple nicht mehr kennt...»), setzt sich über den Zusammenhang

hinweg, in dem meine Feststellung etwas Vorangehendes begründet, und
behauptet, sie stehe «im Widerspruch zu der schon von Restaut erkannten Tatsache,
daß dort, wo Passe simple und Passe compose unterschieden werden, in durchaus
sinnvoller Weise die Gleichung aufgestellt werden kann 'Passe simple: Passe anterieur
Passe compose: Passe surcompose'». Dazu ist einmal zu sagen, daß Restaut seine Principes

gineraux et raisonnis de la Grammaire francoise 1730 publiziert hat und meine
Bemerkung sich auf die Gegenwart bezieht. Aber mehr noch: Bei M. Cornu (Les
formes surcomposies en frangais, Bern 1953, p. 70/71), auf den sich Heger ausdrücklich
bezieht, sucht man vergeblich nach der «in sinnvoller Weise aufgestellten Gleichung».
Restaut sagt von passi antirieur und passi surcomposi: «Ces deux preterits sont presque

toujours, dans le meme sens, ä la suite des mots, quand, lorsque, des que, aussitöt
que, apres que &c. & s'il arrive quelquefois qu'ils n'en soient pas precödes, comme
quand on dit, j'eus bientöt dine, ou j'ai eu bientöt din6, ils marquent alors la chose ou
l'action comme faite & consommee; au lieu que le prdterit simple je dinai, n'exprime
que l'action dans un temps passe.» Dabei werden passi antirieur und passi surcomposi

gerade nicht «unterschieden» und gemeinsam dem passe simple gegenübergestellt.
Ob schließlich aus der zitierten Stelle mehr zu gewinnen ist für K. Hegers Auffassung
von der doppelt differenzierten Zeitstufe oder für meine Auffassung vom Aktionsstand
der Abgeschlossenheit, kann jeder Leser selbst entscheiden.

23 Die Bestimmung des Bedeutungsumfangs, wie er sie p. 573 für das spanische im-



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 207

wissen Mangel, gerade im Rahmen der von Heger praktizierten onomasiologischen
Methode. Heger selbst sagt deutlich, daß in ihr außereinzelsprachliche Begriffe und

sprachliche signifies einander gegenübergestellt werden. Meiner Meinung nach kann
man aber etwa im Bereich der Tempora erst von signifies sprechen, wenn man in
dem oben skizzierten Sinne zu potentiellen Grundfunktionen vorgestoßen ist. Dann
erst ist auch die Konfrontation von sprachlichen Strukturen mit einem außereinzel-

sprachlichen Begriffsystem wirklich legitim.
K. Heger hat viel mehr Sorgfalt und geistige Kraft auf die Konstruktion eines

bewundernswert kohärenten Begriffssystems verwendet als auf die Analyse, welche
die Sprache erst auf die Konfrontation mit diesem System vorbereiten müßte.

Im Hinblick auf diese Konfrontation ist noch ein Wort zu Wesen und Herkunft
des Begriffssystems zu sagen. Ich bin mit Heger darin einig, daß die Herkunft des

Systems grundsätzlich keine Rolle spielt - ja sogar nicht einmal sein Wesen -, wenn
es nur in sich geschlossen und hinreichend definiert ist. Damit aber in der genannten
Konfrontation etwas für die Sprache Aufschlußreiches herauskommt, müssen das

Begriffssystem und die an ihm gemessenen sprachlichen Strukturen kommensurabel
sein. Das sind sie bei Heger nur deshalb, weil er in seinem Begriffssystem auf die
zugrunde gelegte eindimensionale unbegrenzte Linie der physikalischen Zeit ein Zeigefeld

im Sinne K. Bühlers projiziert. Dadurch wird es möglich, von temporaler Deixis
zu sprechen. Angesichts der genannten Projektion habe ich auf die etymologische
Verwandtschaft von 8etxvup.i. und dicere hingewiesen und gesagt, die Projektion
eines deiktischen Feldes auf die physikalische Zeit führe dazu, daß das Begriffssystem

nicht mehr rein außersprachlich sei. Hegers Begriffskategorien seien der Sprache

gegenüber nur zum Teil apriorisch. Heger hat diese Bemerkung mißverstanden,
indem er darin den Versuch sieht, seine Darstellung «mittels etymologisierender
Terminus-Deutungen in ihr Gegenteil zu verkehren»24. Davon kann gar keine Rede
sein, schon deshalb nicht, weil ja Heger selbst von den in der Onomasiologie
verwendeten Begriffssystemen nicht mehr (wie in seinem Buch) Außersprachlichkeit,
sondern nur noch Außereinzelsprachlichkeit verlangt. Um eine Verkehrung von
Hegers Darstellung in ihr Gegenteil handelt es sich also auf keinen Fall. Mit dem Hinweis

auf die Verwandtschaft von Seixvüvai und dicere war folgender Gedankengang

angedeutet, den ich hier zur Vermeidung von Mißverständnissen in all seinen

Einzelschritten darlege: Der Begriff des «jetzt», den Heger selbst als «Ausgangspunkt»

für sein Begriffssystem bezeichnet25, stammt nicht aus der physikalischen

perfecto und perfecto simple vornimmt, führt nicht zu einem Generalnenner, sondern
nur zur Summe der Verwendungsmöglichkeiten, aus der der Generalnenner erst
ermittelt werden müßte.

24 Cf. p. 517/18.
25 Nämlich in seiner Eigenschaft als Glied der temporal-deiktischen Grundopposition

zwischen «jetzt» und «nicht-jetzt»; cf. p. 552.



208 Gerold Hilty

Zeit, sondern aus K. Bühlers Zeigefeld. Dieses Zeigefeld aber wurzelt seinerseits -
sofern es temporal ist - im menschlichen Zeiterleben (woher ließe sich sonst seine

Jetzt-Origo gewinnen?) und steht daher in einer verhältnismäßig engen Beziehung
zum sprachlichen Tempussystem, das ein Auffassungsschema der erlebten Zeit ist.

K. Heger bleibt freilich skeptisch meinem ausführlich begründeten Vorschlag
gegenüber, im Tempussystem einer Sprache ein Auffassungsschema der erlebten Zeit
zu sehen. Er läßt sich nicht abbringen von seinen «grundsätzlichen Bedenken gegenüber

jeder Art von Rekurs auf die menschliche Zeiterfahrung»26. Ich bin aber
überzeugt, daß Heger durch die Projektion des Bühlerschen Zeigefeldes auf die
physikalische Zeit indirekt eben doch einen solchen Rekurs macht, ja daß er diesen
Rekurs machen muß, um seinem Begriffssystem den untersuchten sprachlichen Strukturen

gegenüber jene Kommensurabilität zu geben, deren es für eine sinnvolle
Konfrontation bedarf.

Auch H. Weinrich hat sich durch meine Ausführungen nicht davon überzeugen
lassen, daß das Tempussystem einer Sprache ein Auffassungsschema der erlebten Zeit
und damit eine Gerüstform der Zeitlichkeit des Wirklichen ist. Er hält daran fest,
daß Tempus mit Zeit grundsätzlich nichts zu tun hat. Auf Einzelfragen, die ich in
meiner Auseinandersetzung mit seinem Buch angeschnitten habe, geht er in dem
oben abgedruckten Beitrag nicht ein. Da hat er mir in freundschaftlichem Gespräch
in manchen Punkten recht gegeben. An den Grundlagen seiner Tempusauffassung
läßt er aber nicht rütteln. Er sucht diese sogar zu stützen und zu untermauern,
indem er einerseits meine Verbindung von Tempus und erlebter Zeit kritisch beleuchtet,

andrerseits nun selbst auch das menschliche Zeiterlebnis analysiert und aus
dieser Analyse eine Stütze für seine dyadische Auffassung von besprochener und
erzählter Welt gewinnen will.

Ich nehme kurz Stellung zur Kritik an meiner Verbindung von Tempus und
erlebter Zeit. Daß es dabei letztlich um eine Verbindung von Ergebnissen
sprachwissenschaftlicher Forschung mit Ergebnissen philosophischer Forschung geht, ist klar.
Aus dieser Tatsache läßt sich aber grundsätzlich kein Einwand gegen meine
Auffassung ableiten, auch wenn sich die Philosophie heute zum Teil darauf einrichtet,
ihren weiteren Weg als eine unter vielen anderen Einzelwissenschaften zu gehen,
und wenn die Sprachwissenschaft zum Teil die Verbindung mit der Philosophie
nicht sucht. Dies alles ist kein Beweis dafür, daß eine solche Verbindung auf
falschen Voraussetzungen beruht und deshalb nicht legitim ist. Solange dieser
Beweis nicht erbracht ist, bleiben Weinrichs Zweifel in bezug auf das Verhältnis
zwischen Sprachwissenschaft und Philosophie im eigentlichsten Sinne unbegründet.

26 Cf. p. 553.



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 209

Auch in einer zweiten Bemerkung kann ich keine begründete Kritik sehen. Allerdings

spricht W. Keller in der phänomenologischen Analyse der objektiven
Zeitvorstellungen nicht von der «sprachlichen Zeit», die nach meiner Überzeugung neben

der Zeitvorstellung des alltäglichen Seinsverständnisses, der Uhren- und Kalenderzeit,

der physikalischen Zeit, der biologischen Zeit und der Geschichtszeit stehen

müßte, wobei ihre Beziehungen zu den anderen objektiven Zeitvorstellungen zu
untersuchen wären. Die Schuld für diese Lücke trägt die Sprachwissenschaft. Solange
diese das sprachliche Tempussystem nicht in dem oben nochmals erläuterten Sinne

als potentielles deiktisches Beziehungssystem herausstellt und zeigt, daß jedes
Tempusmorphem das System als Ganzes in sich trägt und evoziert und daß beim Sprechen

durch jede finite indikativische Verbalform das Koordinatensystem aktualisiert

wird, indem seine Origo mit dem «jetzt» des Sprechenden zur Deckung
gebracht wird27 -, solange die Sprachwissenschaft diese Leistung nicht vollbringt,wird
die Phänomenologie notwendigerweise die «sprachliche Zeit» nicht in ihre Überlegungen

einbeziehen. Wenn diese Leistung bereits vorgelegen hätte, dann allerdings
hätte mich das Schweigen meines philosophischen Kollegen stutzig machen müssen.

Denn eine phänomenologische Analyse der Zeit müßte dann die Verbindung zu den

Ergebnissen der Sprachwissenschaft herstellen. Das wäre ihre Pflicht. Daß die

Sprachwissenschaft ihrerseits die Verbindung zur Philosophie herstellt, ist hingegen
nicht zwingend. Sie kann sich mit der Herausarbeitung dessen begnügen, was von
den Tempora auf der Ebene der Sprache vorhanden ist. Das ist ihre eigentliche
Aufgabe.

27 Ich weise im Vorübergehen nochmals auf die VRom. 24, 281-282, schon angedeutete

Tatsache hin, daß die Aktualisierung des Tempussystems im Französischen (sowie

in den meisten der mir vertrauten Sprachen) immer mit der Aktualisierung eines ;

personalen Koordinatensystems Hand in Hand geht. Nur finite Formen des Indikativs,
die immer auch die personale Origo fixieren, vermögen das Tempussystem voll zu
aktualisieren. Dies hindert mich daran, dem Verb als bloßem Vorgangsausdruck eine so
absolute Vorrangstellung vor dem Subjekt zuzugestehen, wie dies Weinrich an anderer

Stelle tut (Poetica 1 [1967], 109-126). Wie unauflöslich eng im Französischen die
Beziehung des Verbs zum Subjekt (im Gegensatz zur Beziehung zu anderen «actants»)
ist, zeigt die Schwierigkeit, ein Geschehen 'an sich', einen Vorgang ohne Urheberbezug
überhaupt auszudrücken. Über dieses Problem wird in absehbarer Zeit die Dissertation

meines Schülers Ulrich Mauch erscheinen. - Ein zweiter Hinweis drängt sich
mir auf. Wie ich in VRom. 24, 284-286, dargelegt habe, besteht in meinen Augen der
Unterschied zwischen Indikativ und Konjunktiv im Modernfranzösischen darin, daß
die konjunktivischen Tempora die Aktualisierung des Tempussystems nur teilweise
bewerkstelligen, daß es bei ihrer Verwendung nicht zur Identifizierung kommt
zwischen der Origo des potentiellen Tempussystems und dem «jetzt» des konkret-aktu-
alen Erlebens dessen, der Sprache zu Rede verwirklicht. Auch dieser Gedanke wird in
Bälde ausgeführt werden, in der Habilitationsschrift meines Schülers Peter Wunderli

über Die Teilaktualisierung des Verbalgeschehens (subjonctif) im Mittelfranzösischen.



210 Gerold Hilty

Nun zeigen aber gerade die Meinungsverschiedenheiten, die nach wie vor zwischen
Weinrich und mir bestehen, daß über die Lösung dieser Aufgabe in der Sprachwissenschaft

keine Einigkeit herrscht, selbst dort nicht, wo die Ausgangspositionen
vergleichbar sind. In meiner Studie habe ich die Richtigkeit von Weinrichs Dichotomie

auf Grund von zahlreichen Beobachtungen angezweifelt. Darauf geht Weinrich

in seiner Antwort nicht ein, obwohl wir als Sprachforscher uns gerade über diese

Probleme unterhalten sollten, im Bemühen, Einigkeit über die Struktur der Tempora

- zum Beispiel der Tempora des Neufranzösischen - auf der Ebene der langue

zu erlangen. Gewissermaßen nach getaner sprachwissenschaftlicher Arbeit könnten
wir dann die Frage aufwerfen, ob sich unsere Ergebnisse in größere - philosophische

- Zusammenhänge hineinstellen lassen.

Im Sinne dieses Hinausgehens über die eigentliche Sprachwissenschaft habe ich
die Überzeugung ausgesprochen, daß das von mir erarbeitete Schema sich als eine

jener Anschauungsformen auffassen lasse, «die erlebte Zeit in dem Sinne zum Untergrund

haben, daß sie durch eine gegenstandslogische stilisierende Konstituierung
aus ihr hervorgehen»28. Auch diese Überzeugung, das heißt die in ihr implizierte
Verbindung des Tempussystems mit der erlebten Zeit, ist Gegenstand einer
kritischen Frage von H. Weinrich. Warum verknüpfe ich das Tempussystem mit der
Schicht der erlebten Zeit und nicht mit der tieferen des «Zeiterlebens» oder gar
derjenigen der «ursprünglichen Zeitlichkeit des Daseins»? Etwa aus dem alten Vorurteil
heraus, «daß die Sprache wenn nicht die alleroberflächlichste, so doch dann
bestimmt die zweitoberflächlichste Sache der Welt ist»? Diese Frage Weinrichs ist
nicht so tiefsinnig, wie sie tönt. Denn es geht ja nicht um die Sprache schlechthin,

sondern nur um das Tempussystem, und ein solches stilisiertes System oder

Schema, das eine Anschauungsform, eine Gerüstform darstellt, muß notgedrungen
der «Oberfläche» angehören und kann deshalb unmittelbar nur in der zweitobersten
Schicht verankert werden. Die Möglichkeit, diese Schicht selbst wieder tiefer zu
verankern, wie dies auf Seite 281 meiner Studie angedeutet ist, gibt gerade auch dem

hier in Frage stehenden Tempussystem die ihm gebührende tiefe Verankerung. Im
übrigen nimmt Weinrich in seinem weiteren Gedankengang gerade auch die

Verbindung der Tempora mit der Schicht der erlebten Zeit vor, so daß seine oben
zitierte Frage auf ihn zurückfällt.

H. Weinrich glaubt aus den Wesensmerkmalen der erlebten Zeit wenigstens
teilweise eine Stütze für seine dyadische Tempusinterpretation zu gewinnen. Dabei
wird er vorerst einmal W. Keller und mir nicht gerecht. Er behauptet, bei Keller
gehöre «die offenbar unvermeidbare Trias Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft»
erst in zweiter Linie zu den Wesensmerkmalen der erlebten Zeit; an dieser bemerke

Keller als erstes, daß sie ihre eigene Artikulation habe: «Höhepunkte und Intervalle,
Verdichtungen und Dünnen, Dehnungen und Raffungen.» Dies ist einfach unrich-

28 Cf. W. Keller, op. cit., p. 54.



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 211

tig. W. Kellers Abschnitt, dem die zitierte Stelle entstammt, beginnt mit den

Sätzen: «Im Gegensatz zur abstrakten Linearität der gegenständlich gemeinten Zeit ist
sie [die erlebte Zeit] völlig inhomogen. In ihr ist die Gliederung nach Gegenwart,
Vergangenheit und Zukunft ein fundamentaler Wesenszug; ja diese Gliederung ist
für sie geradezu konstitutiv. Die erlebte Zeit hat die Charaktere von Dauer und Fluß
in wechselseitiger Durchdringung.» Erst nach diesen Sätzen folgt der von Weinrich
zitierte Gedanke: «Sie hat ihre eigene Artikulation, hat Höhepunkte und Intervalle

...» Daraus geht auch hervor, daß der Satz, von dem Weinrich sagt, W. Keller
fasse damit seine Beschreibung zusammen («Die erlebte Zeit hat die Charaktere von
Dauer und Fluß ...»), nicht im eigentlichen Sinne eine Zusammenfassung ist und auf
jeden Fall nicht gegen die Auffassung einer Gliederung nach Gegenwart, Vergangenheit

und Zukunft ausgespielt werden kann. Daß die Charaktere der «Kurzweil»
und der «Langeweile» zur erlebten Zeit gehören, soll keineswegs bestritten werden.
Ich bin nur der Meinung, daß sie nicht wichtiger sind als die triadische Gliederung,
und wollte immerhin erwähnen, daß entgegen Weinrichs Behauptung W. Keller
die Charaktere von Dauer und Fluß an zweiter Stelle nennt.

Im übrigen stehen diese Charaktere nicht im Widerspruch zu meiner Tempusauffassung.

Ganz im Gegenteil. Da ich gerade bewußt jedes quantitative Element
objektiver Zeitmessung von meinem System fernhalte und die Tempora im menschlichen

Zeiterleben verankere, kann die wechselseitige Durchdringung von Dauer
und Fluß durchaus in meinem System zu Hause sein. In den Oppositionen, die auf
Kontinuität und Diskontinuität beruhen, hat etwas davon sogar Form angenommen.

Nichts von all dem, was im Zauberberg als Zeiterfahrung gestaltet ist, stellt
meine Auffassung in Frage. Wenn ich die Tempora - sei es nun die der deutschen
oder die der französischen Sprache - mit der Uhr- und Kalenderzeit, der physikalischen

Zeit, der Geschichtszeit in ein Abhängigkeitsverhältnis gebracht hätte, ja,
dann müßte ich wohl manches neu überdenken. Da ich aber das Tempussystem als

Auffassungsschema der erlebten Zeit ansehe, kann mich der Zauberberg nicht
erschüttern. Natürlich herrscht in ihm eine Dichotomie vor, welche die Trias Vergangenheit

- Gegenwart - Zukunft zurücktreten läßt, aber vorhanden ist diese Trias
gleichwohl. Auch das ließe sich zeigen. Das Vorherrschen der von Weinrich sehr
schön herausgearbeiteten Dichotomie ist allerdings im Zauberberg unbestreitbar,
aber das ist nicht die Norm des Zeitempfindens, jene Norm, mit der die Sprache als

langue in einem gegenseitigen schöpferischen Verhältnis steht. Weinrich sagt selbst:
«Beide, der Erzähler und der Held, befinden sich außerhalb der nach Bedürfnissen
der Arbeitswelt abgeteilten Normalzeit und bewegen sich in einer hermetischen
Zeitordnung, wie sie eine geschlossene Welt hervorgebracht hat: die geschlossene
Krankenwelt des Zauberbergs für Hans Castorp und die geschlossene Buchwelt des

'Zauberbergs' (der Erzählung) für den Erzähler des Romans Nicht nur der Kranke ist
als Kranker (durch das 'geniale Prinzip der Krankheit'), sondern auch der Erzähler



212 Gerold Hilty

ist als Erzähler (als der 'raunende Beschwörer des Imperfekts') von einer anderen
Welt und bewegt sich in einer anderen Zeit.»

Dort, wo sich Thomas Mann schließlich theoretisch zu Tempusfragen äußert, tut
er dies aus seinem deutschen Sprachgefühl heraus in einer Form, die durchaus im
Einklang steht mit meinen Auffassungen. Das Imperfekt, sagt er, sei die Zeitform
der «tiefsten Vergangenheit», angemessen einer Geschichte, die «lange her» sei.

Weinrich weist darauf hin, daß die Tiefe dieser Vergangenheit nicht quantitativ
meßbar, sondern durch die Zäsur des Ersten Weltkriegs bedingt sei. Gewiß. Gerade

darum verwendet Thomas Mann folgerichtig das Imperfekt, das auch im Deutschen

Diskontinuität, Distanz gegenüber der Gegenwart in sich schließt. Das Bewußtsein
der Diskontinuität kann verschiedene Ursachen haben. Eine erste und nicht
unwichtige ist der durch den Schlaf bewirkte Bewußtseinsunterbruch. Daher war auch

die 24-Stunden-Regel in ihrer Grundlage gar nicht so sinnlos. Daß ein vierjähriger
Krieg eine unvergleichlich viel wichtigere Zäsur darstellt, ist selbstverständlich.
Daß aber die «tiefe Vergangenheit» daher überhaupt nicht zeitlich oder wenigstens
nicht primär zeitlich sei, ist damit nicht gesagt. Diese Meinung interpretiert Weinrich

mehr in Thomas Mann hinein als aus ihm heraus.

In der Analyse des Zauberbergs versucht Weinrich die Dichotomie, die er im
Tempussystem der Sprachen (oder wenigstens sehr vieler Sprachen) zu erkennen glaubt,
mutatis mutandis im Bereich der menschlichen Zeiterfahrung wiederzufinden. Wozu
aber eigentlich, wenn Tempus mit Zeit nichts zu tun hat? Weshalb stellt auch er

nun eine Beziehung her zwischen Tempussystem und Zeiterleben? Denn wenn für
ihn diese Beziehung auch nicht im Erleben des «jetzt», des «nicht-mehr» und des

«noch-nicht» wurzelt, sondern in Langeweile und Kurzweil, in Dehnung und
Raffung und ihrer «großen Konfusion», so ist es doch eine Beziehung zwischen Tempus
und Zeit. Weshalb läßt sich Weinrich in der kritischen Auseinandersetzung mit mir
aus dem Bereich der Sprache in denjenigen der erlebten Zeit hinüberlocken?
Vielleicht weil Tempus mit Zeit eben doch etwas zu tun hat?

Zürich Gerold Hilty


	Das Tempussystem als Auffassungsschema der "erlebten Zeit"

