
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 26 (1967)

Artikel: Tempus, Zeit und der Zauberberg

Autor: Weinrich, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-21860

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-21860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tempus und Zeit

Der Aufsatz über Tempus, Aspekt, Modus (VRom. 24, 269-301), in dem ich mich mit
Harald Weinrichs und Klaus Hegers neuen Beiträgen zur Tempuslehre auseinandergesetzt

habe, hat ein erfreuliches Echo gefunden. Harald Weinrich antwortet darauf
in einer Stellungnahme, die wir hier gerne veröffentlichen. Klaus Heger wird sich in
einem ausführlichen Diskussionsbeitrag in der Zeitschrift für romanische Philologie
mit all seinen Kritikern auseinandersetzen. Ich danke ihm herzlich dafür, daß er
mir Einblick in die Fahnenabzüge gewährt hat. Dies ermöglicht mir, im
Anschluß an H. Weinrichs Beitrag nochmals mit meinen beiden deutschen Kollegen
zu diskutieren.

G.H.

Tempus, Zeit und der Zauberberg

Viele Linguisten haben eine weniger skeptische Meinung als ich von dem Part,
den die Philosophie im Konzert der modernen Wissenschaften noch übernehmen
kann. So hat sich auch Gerold Hilty, einer alten linguistischen Tradition folgend,
bei seiner Auseinandersetzung mit dem Tempusproblem1 bei einem Philosophen
Rat geholt. Er bezieht sich auf seinen Zürcher Kollegen Wilhelm Keller und dessen

Aufsatz «Die Zeit des Bewußtseins»2, und er hat damit nicht schlecht gewählt.
Obwohl Keller seinen Aufsatz als Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung des

Studium Generale konzipiert hat, also nicht den Ehrgeiz hat, eine neue Zeittheorie
oder dergleichen vorzustellen, führt dieser Aufsatz auf der Grundlage der Zeitphilosophie

Husserls und Heideggers ausgezeichnet in die Problemlage ein und erfüllt
genau den Zweck, den ihr Verfasser sich gesetzt hat. Nur eines hätte Hilty stutzen
machen sollen. Obwohl sein philosophischer Kollege sich auf Schritt und Tritt zur
phänomenologischen Methode bekennt und sich dementsprechend bemüht, den

ganzen Horizont der vorfindbaren objektiven und subjektiven Zeiterfahrungen
1 Gerold Hilty, Tempus, Aspekt, Modus, VRom. 24 (1965), 269-301.
2 Wilhelm Keller, Die Zeit des Bewußtseins, in: Das Zeilproblem im 20.

Jahrhundert, hg. von R.W. Meyer (Sammlung Dalp 96), Bern 1964, p. 44-69.



I I

194 Harald Weinrich

abzuschreiten, ist in seinem Aufsatz von Tempora nicht die Rede. Derjenige also

gerade, dessen Autorität Hilty für die Zusammengehörigkeit von Tempus und Zeit
anruft, scheint am wenigsten davon überzeugt zu sein, daß von einem Blick auf
die Tempora Aufschluß über das Problem der Zeit zu gewinnen ist. So freilich haben
es die Philosophen immer gehalten. Ist das wirklich ein Zufall?

Wilhelm Keller argumentiert etwa so: Wir finden in der Welt verschiedene

Zeitvorstellungen vor, die sich als objektiv ausgeben. Es sind die Zeitvorstellungen des

alltäglichen Seinsverständnisses, die Uhr- und Kalenderzeit, die physikalische Zeit,
die biologische Zeit und schließlich die Geschichtszeit. In der Analyse erweisen sich
diese Vorstellungen jedoch als bloße Auffassungsschematismen, und es gilt, in die

tieferen Schichten des Zeitsinns einzudringen. Die erste Tiefenschicht nennt Keller
die erlebte Zeit. Für sie ist konstitutiv, daß sie nach Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gegliedert ist und sich nach Dehnung und Raffung artikuliert. Der
Transzendentalpsychologie Husserls folgend, treibt Keller dann die Frage nach der Zeit
um eine weitere Schicht tiefer in das menschliche Dasein hinein. Er findet wieder
eine Trias, nämlich die Funktionen der Retention, Präsentation und Protention,
verschiedene Bewußtseinslagen diese, die in einem komplexen Gefüge, «Retention
und Protention in der Präsentation» (dem Augustinischen praesens de praeteritis,
praesentibus et futuris3 verwandt), konvergieren. Die tiefste Schicht des Zeitbewußtseins

nennt Keller mit Heidegger Zeitlichkeit. Ihre drei Aspekte (es sind wieder

drei!) sind das Je-schon, das Je-gerade und das Je-erst-noch. Sie sind die
fundamentalen Ekstasen des Daseins. Sie korrespondieren mit einer Trias, die der

Philosophie von alters her geläufig ist und von Keller als letzte genannt wird, der

Trias von Denken, Fühlen und Wollen.
Dies ist also die Zeittheorie, auf die sich Gerold Hilty stützt, wenn er die Tempora

im Widerspruch zu meiner Tempustheorie4 als Zeitformen analysiert. Um es

genauer zu sagen: Hilty wählt aus den von Keller vorgestellten vier Schichten des

Zeitbewußtseins eine Schicht aus, die zweite nämlich in Kellers Skizze, die bei ihm
«erlebte Zeit» heißt. Es ist verständlich, daß er nicht die erste, die Oberflächenschicht

der objektiv vorfindbaren Zeitvorstellungen (Heideggers «Vulgärzeit»),
auswählt, die Keller selber wegen ihrer Unklarheiten und Widersprüche schnell verläßt,
obwohl in ihr doch auch schon die Trias Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft
nachweisbar ist. Aber warum verharrt Hilty dann bei der zweiten Schicht, obwohl
sie doch für Keller auch nur eine Durchgangsphase in der Analyse ist, von der er zur
dritten und vierten Schicht durchstößt? Ist das etwa noch das alte Vorurteil, daß

die Sprache wenn nicht die alleroberflächlichste, so doch dann bestimmt die
zweitoberflächlichste Sache der Welt ist?

3 Augustinus, Confessiones XI, 20.
4 Harald Weinrich, Tempus - Besprochene und erzählte Welt (Sprache und Literatur

16), Stuttgart 1964.



Tempus, Zeit und Zauberberg 195

Noch in einem weiteren Sinne wählt Hilty aus. Zu den Wesensmerkmalen der
«erlebten Zeit» gehört bei Keller (p. 55) erst in zweiter Linie (wie in allen Schichten) die

offenbar unvermeidbare Trias Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft. Als erstes
bemerkt Keller an dieser Zeitform, daß sie ihre eigene Artikulation hat: «Höhepunkte
und Intervalle, Verdichtungen und Dünnen, Dehnungen und Raffungen.» Er
beschreibt dann phänomenologisch diese Erfahrung, wie sie der Menschheit mindestens

seit dem 1. Buch Moses bekannt ist, wo es heißt: «Also diente Jakob um Rachel
sieben Jahre, und es schien ihm, als wären es ebensoviel Tage: so sehr liebte er sie»

(l.Mos.29, 18-20). Keller faßt seine Beschreibung folgendermaßen zusammen:
«Die erlebte Zeit hat die Charaktere von Dauer und Fluß in wechselseitiger
Durchdringung. » Tatsächlich kann man die ganze Beschreibung nach diesen beiden
Charakteren aufschlüsseln. Zum Charakter der Dauer gehören etwa Länge, Dehnung,
Zögern, Trägheit, Verdünnung, Intervall: «eine in Angst und Bangen durchwachte
Nacht», «ein nicht enden wollender Tag». Zum Charakter des Flusses gehören Kürze,
Raffung, Raschheit, Verdichtung, Höhepunkt, Überraschung: «eine Woche auf
Reisen, reich an Eindrücken», «eine beglückende Regegnung», «die Zeit verfliegt».
Es ist wohl gestattet, die beiden Charaktere mit den Wörtern Kurzweil und Langeweile

zu bezeichnen. Ich verzeichne fürs erste nur, daß in dem sonst konsequent
triadisch angelegten System Kellers hier auf einmal eine Beschreibung erscheint, die
deutlich dyadischen Charakters ist. i*v«

Keller begnügt sich mit Andeutungen. Er setzt aber hinzu: «In diesem ganzen
Feld wäre eine subtile phänomenologische Forschung sehr vonnöten.» Nun, diese

Forschung gibt es bereits, und zwar von einer Subtilität, wie sie von der Sprache
der Philosophie kaum erreicht werden kann. Ich meine Thomas Manns Roman «Der

Zauberberg»6, von dem sein Autor selber sagt, er sei ein «Zeitroman»6. Ein Zeitroman

freilich im doppelten Sinne, insofern nämlich einerseits eine Zeit, die Epoche
vor dem Ersten Weltkrieg, erzählt wird, andererseits aber «die reine Zeit selbst sein

Gegenstand ist». Thomas Mann fragt also wie Augustinus: «Was ist die Zeit?», aber
6 Ich benutze die Ausgabe des G. B. Fischer-Verlages, Berlin 1964. Die Ausgabe

enthält die wichtige Einführung in den Zauberberg, die Thomas Mann 1939 für die
Studenten der Universität Princeton gegeben hat. Die wichtigste Literatur zur
Zeitproblematik dieses Romans: Genevieve Bianquis, Le temps dans l'ceuvre de Thomas
Mann, Journal de psgchologie 44 (1951), 355-370. - Helmut Koopmann, Die Kategorie
des Hermetischen in Thomas Manns Roman «Der Zauberberg», ZfdPh. 80 (1961), 404
bis 422. - Ferdinand Lion, Thomas Mann in seiner Zeit, Zürich 1935. - Richard
Thieberger, Der Begriff der Zeit bei Thomas Mann. Vom Zauberberg zum Joseph,
Baden-Baden 1952.

6 Die Stellen dieses Abschnittes in der angegebenen Ausgabe: p. XI (Zeitroman, die
reine Zeit), 61 und 316 (Was ist die Zeit?), VI (Märchenjahre), 175 (Zeitwirtschaft),
54 (Monat), 500 (Getändel), 155 s. (Fiebermessen), 650 (Taschenuhr, Kalender),
316s. (Gaffky-Skala), 81 ss. (Stumme Schwester), 497 (paradox), VII (geschlossene
Welt), 651 (Siebenschläfer).



196 Harald Weinrich

er antwortet anders als Augustinus, indem er die Geschichte Hans Castorps erzählt,
den die Tuberkulose aus dem norddeutschen Flachland in die abgeschlossene Bergwelt

des Luftkurortes Davos verschlägt. Hans Castorp, der ursprünglich nur für
drei Wochen und nur als Besucher kommen wollte, bleibt sieben Jahre, «die sieben

Märchenjahre seiner Verzauberung». Hier in den Bergen ist nämlich eine andere

Welt, und hier gilt eine andere Zeit. Es ist eine großzügigere Zeitwirtschaft, deren
kleinste Einheit der Monat ist und einem «Getändel mit der Ewigkeit» nahekommt,
die andererseits aber die Sekunden des täglichen Fiebermessens aufs äußerste spannt
und zerdehnt. Die vertrauten Gegenstände der Zeitmessung versagen hier, weshalb
auch Hans Castorp seine Taschenuhr nicht reparieren läßt und den Kalender nicht
mehr abreißt. Was zählt, ist der Wert auf der «Gaffky-Skala», der die Genesungschance

ausdrückt, und die Gradangabe auf dem Fieberthermometer, insbesondere

der «Stummen Schwester», dem Thermometer ohne Eichstriche - subtiles Symbol
einer Menschenzeit, der keine Zeiteinheiten mehr unterlegt sind. Sie ist gegenüber
einer gedachten Normalzeit weder einfach gelängt noch gekürzt, sondern in
paradoxer Weise zugleich «auf eine langweilige Weise kurzweilig oder auf eine kurzweilige

Weise langweilig». Sie ist nämlich nicht quantitativ, sondern qualitativ verschieden

von der Zeit des Flachlands, der Zeit der Gesunden und Tätigen. Denn die
Krankenwelt des Sanatoriums ist eine «geschlossene Welt» von «einspinnender Kraft»,
ein «Lebensersatz», scharf geschieden vom wirklichen, aktiven Leben, das sonst in
der Welt herrscht. Hans Castorp verpaßt dieses Leben als ein Verzauberter, als

«Siebenschläfer», bis der Donnerschlag des ausbrechenden Krieges ihn in die tätige
Welt zurückruft.

So finden wir in diesem Roman, der von der Zeit handelt, zwei grundverschiedene
Formen des Zeitbewußtseins, die gespannte Zeit des «Flachlandes» und die achtlose,
laxe Zeit derer, die oben im «ewigen» Schnee Profeß getan haben. Eine strenge
Dichotomie im Erleben der Zeit, streng wie die Grenze zwischen gesund und krank,
zwischen dem bloß vitalen Leben und dem magisch gesteigerten Leben des Zauberbergs.

Was hat das nun mit Tempus zu tun? Vorerst noch nichts. Es sollte nur
unterstrichen werden, was bei Wilhelm Keller angedeutet ist: daß es innerhalb
des Komplexes Zeit für den, der subtil darüber nachdenkt, nicht nur und vielleicht
überhaupt nicht die altbekannte und allzubekannte Trias Vergangenheit - Gegenwart

- Zukunft gibt, sondern eine ganz andere Unterscheidung, die sich als Dichotomie

gibt und die man, anstatt sie an Begriffen abzulesen, am eindringlichsten
erfährt, wenn man diesen Roman liest. Wenn aber Tempus etwas mit Zeit zu tun
haben soll, dann müssen auch diese Erfahrungen eines genau beobachtenden Schriftstellers

mit in die Diskussion hineingenommen werden.

Wir müssen den Roman «Der Zauberberg» noch genauer lesen. Nicht nur Hans

Castorp entwickelt im Maße seiner Initiation in das hermetische Jenseits des

Zauberbergs den neuen Zeitsinn, sondern auch der Erzähler versteht seine Rolle in der



Tempus, Zeit und Zauberberg 197

Weise, daß er den «Helden» in diese Erfahrungswelt hineinbegleitet. Denn der
Erzähler, so vernehmen wir in zahlreichen Reflexionen, hat es ebenfalls mit der Zeit zu
tun. Die Zeit, die ihm zu schaffen macht, ist aber die Zeit, die er zu schaffen hat: die

Zeit der Erzählung. Das ist wiederum eine doppelte Zeit7, und zwar zum einen die

Eigenzeit der Erzählung als solcher, die Thomas Mann eine musikalische Zeit nennt,
zum andern die imaginäre und perspektivische Zeit des erzählten Geschehens. Günther

Müller wird dafür später im Blick auf Thomas Mann die Bezeichnungen Er-
zählzeit und erzählte Zeit einführen8. Obwohl Hans Robert Jauss ausdrücklich in
Abrede stellt, daß diese beiden Zeitformen in einer relevanten Beziehung stehen9,

müssen wir mit Berufung auf die Schreiberfahrungen Thomas Manns doch ein
gewisses Zueinander von roman-ästhetischer Relevanz annehmen. Gegen Ende der
Geschichte notiert der Erzähler beispielsweise folgende Reflexion: «Ihre inhaltliche
Zeit ist derart ins Rollen gekommen, daß kein Halten mehr ist, daß auch ihre
musikalische Zeit zur Neige geht.» Die Dehnung der Erzählzeit im Verhältnis zur erzählten

Zeit (siebzig Seiten Text für den ersten Tag im Sanatorium) ist mit einer gewissen

Folgerichtigkeit dem Anfang, die immer stärker werdende Raffung dem Ende
zugeordnet. So wenigstens versteht es Thomas Mann; ein anderer Romancier mag es

anders halten.
Thomas Mann macht nun deutlich, daß die Erfahrungen der Dehnung und

Raffung und ihre «große Konfusion», die der Erzähler an seinem Schreiben macht, den

Zeiterfahrungen Hans Castorps analog sind. Beide, der Erzähler und der Held,
befinden sich außerhalb der nach den Bedürfnissen der Arbeitswelt abgeteilten
Normalzeit und bewegen sich in einer hermetischen Zeitordnung, wie sie eine geschlossene

Welt hervorgebracht hat: die geschlossene Krankenwelt des Zauberbergs für
Hans Castorp und die geschlossene Buchwelt des «Zauberbergs» (der Erzählung)
für den Erzähler des Romans. Thomas Mann läßt nun keinen Zweifel daran, daß

beide Zeiterfahrungen Ausdruck einer existentiellen Steigerung und genialischen u

Luzidität sind, wie sie den Künstler vom Bürger unterscheiden. Nicht nur der
Kranke ist als Kranker (durch das «geniale Prinzip der Krankheit»), sondern auch
der Erzähler ist als Erzähler (als der «raunende Beschwörer des Imperfekts») von
einer anderen Welt und bewegt sich in einer anderen Zeit.

Das hat nun freilich doch etwas mit Tempus zu tun. Thomas Mann hat mehrfach
seine Überzeugung ausgedrückt, daß die Tempusform Imperfekt die für eine Er-

7 Die «Zauberberg»-Stellen dieses und des folgenden Abschnitts in der angegebenen
Ausgabe: 494 (doppelte Zeit), 574 (Rollen), 497 (Konfusion), XIs. (Steigerung), 559
(geniales Prinzip), 3 (Imperfekt).

8 Günther Müller, Die Bedeutung der Zeit in der Erzählkunst, Bonn 1947.
9 Hans Robert Jauss, Zeit und Erinnerung in Marcel Prousts «A la recherche du

temps perdu». Ein Beitrag zur Theorie des Romans, Heidelberg 1955, hier p. 35. Sehr
wichtig ist, daß Jauss auf die Funktion des Leitmotivs zur Erzeugung eines nunc stans
aufmerksam macht (p. 41).



198 Harald Weinrich

Zählung richtige Tempusform ist, so daß Käte Hamburger ihre «Logik der
Dichtung» und Theorie vom «epischen Präteritum» im ständigen Dialog mit Thomas
Mann entwickeln konnte10. Ich habe seinerzeit dieser interessanten Theorie nicht so

sehr widersprochen als vielmehr versucht, sie weiterzubilden und ihr die Konsequenz

abzugewinnen, daß nicht nur die (fiktionale) Erzählung eine sonst Zeit bedeutende

Tempusform zeitlos macht, sondern daß die immer zeitlose Tempusform Imperfekt

(oder Präteritum) überhaupt erst die Sprechhaltung «Erzählen» konstituiert11.
Damit kann ich mich allerdings nicht mehr auf Thomas Mann berufen. Dieser ist
mit seiner ganzen Generation davon überzeugt, daß Tempora Zeitformen sind. Aber
innerhalb der Grenzen dieser Überzeugung entwickelt er einige Ansichten, die auch

für eine neue Tempus-Theorie von höchstem Interesse sind. Im «Vorsatz» des

Romans «Der Zauberberg» nennt er nämlich das Imperfekt, das er als Tempus für den

Roman ausgewählt hat, die Zeitform der «tiefsten Vergangenheit», angemessen einer
Geschichte, die «lange her» ist. Tatsächlich aber ist die Geschichte, die von 1907 bis
1914 spielt, im Jahre 1924, als der Roman erscheint, noch gar nicht so lange her.
Thomas Mann versteht die «tiefe» Vergangenheit in Wirklichkeit gar nicht zeitlich
oder wenigstens nicht primär zeitlich. Was nämlich die Tiefe dieser Vergangenheit
ausmacht, ist die große Zäsur des Krieges, der die Welt verändert hat. Die Vergangenheit

der Romanwelt ist also in Wahrheit gar keine zeitliche Distanz, sondern
eine andere Qualität des Weltverständnisses, die nur noch der Erzählung zugänglich
ist. Thomas Mann wußte als großer Erzähler aus der täglichen Erfahrung des Schreibens,

daß Erzählen eine ganz besondere Form des Sprechens ist und daß dies etwas

mit den Tempora der Sprache zu tun hat. Wie, wenn bisweilen die Literaten bessere

Linguisten wären als die Linguisten?
Ob nun, wie ich meine, durch das Tempussystem der Sprachen (oder wenigstens

sehr vieler Sprachen) eine scharfe Strukturgrenze verläuft, die die «besprochene
Welt» von der «erzählten Welt» trennt, oder ob das Tempussystem, wie Gerold Hilty
meint, homogen von einer einzigen Origo der erlebten Zeit her zu konstruieren
ist, muß der kritische Leser entscheiden. Hier soll dieser Entscheidung nur insofern
der Weg bereitet werden, als sowohl Hiltys Gewährsmann, der Philosoph, wie auch
besonders mein Gewährsmann, der Schriftsteller, die beide nicht von dem linguistischen

Phänomen Tempus, sondern ganz von der «erlebten Zeit» (Keller) oder der
«menschlichen Zeit» (Thomas Mann) her operieren, dennoch, über die Trias
Vergangenheit - Gegenwart - Zukunft hinwegschreitend, zu einer Dichotomie der Welt-
und Zeiterfahrung gelangen, die der Tempusdichotomie der besprochenen und er-

10 Käte Hamburger, Die Logik der Dichtung, Stuttgart 1957.
11 Die Diskussion ist inzwischen in der Zeitschrift Euphorion fortgesetzt worden. Cf.

Käte Hamburger, Noch einmal: Vom Erzählen. Versuch einer Antwort und Klärung,
Euphorion 59 (1965), 46-71. - H. Weinrich, Tempusprobleme eines Leitartikels,
Euphorion 60 (1966), 263-272.



Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit» 199

zählten Welt in einigen Zügen verblüffend analog ist. Mehr ist bei der Differenz der
Grundannahmen nicht zu erwarten.

Köln Harald Weinrich

Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit»

In seinem Diskussionsbeitrag Temporale Deixis und Vorgangsquantität («Aspekt» und

«Aktionsart»)1 baut K. Heger seine Tempusauffassungen weiter aus, sichert sie ab

gegen Einwände und Mißverständnisse und ist durchaus auch bereit, korrigierende
Retuschen vorzunehmen. Er setzt sich dabei mit meinen Einwänden ebenso ausgiebig

wie fair auseinander. Zum Teil wirkt sich in dieser Auseinandersetzung
allerdings etwas negativ aus, daß ich meine Linse nicht nur auf K. Heger, sondern auch
auf H. Weinrich eingestellt hatte. Zum Teil bleibt die Diskussion in meinen Augen
auch deshalb etwas unbefriedigend, weil K. Heger gewisse meiner Bedenken allzu
stark in seine eigene Gedankenwelt hineinzieht und sie nur von ihr aus beurteilt,
wobei es gelegentlich zu Mißverständnissen kommt. Seine Stellungnahme ist aber

von solchem wissenschaftlichem Ernst getragen, daß ich mich einer Antwort nicht
entziehen will. Im Anschluß daran antworte ich auch auf den oben abgedruckten
Artikel von H. Weinrich. Ich setze mich dabei nicht mit allen Details auseinander.
Mein Hauptaugenmerk gilt den Fragen, die allgemeineres Interesse verdienen.

K. Heger selbst weist auf eine grundlegende Meinungsverschiedenheit zwischen uns
hin, die weitreichende Folgen hat. Wir verstehen nicht das gleiche unter dem

Gegensatz zwischen Sprache und Rede2. Für Heger ist der Gegensatz identisch mit
demjenigen von abstrakt und konkret. Neben «Abstraktion» kann für ihn langue auch
«Summe aller paroles» bedeuten, eine Bedeutung, von der er sich aber in der
Auseinandersetzung mit H. Krenn für seine eigene Tempusforschung eindeutig distanziert.

Was ich demgegenüber unter Sprache (langue) verstehe, habe ich in meinem
Aufsatz über Das Wertproblem in der Sprachwissenschaft darzulegen versucht3.
«Abstraktion» und «Summe aller paroles» sind nur Teilaspekte von relativer Gültigkeit.

1 Cf. ZRPh. 83 (1967), 512-582.
2 Cf. p. 515-517, 522/23, 577-579 und auch 541-549.
3 Cf. VRom. 24 (1965), 5-7.


	Tempus, Zeit und der Zauberberg

