Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum
Band: 26 (1967)

Artikel: Tempus, Zeit und der Zauberberg
Autor: Weinrich, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-21860

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-21860
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tempus und Zeit

Der Aufsatz iiber Tempus, Aspekt, Modus (VRom, 24, 269-301), in dem ich mich mit
Harald Weinrichs und Klaus Hegers neuen Beitrigen zur Tempuslehre auseinander-
gesetzt habe, hat ein erfreuliches Echo gefunden. Harald Weinrich antwortet darauf
in einer Stellungnahme, die wir hier gerne vertffentlichen. Klaus Heger wird sich in
einem ausfithrlichen Diskussionsbeitrag in der Zeifschrift fiir romanische Philologie
mit all seinen Kritikern auseinandersetzen. Ich danke ihm herzlich dafiir, dal} er
mir Einblick in die Fahnenabziige gewahrt hat. Dies ermoglicht mir, im An-
schlull an H. Weinrichs Beitrag nochmals mit meinen beiden deutschen Kollegen

zu diskutieren.
(. H.

Tempus, Zeit und der Zauberberg

Viele Linguisten haben eine weniger skeptische Meinung als ich von dem Part,
den die Philosophie im Konzert der modernen Wissenschaften noch iibernehmen
kann. So hat sich auch Gerold Hilty, einer alten linguistischen Tradition folgend,
bei seiner Auseinandersetzung mit dem Tempusproblem!® bei einem Philosophen
Rat geholt. Er bezieht sich auf seinen Ziircher Kollegen Wilhelm Keller und dessen
Aufsatz «Die Zeit des Bewulitseins»®, und er hat damit nicht schlecht gewihlt.
Obwohl Keller seinen Aufsatz als Vortrag im Rahmen einer Ringvorlesung des
Studium Generale konzipiert hat, also nicht den Ehrgeiz hat, eine neue Zeittheorie
oder dergleichen vorzustellen, fiithrt dieser Aufsatz auf der Grundlage der Zeitphilo-
sophie Husserls und Heideggers ausgezeichnet in die Problemlage ein und erfiillt
genau den Zweck, den ihr Verfasser sich gesetzt hat. Nur eines hiatte Hilty stutzen
machen sollen. Obwohl sein philosophischer Kollege sich auf Schritt und Tritt zur
phinomenologischen Methode bekennt und sich dementsprechend bemiiht, den
ganzen Horizont der vorfindbaren objektiven und subjektiven Zeiterfahrungen

1 Gerorp Hivty, Tempus, Aspekt, Modus, VRom. 24 (1965), 269-301.
* WiLHELM KELLER, Die Zeil des Bewufiseins, in: Das Zeitproblem im 20. Jahr-
hundert, hg. von R. W, MEvYER (Sammlung Dalp 96), Bern 1964, p. 44-69.



194 Harald Weinrich

abzuschreiten, ist in seinem Aufsatz von Tempora nicht die Rede. Derjenige also
gerade, dessen Autoritat Hilty fiir die Zusammengehirigkeit von Tempus und Zeit
anruft, scheint am wenigsten davon iiberzeugt zu sein, dall von einem Blick auf
die Tempora Aufschlull iiber das Problem der Zeit zu gewinnen ist. So freilich haben
es die Philosophen immer gehalten, Ist das wirklich ein Zufall?

Wilhelm Keller argumentiert etwa so: Wir finden in der Welt verschiedene Zeit-
vorstellungen vor, die sich als objektiv ausgeben. Es sind die Zeilvorstellungen des
alltiglichen Seinsverstindnisses, die Uhr- und Kalenderzeit, die physikalische Zeit,
die biologische Zeit und schlieBlich die Geschichtszeit. In der Analyse erweisen sich
diese Vorstellungen jedoch als blofle Auffassungsschemalismen, und es gilt, in die
tieferen Schichten des Zeitsinns einzudringen. Die erste Tiefenschicht nennt Keller
die erlebte Zeit. FFiir sie ist konstitutiv, dal} sie nach Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft gegliedert ist und sich nach Dehnung und Raffung artikuliert. Der Tran-
ézeﬁaéﬁtalpsyclmlogie Husserls folgend, treibt Keller dann die Frage nach der Zeit
um eine weitere Schicht tiefer in das menschliche Dasein hinein. Er findet wieder
eine Trias, niimlich die Funktionen der Retention, Prisentation und Protention,
verschiedene Bewulitseinslagen diese, die in einem komplexen Gefiige, «Retention
und Protention in der Prisentation» (dem Augustinischen praesens de praeteritis,
praesenlibus ef fuluris® verwandt), konvergieren. Die tiefste Schicht des Zeitbewuft-
seins nennt Keller mit Heidegger Zeitlichkeit. Thre drei Aspekte (es sind wieder
dreil) sind das Je-schon, das Je-gerade und das Je-erst-noch. Sie sind die funda-
mentalen Ekstasen des Daseins. Sie korrespondieren mit einer Trias, die der Phi-
losophie von alters her geliufig ist und von Keller als letzte genannt wird, der
Trias von Denken, Fiihlen und Wollen.

Dies ist also die Zeittheorie, auf die sich Gerold Hilty stiitzt, wenn er die Tempora
im Widerspruch zu meiner Tempustheorie® als Zeitformen analysiert. Um es ge-
nauver zu sagen: Hilty wahlt aus den von Keller vorgestellten vier Schichten des
ZeitbewulBitseins eine Schicht aus, die zweite namlich in Kellers Skizze, die bei ihm
werlebte Zeitw» heillt. Es ist verstindlich, dall er nicht die erste, die Oberflachen-
schicht der objektiv vorfindbaren Zeitvorstellungen (Heideggers «Vulgérzeit»), aus-
wiithlt, die Keller selber wegen ihrer Unklarheiten und Widerspriiche schnell verlaBt,
obwohl in ihr doch auch schon die Trias Vergangenheit — Gegenwart — Zukunft
nachweisbar ist. Aber warum verharrt Hilty dann bei der zweiten Schicht, obwaohl
sie doch fiir Keller auch nur eine Durchgangsphase in der Analyse ist, von der er zur
dritten und vierten Schicht durchstoft? Ist das etwa noch das alte Vorurteil, da
die Sprache wenn nicht die alleroberfléichlichste, so doch dann bestimmt die zweit-
oberflachlichste Sache der Welt ist?

3 AveusTtinus, Confessiones X1, 20,

4 Hararp WEINRICH, Tempus — Besprochene und erzdhlte Well (Sprache und Litera-
tur 16), Stuttgart 1964.



Tempus, Zeit und Zauberberg 195

Noch in einem weiteren Sinne wahlt Hilty aus. Zu den Wesensmerkmalen der «er-
lebten Zeit» gehort bei Keller (p. 55) erst in zweiter Linie (wie in allen Schichten) die
offenbar unvermeidbare Trias Vergangenheit — Gegenwart — Zukunft. Als erstes be-
merkt Keller an dieser Zeitform, dal sie ihre eigene Artikulation hat: «Héhepunkte
und Intervalle, Verdichtungen und Diinnen, Dehnungen und RafTungen.» Er be-
schreibt dann phénomenologisch diese Erfahrung, wie sie der Menschheit minde-
stens seit dem 1. Buch Moses bekannt ist, wo es heil3t: « Also diente Jakob um Rachel
sieben Jahre, und es schien ihm, als wiiren es ebensoviel Tage: so sehr liebte er sie»
(1.Mos.29, 18-20). Keller faBt seine Beschreibung folgendermaBen zusammen:
«Die erlebte Zeit hat die Charaktere von Dauer und Fluf} in wechselseitiger Durch-
dringung.» Tatsdchlich kann man die ganze Beschreibung nach diesen beiden Cha-
rakteren aufschliisseln. Zum Charakter der Dauer gehoren etwa Linge, Dehnung,
Zogern, Tragheit, Verdiinnung, Intervall: «eine in Angst und Bangen durchwachte
Nacht», «ein nicht enden wollender Tags. Zum Charakter des Flusses gehoren Kiirze,
Raflfung, Raschheit, Verdichtung, Hohepunkt, Uherraschung: weine Woche auf
Reisen, reich an Eindriicken»s, «eine begliickende Begegnung», «die Zeit verfliegtn,
Es ist wohl gestattet, die beiden Charaktere mit den Wortern KKurzweil und Lange-
weile zu bezeichnen. Ich verzeichne fiirs erste nur, dall in dem sonst konsequent tria-
disch angelegten System Kellers hier auf einmal eine Beschreibung erscheint, die
deutlich dyadischen Charakters ist. = '

Keller begniigt sich mit Andeutungen. Er setzt aber hinzu: «In diesem ganzen
Feld wire eine subtile phinomenologische Forschung sehr vonnéten.» Nun, diese
Forschung gibt es bereits, und zwar von einer Subtilitidt, wie sie von der Sprache
der Philosophie kaum erreicht werden kann. Ich meine Thomas Manns Roman «Der
Zauberberg»®, von dem sein Autor selber sagt, er sei ein «Zeitroman»®, Ein Zeitro-
man freilich im doppelten Sinne, insofern namlich einerseits eine Zeit, die Epoche
vor dem Ersten Weltkrieg, erzihlt wird, andererseits aber «die reine Zeit selbst sein
Gegenstand ist». Thomas Mann fragt also wie Augustinus: « Was ist die Zeit?», aber

5 Ich benutze die Ausgabe des G. B. Fischer-Verlages, Berlin 1964. Die Ausgabe
enthilt die wichtige Einfiihrung in den Zauberberg, die Thomas Mann 1939 fir die Stu-
denten der Universitéit Princeton gegeben hat. Die wichtigste Literatur zur Zeitpro-
blematik dieses Romans: GenEviEvE Brawnguis, Le femps dans Uceuvre de Thomas
Mann, Journal de psychologie 44 (1951), 355-370. — HELmuT Koormann, Die Kafegorie
des Hermetischen in Thomas Manns Roman «Der Zauberberg», ZfdPh. 80 (1961), 404
bis 422, — FErpiNanD Liown, Thomas Mann in seiner Zeil, Ziirich 1935, — RicHARD
THIEBERGER, Der Begriff der Zeil bei Thomas Mann. Vom Zauberberg zum Joseph,
Baden-Baden 1952,

¢ Die Stellen dieses Abschnittes in der angegebenen Ausgabe: p. XI (Zeitroman, die
reine Zeit), 61 und 316 (Was ist die Zeit?), VI (Mirchenjahre), 175 (Zeitwirtschaft),
54 (Monat), 500 (Getiindel), 155s. (Fiebermessen), 650 (Taschenuhr, Kalender),

316s. (Gaffky-Skala), 81ss. (Stumme Schwester), 497 (paradox), VII (geschlossene
Welt), 651 (Siebenschlifer).

13



196 Harald Weinrich

er antwortet anders als Augustinus, indem er die Geschichte Hans Castorps erzéhlt,
den die Tuberkulose aus dem norddeutschen Flachland in die abgeschlossene Berg-
welt des Luftkurortes Davos verschliagt. Hans Castorp, der urspriinglich nur fiir
drei Wochen und nur als Besucher kommen wollte, bleibt sicben Jahre, «die sieben
Mirchenjahre seiner Verzauberung». Hier in den Bergen ist ndmlich eine andere
Welt, und hier gilt eine andere Zeit. Es ist eine groBziigigere Zeitwirtschaft, deren
kleinste Einheit der Monat ist und einem «Getindel mit der Ewigkeit» nahekommt,
die andererseits aber die Sekunden des tiglichen Fiebermessens aufs iuBerste spannt
und zerdehnt. Die vertrauten Gegenstiénde der Zeitmessung versagen hier, weshalb
auch Hans Castorp seine Taschenuhr nicht reparieren 140t und den Kalender nicht
mehr abreilit. Was zihlt, ist der Wert auf der «Gaffky-Skala», der die Genesungs-
chance ausdriickt, und die Gradangabe auf dem Fieberthermometer, insbesondere
der «Stummen Schwester», dem Thermometer ohne Eichstriche — subtiles Symbol
einer Menschenzeit, der keine Zeiteinheiten mehr unterlegt sind. Sie ist gegeniiber
einer gedachten Normalzeit weder einfach gelingt noch gekiirzt, sondern in para-
doxer Weise zugleich «auf eine langweilige Weise kurzweilig oder auf eine kurzwei-
lige Weise langweiligr. Sie ist nimlich nicht quantitativ, sondern qualitativ verschie-
den von der Zeit des Flachlands, der Zeit der Gesunden und Téatigen. Denn die Kran-
kenwelt des Sanatoriums ist eine «geschlossene Welt» von «einspinnender Kraft»,
ein «Lebensersatzy, scharfl geschieden vom wirklichen, aktiven Leben, das sonst in
der Welt herrscht. Hans Castorp verpallt dieses Leben als ein Verzauberter, als
«Siebenschlifers, bis der Donnerschlag des ausbrechenden Krieges ihn in die titige
Welt zuriickruft.

So finden wir in diesem Roman, der von der Zeit handelt, zwei grundverschiedene
Formen des Zeitbewultseins, die gespannte Zeit des «Flachlandes» und die achtlose,
laxe Zeit derer, die oben im «ewigen» Schnee Profell getan haben. Eine strenge Di-
chotomie im Erleben der Zeit, streng wie die Grenze zwischen gesund und krank,
zwischen dem blofi vitalen Leben und dem magisch gesteigerten Leben des Zauber-
bergs. Was hat das nun mit Tempus zu tun? Vorerst noch nichts. Es sollte nur
unterstrichen werden, was bei Wilhelm Keller angedeutet ist: dal} es innerhalb
des Komplexes Zeit fiir den, der subtil dariiber nachdenkt, nicht nur und vielleicht
iiberhaupt nicht die altbekannte und allzubekannte Trias Vergangenheit — Gegen-
wart — Zukunft gibt, sondern eine ganz andere Unterscheidung, die sich als Dicho-
tomie gibt und die man, anstatt sie an Begriffen abzulesen, am eindringlichsten
erfiahrt, wenn man diesen Roman liest. Wenn aber Tempus etwas mit Zeit zu tun
haben soll, dann miissen auch diese Erfahrungen eines genau beobachtenden Schrift-
stellers mit in die Diskussion hineingenommen werden.

Wir miissen den Roman «Der Zauberberg» noch genauer lesen. Nicht nur Hans
Castorp entwickelt im MafBe seiner Initiation in das hermetische Jenseits des Zau-
berbergs den neuen Zeitsinn, sondern auch der Erzihler versteht seine Rolle in der



Tempus, Zeit und Zauberberg 197

Weise, dall er den «Helden» in diese Erfahrungswelt hineinbegleitet. Denn der Er-
ziahler, so vernehmen wir in zahlreichen Reflexionen, hat es ebenfalls mit der Zeit zu
tun. Die Zeit, die ihm zu schaffen macht, ist aber die Zeit, die er zu schaffen hat: die
Zeit der Erzahlung. Das ist wiederum eine doppelte Zeit?, und zwar zum einen die
Eigenzeit der Erzihlung als solcher, die Thomas Mann eine musikalische Zeit nennt,
zum andern die imaginidre und perspektivische Zeit des erzihlten Geschehens. Giin-
ther Miiller wird dafiir spdter im Blick aulf Thomas Mann die Bezeichnungen Er-
zihlzeit und erzéhlte Zeit einfithren®. Obwohl Hans Robert Jauss ausdriicklich in
Abrede stellt, daBl diese beiden Zeitformen in einer relevanten Beziehung stehen®,
miissen wir mit Berufung auf die Schreiberfahrungen Thomas Manns doch ein ge-
wisses Zueinander von roman-dsthetischer Relevanz annehmen. Gegen Ende der
Geschichte notiert der Erzihler beispielsweise folgende Reflexion: «Ihre inhaltliche
Zeit ist derart ins Rollen gekommen, daB kein Halten mehr ist, dafi auch ihre musi-
kalische Zeit zur Neige geht.» Die Dehnung der Erzihlzeit im Verhiltnis zur erzihl-
ten Zeit (siebzig Seiten Text fiir den ersten Tag im Sanatorium) ist mit einer gewis-
sen Folgerichtigkeit dem Anfang, die immer stirker werdende Raffung dem Ende
zugeordnet. So wenigstens versteht es Thomas Mann; ein anderer Romancier mag es
anders halten.

Thomas Mann macht nun deutlich, dal} die Erfahrungen der Dehnung und Raf-
fung und ihre «grolle Konfusion», die der Erzdhler an seinem Schreiben macht, den
Zeiterfahrungen Hans Castorps analog sind. Beide, der Erzidhler und der Held, be-
finden sich auflerhalb der nach den Bediirfnissen der Arbeitswelt abgeteilten Nor-
malzeit und bewegen sich in einer hermetischen Zeitordnung, wie sie eine geschlos-
sene Welt hervorgebracht hat: die geschlossene Krankenwelt des Zauberbergs fiir
Hans Castorp und die geschlossene Buchwelt des «Zauberbergs» (der Erzihlung)
fir den Erzdhler des Romans. Thomas Mann laflt nun keinen Zweifel daran, daB
beide Zeiterfahrungen Ausdruck einer existentiellen Steigerung und genialischen
Luzidit_ﬁ,t sind, wie sie den Kiinstler vom Biirger unterscheiden. Nicht nur der
Kranke ist als Kranker (durch das «geniale Prinzip der Krankheit»), sondern auch
der Erziihler ist als Erzédhler (als der «raunende Beschwirer des Imperfekts») von
einer anderen Welt und bewegt sich in einer anderen Zeit.

Das hat nun freilich doch etwas mit Tempus zu tun. Thomas Mann hat mehrfach
seine Uberzeugung ausgedriickt, daBl die Tempusform Imperfekt die fiir eine Er-

7 Die « Zauberberg »-Stellen dieses und des folgenden Abschnitts in der angegebenen
Ausgabe: 494 (doppelte Zeit), 574 (Bollen), 497 (Konfusion), XIs. (Steigerung), 559
(geniales Prinzip), 3 (Imperfekt).

8 GUNTHER MULLER, Die Bedeutung der Zeil in der Erzdhliunst, Bonn 1947,

¥ Hans RogERT Jauss, Zeil und Erinnerung in Marcel Prousts « A la recherche du
temps perdus, Ein Beilrag zur Theorie des Romans, Heidelberg 1955, hier p. 35. Sehr

wichtig ist, dal Jauss auf die Funktion des Leitmotivs zur Erzeugung eines nune stans
aufmerksam macht (p. 41).



198 Harald Weinrich

zdhlung richtige Tempusform ist, so dafl Kédte Hamburger ihre «Logik der Dich-
tung» und Theorie vom w«epischen Priteritum» im stindigen Dialog mit Thomas
Mann entwickeln konnte, Ich habe seinerzeit dieser interessanten Theorie nicht so
sehr widersprochen als vielmehr versucht, sie weiterzubilden und ihr die Konse-
quenz abzugewinnen, dall nicht nur die (fiktionale) Erziihlung eine sonst Zeit bedeu-
tende Tempusform zeitlos macht, sondern daf die immer zeitlose Tempusform Imper-
fekt (oder Priteritum) iiberhaupt erst die Sprechhaltung «Erzédhlen» konstituiert®.
Damit kann ich mich allerdings nicht mehr auf Thomas Mann berufen. Dieser ist
mit seiner ganzen Generation davon iiberzeugt, dall Tempora Zeitformen sind. Aber
innerhalb der Grenzen dieser Uberzeugung entwickelt er einige Ansichten, die auch
fiir eine neue Tempus-Theorie von hichstem Interesse sind. Im «Vorsatz» des Ro-
mans «Der Zauberberg» nennt er namlich das Imperfekt, das er als Tempus fiir den
Roman ausgewihlt hat, die Zeitform der «tiefsten Vergangenheit», angemessen einer
Geschichte, die «lange her» ist. Tatséchlich aber ist die Geschichte, die von 1907 bis
1914 spielt, im Jahre 1924, als der Roman erscheint, noch gar nicht so lange her.
Thomas Mann versteht die «tiefe» Vergangenheit in Wirklichkeit gar nicht zeitlich
oder wenigstens nicht primér zeitlich. Was niamlich die Tiefe dieser Vergangenheit
ausmacht, ist die grofie Zasur des Krieges, der die Welt veréndert hat. Die Vergan-
genheit der Romanwelt ist also in Wahrheit gar keine zeitliche Distanz, sondern
eine andere (Qualitit des Wellverstéindnisses, die nur noch der Erzihlung zugéinglich
ist. Thomas Mann wullte als groBer Erzihler aus der tiglichen Erfahrung des Schrei-
bens, dal} Erzihlen eine ganz besondere Form des Sprechens ist und dal} dies etwas
mit den Tempora der Sprache zu tun hat. Wie, wenn bisweilen die Literaten bessere
Linguisten wiren als die Linguisten?

Ob nun, wie ich meine, durch das Tempussystem der Sprachen (oder wenigstens
sehr vieler Sprachen) eine scharfe Strukturgrenze verlauft, die die «besprochene
Welt» von der verzidhlten Welt» trennt, oder ob das Tempussystem, wie Gerold Hilty
meint, homogen von einer einzigen Origo der erlebten Zeit her zu konstruieren
ist, muf der kritische Leser entscheiden. Hier soll dieser Entscheidung nur insofern
der Weg bereitet werden, als sowohl Hiltys Gewiihrsmann, der Philosoph, wie auch
besonders mein Gewidhrsmann, der Schriftsteller, die beide nicht von dem linguisti-
schen Phinomen Tempus, sondern ganz von der «erlebten Zeit» (Keller) oder der
emenschlichen Zeit» (Thomas Mann) her operieren, dennoch, iiber die Trias Ver-
gangenheit — Gegenwart — Zukunft hinwegschreitend, zu einer Dichotomie der Welt-
und Zeiterfahrung gelangen, die der Tempusdichotomie der besprochenen und er-

W Kaite HamMsurcER, Die Logik der Dichiung, Stuttgart 1957,

1 Diie Diskussion ist inzwischen in der Zeitschrift Euphorion fortgesetzt worden, Cf,
Kire HavmeurcER, Noch einmal: Vom Erzdhlen. Versuch einer Anfwort und Kldrung,
Euphorion 59 (1965), 46-71. — H, WEinricH, Tempusprobleme eines Leitartikels, Eu-
phorion 60 (1966), 263-272.



Das Tempussystem als Auffassungsschema der cerlebten Zeits 199

zihlten Welt in einigen Ziigen verbliiffend analog ist. Mehr ist bei der Differenz der
Grundannahmen nicht zu erwarten.

Koln Harald Weinrich

Das Tempussystem als Auffassungsschema der «erlebten Zeit»

In seinem Diskussionsbeitrag Temporale Deixis und Vorgangsquantitil (« Aspeki» und
« Aktionsartn)* baut K. Heger seine Tempusauffassungen weiter aus, sichert sie ab
gegen Einwinde und Miliverstéindnisse und ist durchaus auch bereit, korrigierende
Retuschen vorzunehmen. Er setzt sich dabei mit meinen Einwiéinden ebenso ausgie-
big wie fair auseinander. Zum Teil wirkt sich in dieser Auseinandersetzung aller-
dings etwas negativ aus, daB ich meine Linse nicht nur auf K. Heger, sondern auch
auf H. Weinrich eingestellt hatte. Zum Teil bleibt die Diskussion in meinen Augen
auch deshalb etwas unbefriedigend, weil K. Heger gewisse meiner Bedenken allzu
stark in seine eigene Gedankenwelt hineinzieht und sie nur von ihr aus beurteilt,
wobei es gelegentlich zu Miflverstindnissen kommt. Seine Stellungnahme ist aber
von solchem wissenschaftlichem Ernst getragen, dall ich mich einer Antwort nicht
entziehen will. Im Anschlul} daran antworte ich auch auf den oben abgedruckten
Artikel von H. Weinrich. Ich setze mich dabei nicht mit allen Details auseinander.
Mein Hauptaugenmerk gilt den Fragen, die allgemeineres Interesse verdienen.

K. Heger selbst weist auf eine grundlegende Meinungsverschiedenheit zwischen uns
hin, die weitreichende Folgen hat. Wir verstehen nicht das gleiche unter dem Ge-
gensatz zwischen Sprache und Rede® Fiir Heger ist der Gegensatz identisch mit dem-
jenigen von abstrakt und konkret. Neben «Abstraktion» kann fiir ihn langue auch
«Summe aller paroles» bedeuten, eine Bedeutung, von der er sich aber in der Aus-
einandersetzung mit H. Krenn fiir seine eigene Tempusforschung eindeutig distan-
ziert. Was ich demgegeniiber unter Sprache (langue) verstehe, habe ich in meinem
Aufsatz tiber Das Wertproblem in der Sprachwissenschaft darzulegen versucht?, « Ab-
straktion» und « Summe aller paroles» sind nur Teilaspekte von relativer Giiltigkeit.

1 Cf. ZRPh. 83 (1967), 512-582.
2 Cf. p. 515-517, 522/23, 577-579 und auch 541-549,
3 Cf. VRom. 24 (1965), 5-7.



	Tempus, Zeit und der Zauberberg

