
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 24 (1965)

Artikel: Die ältesten romanischen Texte unter dem Gesichtswinkel von Protokoll
und Vorlesen

Autor: Wunderli, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-20653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-20653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ältesten romanischen Texte unter dem Gesichtswinkel
von Protokoll und Vorlesen

Im letzten Band der Vox Romanica befaßt sich Helmut Lüdtke mit der
Entstehung der romanischen Schriftsprachen1; diese überaus anregende Arbeit geht
auf einen im Februar 1963 in Zürich gehaltenen Vortrag zurück2, wurde aber in
zahlreichen Punkten überarbeitet und ergänzt. Schon vor zwei Jahren schienen uns
die Ausführungen Lüdtkes zwar ungemein brillant, in verschiedenen Punkten aber
nicht ganz hieb- und stichfest zu sein. Dies regte uns in der Folge zu eigenem
Eindringen in den ganzen Problemkreis an, und wenn wir auch weit davon entfernt
sind, in allen vom Verfasser unserer Ansicht nach nicht genügend abgeklärten
Punkten eine bessere Lösung vorschlagen zu können, möchten wir hier doch einmal
eine uns besonders zentral scheinende Frage näher beleuchten: die Frage nämlich,
inwieweit die ältesten romanischen Texte mit den von Lüdtke besonders
herausgestellten Kategorien von Protokoll und Vorlesen in Beziehung gebracht werden
dürfen.

Wir gehen mit dem Verfasser durchaus einig, wenn er p. 7 betont, daß sich das

sprachliche Leben zur Zeit der Entstehung der romanischen Schriftsprachen in vier
Kanälen abspielte (was prinzipiell zu jeder Zeit in jeder über eine Schrift verfügenden

Sprache der Fall ist): einmal im Kanal der gesprochenen, dann in demjenigen
der geschriebenen Sprache, überdies aber auch in den die beiden erstgenannten
Sphären untereinander verbindenden Kanälen des Protokolls und des Vorlesens.
Diese Sicht ist durchaus richtig, doch genügen die vier aufgezeigten Kategorien
nicht, um die Vielfalt der Sprachsituationen befriedigend zu ordnen: eine Verbindung

mit den von Lausberg3 geprägten Begriffen der Verbrauchs-Rede (spontan
gebildete, für den einmaligen Gebrauch bestimmte Aussagen) und Wiedergebrauchs-
Rede (ursprünglich meist rituell-liturgische, regelmäßig erneuerte Aussagen; später
Literatur im engeren Sinne) scheint mir für eine zusätzliche Klärung unerläßlich
zu sein. Während Protokoll und Vorlesen an die Existenz einer Schrift gebunden
sind, ist das beim zweiten Begriffspaar gerade nicht der Fall: Lausberg weist
ausdrücklich darauf hin, daß als Fixationselement auch das Gedächtnis eines Individuums

oder die Erinnerung einer Gruppe in Frage komme. Vorlesen und Protokoll
sind aber deswegen noch nicht einfach die in der Schrift wurzelnden Erscheinungs-

1 Cf. H. Lüdtke, Die Entstehung romanischer Schriftsprachen, in VRom. 23fl (1964),
3-21.

2 Vgl. meine Besprechung in NZZ, Abendausgabe Nr. 767 (27. 2. 1963), p. 1/2.
3 Cf. H. Lausberg, Romanische Sprachwissenschaft I, Berlin 21963, § 1 (p. 27-29).



Die ältesten romanischen Texte 45

formen von Wiedergebrauchs- und Verbrauchs-Rede, scheiden sich die beiden

Begriffsgruppen doch auch in anderer Beziehung. Wohl handelt es sich bei einem

vorgelesenen Text in der Regel um Wiedergebrauchs-Rede, wohl kann beim
Protokollieren ursprünglich für den Verbrauch Bestimmtes festgehalten werden; aber

gerade beim Protokoll kann der Gegenstand der schriftlichen Fixierung seiner

Entstehung nach auch Wiedergebrauchs-Rede sein. Zudem darf nicht übersehen

werden, daß gerade durch das schriftliche Festhalten ursprünglicher Verbrauchs-
Rede diese zur Wiedergebrauchs-Rede wird! Die Begriffe der beiden Oppositionspaare

lassen sich somit einander nur von Fall zu Fall, keineswegs aber generell
zuordnen; ja, beim zuletzt erwähnten Fall der protokollierten Verbrauchs-
Rede wechselt die Zuordnung sogar je nachdem, ob man die Phase der Entstehung

oder die der Konservierung (und Reaktivierung) mehr in den Vordergrund
rückt.

Wenn auch die Begriffe von Protokoll und Vorlesen ex definitione nur auf über
eine Schrift verfügende Sprachen angewendet werden können, so wäre es doch falsch,
zu glauben, es gäbe in den diese Errungenschaft nicht kennenden Sprachen nicht
verwandte Phänomene. Ähnlich wie durch die Schrift können auch durch das
Gedächtnis sowohl an sich für den «Verbrauch» bestimmte Äußerungen wie auch schon

ursprünglich für den Wiedergebrauch bestimmte Aussagen gehortet und für eine

spätere Reaktivierung bereitgestellt werden. Auch hier gibt es somit dem Protokoll
und dem Vorlesen entsprechende Erscheinungen, wobei allerdings die Gefahr des

Verlorengehens und Vergessenwerdens zu einem früheren oder späteren Zeitpunkt
für die nicht schriftlich fixierte Aussage ungeheuer groß, ja für die Verbrauchs-Rede
weitgehend die Regel ist.

Nicht um diese prinzipiellen Überlegungen geht es jedoch hier, sondern um ihre

Anwendung in bezug auf die ältesten romanischen Texte. Lüdtke betrachtet deren
drei: das Veroneser Rätsel (ca. 800), die Straßburger Eide (842) und die Zeugnisformel

von Capua (960). Für ihn ist das Veroneser Rätsel, «das gegen 800 in Oberitalien

aufgezeichnet wurde, die protokollartige Wiedergabe eines mündlich
zirkulierenden Verschens. Es lebt in mündlicher Tradition in vielen italienischen Mundarten

bis heute fort. Daß es vor fast 1200 Jahren auch einmal niedergeschrieben
wurde, war nur ein ephemeres Ereignis im Leben dieses kleinen Stückes Kulturgut.»
Diese Auffassung deckt sich nun eher schlecht mit den Forschungsergebnissen über
diesen ältesten romanischen Text4; die einzelnen Aspekte des Problems sollen (so
weit sie für uns wesentlich sind) in der Folge beleuchtet werden.

Die Fassung des Manuskriptes5 lautet:
4 Für eine vorzügliche Übersicht der sich stellenden Probleme und ihrer

Beantwortung cf. A. Schiaffini, / mille anni della lingua italiana, Milano 1961, p. 71-90.
6 Für eine Faksimilereproduktion des Textes cf. Schiaffini, op. cit.j.

VAo0,
v-x

¦L
% ¦¦¦-

o
A



46 Peter Wunderli

se pareba boues alba pratalia araba & albo versorio teneba & negro semen
seminaba6.

Die heute allgemein anerkannte (und wohl auch einzig vertretbare) Restitution ist
diejenige von Angelo Monteverdi:

Se pareba boves, alba pratalia araba,
albo versorio teneba, (e) negro semen seminaba7.

Ohne gewagte Umstellungen, ohne tiefgreifende Veränderungen, nur durch
Elimination der beiden Abkürzungen de8 erhält er so ein Paar von rhythmischen
Hexametern, die unter sich durch einen Endreim verbunden sind, während ein Reim vor
der Zäsur fehlt. Diese Restitution scheint uns um so eher vertretbar zu sein, als der
erste Hexameter schon im Manuskript intakt ist und nur der zweite (anscheinend
durch den Schreiber) deformiert wurde9.

Was haben nun diese Probleme mit unserer Fragestellung zu tun? Sehr viel, denn
einmal angenommen, daß wir es mit zwei Hexametern zu tun haben, läßt sich wohl
kaum mehr behaupten, daß es sich um ein volkstümliches, mündlich zirkulierendes
Verschen handle, das zufällig einmal aufgeschrieben wurde: für eine solche
Annahme ist der Hexameter ein viel zu schwieriges Versmaß; es war im 8./9.
Jahrhundert (und auch später!) ganz sicher nicht volkstümlich, wurde dagegen von den

langobardischen (in lateinischer Sprache schreibenden) Dichtern mit Vorliebe
verwendet10, ein Indiz, das ausgezeichnet zur Entstehungszeit (ca. 800) und zum
Entstehungsort (Verona oder Veneto) paßt. Das Versmaß würde somit für gelehrte Her-

6 Die Worttrennung des Manuskripts ist durchaus willkürlich (wie dies zur
fraglichen Zeit nicht anders zu erwarten ist); ich ersetze sie durch die heute gebräuchliche.

7 Cf. A. Monteverdi, Sul metro dell'indovinello veronese, in SM N.S. 10 (1937),
212, und Saggi neolatini, Roma 1945, p. 58.

8 Unbedingt nötig ist dabei nur die Elimination des ersten et, da der erste Halbvers
zwischen sechs und acht Silben haben muß (nach unserem Manuskript hätte er deren
neun); im zweiten Halbvers übersteigt selbst bei Bewahrung des et die Silbenzahl
das hier erlaubte Maximum von neun nicht. Der zweite Eingriff hat somit stärker
hypothetischen Charakter, und persönlich würde ich eher auf ihn verzichten. Es
scheint mir durchaus möglich, daß das parasitäre erste et unter Einfluß des zweiten
eingeführt wurde (eine Art rückwirkende Analogie, die an sich auch noch bei der
Zäsur des ersten Halbverses hätte auftreten können, anscheinend aber nicht so weit
wirkte); vgl. noch Monteverdi in SM N.S. 10 (1937), 207.

9 Rigorose Eingriffe, wie sie zum Beispiel V. De Bartholomaeis vertrat (in Giornale
storico della letteratura italiana 90 [1927], 203) und ihm folgend auch P. Rajna (in
Speculum 3 [1928], 291 ss.), scheinen uns heute nicht mehr vertretbar zu sein, stellen
sie doch ganze Verse (resp. Halbverse nach Monteverdis Fassung) um. Ebensowenig
kann der Eingriff von N. Tamassia (se pareba boves > boves se pareba), den De
Bartholomaeis und Rajna übernehmen, akzeptiert werden (cf. N. Tamassia e

M. Scherillo, Un antichissima cantilena georgica in latino volgare, in RcILomb.
[S. IIJ 57 [1924], 734-736).

10 Cf. A. Monteverdi, SM N. S. 10 (1937), 205/06.



Die ältesten romanischen Texte 47

kunft unseres Textes sprechen, und damit verlöre die Annahme, daß wir es mit
einem Protokoll zu tun haben, viel von ihrer Wahrscheinlichkeit11; daß die Eintragung

in unserm Kodex als Federprobe anzusehen ist, ändert daran nichts.
Es fragt sich nun, ob es nicht auch andere Aspekte gibt, die die ersten Zweifel

bestätigen. Für gelehrte Tradition spricht auch der Inhalt des Rätselspruches: das

Schreiben. Schreiben war zur Zeit der Niederschrift der beiden Hexameter eine nur
von wenigen beherrschte Kunst; keinesfalls war sie volkstümlich, und so ist es auch

wenig wahrscheinlich, daß das Rätselverslein volkstümlichen Ursprungs sei: das

Volk macht nur ihm bekannte und geläufige Erscheinungen zum Gegenstand seiner

Unterhaltung und Scherze. Wird ausnahmsweise einmal ein ferner liegendes Gebiet

einbezogen, so doch nur so weit, als keine näheren Detailkenntnisse berührt werden

(was aber gerade bei unserm Text der Fall ist!). Daran ändert auch die heutige,
durch die Volkskunde bezeugte Verbreitung dieses und ähnlicher Rätseltexte
nichts12: relativ volkstümlich können sie nur mit der Verbreitung der Schrift (also
recht spät) geworden sein, wobei wohl die Schulen als Strahlungszentren gewirkt
haben.

In der Tat werden wir durch den Inhalt und die literarische Gattung unseres
Textes auf einen ganz bestimmten Kreis zurückgeworfen: denjenigen der
mittelalterlichen «Schriftgelehrten», der Schreibschulen. Es ist Angelo Monteverdi
gelungen, nachzuweisen, daß dieses Thema in der reichen Rätselliteratur des

Hochmittelalters durchaus geläufig war13: es finden sich ähnliche Texte bei Aldhelmus,
Eusebius und andern, vor allem aber auch bei Paulus Diaconus14, was infolge der
zeitlichen und örtlichen Annäherung an die Entstehung unseres Rätseltextes
besonders interessant ist. Zu ähnlichen Ergebnissen gelangte auch Pio Rajna15: auch

er verweist auf eine stattliche Anzahl von ähnlichen und verwandten Texten, die
aus der fraglichen Epoche stammen, auch ihm scheinen sie alle im Schulmilieu ent-

11 Um allfällige Mißverständnisse zu vermeiden, ist es vielleicht nicht unnütz, einmal

festzulegen, was für uns ein Protokoll ist. Fassen wir den Begriff gleich streng:
Ein Protokoll ist für uns eine schriftlich fixierte, spontan erfolgte mündliche Aussage

aus dem Bereich der Verbrauchs-Rede. Unter Umständen kann diese Definition
dahin erweitert werden, daß man den Begriff Protokoli auch für die Niederschrift von
gehörten Stücken von Wiedergebrauchs-Rede (rituelle Texte, Literatur etc.) verwendet;

doch muß hier Gewißheit bestehen, daß keine schriftliche Tradition vorliegt.
Solche Fälle sind aber immer schwierig zu fassen, und zudem geht ihnen eines der
wesentlichsten Merkmale des Protokolls, die Spontaneität, ab; ich verzichte deshalb
lieber auf diese Erweiterung.

12 Cf. hierüber Schiaffini, op. cit., p. 73/74 und die von ihm angeführten Quellen.
13 Cf. in V. De Bartholomaeis, Poscritta a «Boves se pareba», in Giornale storico

della letteratura italiana 91 (1928), 73-75.
14 Cf.: Candidolum bifido proscissum vömere campum

visu restrictas adii lustrante per occas.
15 Cf. P. Rajna, op. cit., p. 305-312.



48 Peter Wunderli

standen zu sein. Es gibt wohl keinen Zweifel, daß wir es mit einem Stück didaktischer

Literatur, mit einem Beispiel von «Schulpoesie» zu tun haben, dessen Sprache
sich aber weit über das übliche Maß des zu dieser Zeit an sich schon nicht besonders

strengen Normen huldigenden lateinischen Sprachgebrauchs vom klassischen Usus

entfernt.
Die Wertung der Sprache ist übrigens sehr unterschiedlich. Bruno Migliorini will

sie als rein lateinisch angesehen wissen, und nach ihm sind es nur die Reduktion
von i zu e (negro) und -um zu -o (versorio, negro, albo), zusammen mit dem Fall von
-nt in den vier Verbformen der dritten Person Plural, die dem Text einen leicht
vulgärsprachlichen Anstrich verleihen16. Pio Rajna dagegen versucht, alle Latinismen
zu eliminieren und den Text als rein vulgärsprachliches Dokument zu klassieren1';
selbst für Formen wie boves, semen, -ebaj-aba (mit erhaltenem -b-) glaubt er, eine

plausible Erklärung im Rahmen der Volkssprache der Epoche geben zu können.
Diesen extremen Thesen steht diejenige einer Mischsprache gegenüber, vertreten
z.B. durch V. De Bartholomaeis19. Es ist hier nicht der Ort, all diese Streitfragen im
einzelnen abzuklären; zum Teil dürften sie auch gar nicht eindeutig lösbar sein. Es

scheint uns aber doch, als enthalte unser Text sowohl eindeutig vulgärsprachliche
(negro, -um > -o, Fall von -nt etc.) wie eindeutig lateinische Elemente (semen, boves,

-ebaj-aba mit erhaltenem -b-, das -t- in pratalia10 etc.).
Für die Festlegung des «Grundtons» der Sprache ist noch ein anderer Faktor zu

beachten. Im Manuskript folgt nämlich auf die beiden unser Verslein enthaltenden
Zeilen noch eine dritte von der gleichen Hand (wie die beiden ersten wohl eine

Federprobe):

Gratias tibi agimus, omnipoZens sempiterne Deus.

Wenn A. Schiaffini darauf hinweist, daß es wohl kaum möglich sei, daß dem Schreiber

der sprachliche Unterschied zwischen den ersten zwei Zeilen und der in korrektem

Latein abgefaßten dritten nicht bewußt gewesen sei, so können wir ihm nur

16 Cf. B. Migliorini, Storia della lingua italiana, Firenze 1960, p. 64. - Für die
jüngste Zusammenstellung von vulgärsprachlichen Zügen cf. H. G. Tuchel in RF 76

(1964), 113/14; nach ihm sind als vulgär anzusehen: das Nebeneinander von -ebafaba,
die Bedeutung von parare, der Verlust von -(n)t, der Wandel von -ü > -o und von
-I- > -e-, der Gebrauch von pratalia, versorio.

17 Cf. P. Rajna, op. cit., p. 297 ss.
18 Cf. V. De Bartholomaeis, Cid che veramente sia Vantichissima cantilena «Boves

se pareba», in Giornale storico della letteratura italiana 90 (1927), 197-204; ähnliche
Wertungen auch von C. Tagliavini, Le origini delle lingue neolatine, Bologna 31959,

p. 458, und G. Devoto, Profite di storia linguistica italiana, Firenze 1953, p. 33

(bilinguismo inconscio).
19 Für die Beurteilung von -t- cf. C. A. Mastrelli, L'indovinello veronese, in AGI 38

(1953), 205 N55.



Die ältesten romanischen Texte 49

folgen20. Es ist auch auffällig, daß in den ersten beiden Zeilen Abkürzungen fehlen

(außer den beiden &, die wohl eher e als et gelesen werden müssen), während sie sich

in der dritten Zeile in für die Zeit normaler Häufigkeit finden: das Bewußtsein, nicht
Latein zu schreiben, die Schrift auf ein zu jener Zeit nicht übliches Sprachfeld
anzuwenden, könnte die Verwendung von Abkürzungen ohne weiteres verhindert
haben, setzt doch Abkürzung eines Wortes oder Wortteiles eine gewisse Tradition,
einen gewissen Consensus voraus. Auch bei der festen Absicht, die Vulgärsprache
zu verwenden, können dem in lateinischen Schreibgewohnheiten verhafteten Scrip-
tor latinisierende Graphien wie -t-, -b- entgangen sein.

Was bedeuten nun die bis hierher betrachteten sprachlichen Aspekte unseres
Textes für die Frage, ob wir es mit einem Protokoll zu tun haben oder nicht? So

gut wie nichts, denn solche Erscheinungen können sowohl bei schriftlicher Fixierung

einer volkstümlichen (auditiven) wie bei gelehrter (schriftlicher) Tradition
auftreten. Von zwei entscheidenden Faktoren haben wir aber noch nicht gesprochen.

Da wäre einmal semen. Rajna21 meint hiezu, daß «a semen, neutro e perö
forma comune ai due massimi casi, nulla vieta la conservazione di una consonante
finale da cui la parlata nun rifuggiva punto», eine wenig überzeugende Erklärung.
Nach Migliorini22 handelt es sich um einen offensichtlichen Latinismus, was uns
kaum widerlegbar scheint. Nur: wenn er zufälligen Charakter hat, führt uns dies
auch wieder nicht weiter. Angelo Monteverdi23 ist es nun aber gelungen, zu zeigen,
daß er wohl bewußt eingeführt worden sein muß. Der letzte Halbvers macht nämlich

insofern Schwierigkeiten, als negro semen seminaba (Betonung auf der
zweitletzten und sechstletzten Silbe) der rhythmischen Schlußform des klassischen Hexameters

(- - - - ~) nicht entspricht. Der Römer Romanist weist nach, daß sich

20 Cf. A. Schiaffini, op. cit., p. 81. In gleicher Weise äußert sich auch H. G. Tuchel,
der das Indovinello ebenfalls für vulgärsprachlich ansieht (cf. RF 76 [1964], 114). Im
Gegensatz dazu will P. Fiorelli (in LN 21 [1960], 15 N140) in dieser Zeile nur eine
nichts beweisende «formula di rito» sehen. Daß es sich um eine Formel handelt, steht
außer Zweifel; dies hindert aber nicht, daß selbst für einen Schreiber des 9. Jahrhunderts

der sprachliche Kontrast zwischen den ersten beiden und der dritten Zeile
augenfällig sein mußte. - Für A. Chiari (cf. Dubbi sull'Indovinello veronese, in LN 22
[1961], 63/64) sind die beiden Schreiber nicht identisch, und er will einen verschiedenen

Neigungswinkel der Schrift, andere Buchstabenformen, einen grundverschiedenen

Ductus feststellen können. Ein leichter Unterschied im Neigungswinkel
besteht in der Tat, in den andern Punkten können wir Chiari jedoch nicht folgen; der
etwas verschiedene Neigungsgrad könnte sich ohne weiteres durch eine Störung,
durch einen Unterbruch beim Schreiben erklären. Alle drei Zeilen scheinen mir nach
wie vor von der gleichen Hand zu stammen.

21 Cf. P. Rajna, op. cit., p. 298.
22 Cf. B. Migliorini, op. cit., p. 64.
23 Cf. A. Monteverdi, Sul metro dell'indovinello veronese, in SM N.S. 10 (1937),

207-212.

wo tfro AA *v

Ur-%
o

cv



50 Peter Wunderli

rhythmische Klauseln wie die unsere schon in der lateinischen Klassik (Virgil) und
auch im Mittelalter (z. B. Aldhelmus) finden, daß sie aber anscheinend nur möglich
sind, wenn die fünftletzte (d. h. auf den zweitletzten Akzent folgende) Silbe lang ist;
es scheint somit eine Art Ausweichmöglichkeit vom Akzent auf die Länge zu
bestehen. Diese Bedingung wird nun durch semen positionsbedingt erfüllt (semen

seminaba); seme dagegen, die vulgärsprachliche Form, könnte die Illusion eines

korrekten Hexameters nicht wecken, und wir müssen so wohl annehmen, daß semen

ganz bewußt gesetzt wurde. Eine ähnliche, ebenfalls von metrischen Erfordernissen
ausgehende Erklärung gibt CA. Mastrelli24 für boves; ohne das auslautende -s hätten

wir «se pareba bovi alba pratalia araba...»: also einen Hiatus zwischen bovi und
alba25. Die lateinische (oder wohl besser: relatinisierte) Form boves erlaubt es, den

Hiatus zu überbrücken und einer allfälligen, den ganzen Rhythmus in Unordnung
bringenden Synalöphe des Auslautvokals in bovi vorzubeugen. Trotzdem scheint
sich mir eine metrische Erklärung in diesem zweiten Fall nicht in gleichem Maße

aufzudrängen wie im ersten, denn es darf nicht vergessen werden, daß auslautendes
Plural-s im nahen Friaul erhalten bleibt und wir es somit auch mit einem Einfluß
aus diesem Gebiet zu tun haben können.

Kommen wir zum Schluß: Versmaß, Inhalt und sprachliche Aspekte scheinen uns
eine gelehrte Herkunft unseres Verschens unwiderlegbar zu beweisen; es wurzelt in
einer gelehrten, nicht volkstümlichen Tradition. «E dotto dove essere l'autore del

nostro indovinello, non solo perche scelse un argomento tutt'altro che popolare ai
suoi tempi (lo scrivere), non solo perche si conformö a una moda letteraria latina
(l'enimmistica) e ne tolse a prestito concetti e immagini; ma anche perche, se non
m'illudo, costrusse su un ritmo latino il suo verso», meint Angelo Monteverdi26,
«l'indovinello ha un andamento molto piü popolareggiante [als das entsprechende
Rätsel bei Paulus Diaconus], ma fu certo composto da un chierico che non ignorava
qualcuno di questi precedenti», versichert Bruno Migliorini27. Daß es sich dabei um
ein Protokoll handeln soll, scheint uns ganz unmöglich, und es wird kaum jemand
ernsthaft glauben, metrische Feinheiten wie semen und eventuell auch boves könnten

mündlich weitergegeben werden; bei mündlicher Tradition müßten hier
unweigerlich die vulgärsprachlichen Formen auftreten. Wir haben es vielmehr mit
einem durchaus literarischen Umsetzungsversuch in Vulgärsprache (dem ersten

erhaltenen!) eines in der lateinischen Schultradition gewachsenen Themas zu tun;

24 Cf. C. A. Mastrelli, in AGI 38 (1953), 205.
26 Es muß bovi (für buoi) angesetzt werden, da auch boves als Plural zu betrachten

ist. Die Imperfektendungen -ebaj-aba haben als venezianische Formen für lat. -ebantf
-äbant zu gelten; über diesen Punkt cf. Monteverdi, SM N.S. 10 (1937), 208,
Mastrelli, AGI 38 (1953), 203, etc.

26 Cf. SM N.S. 10 (1937), 211.
27 Cf. Storia della lingua italiana, p. 63.



Die ältesten romanischen Texte 51

das Veroneser Rätsel gehört in die Sphäre der Schrifttradition, nicht in diejenige
des Protokolls. Ob der Schreiber der Eintragung in der Veroneser Handschrift
gleichzeitig auch der Autor unserer Fassung sei, diese Frage ist für unser Problem

an sich nebensächlich; die sicher falsche Einführung des ersten & läßt uns aber
eher an eine Abschrift denken, wodurch sich die in der schriftlichen Tradition
wurzelnde Geschichte unseres Verschens um ein neues Glied erweitern würde.

Etwas weniger Aufwand erfordert die Widerlegung von Lüdtkes Auffassung in
den beiden andern von ihm angeführten Fällen. Betrachten wir - um gleich in Italien

zu bleiben - vorerst die kampanischen Eidesformeln. Das älteste der hier
interessierenden Dokumente entstand 960 in Capua und ist unter dem Namen Placito
di Capua bekannt28. Es orientiert uns über einen Streit zwischen dem Kloster von
Montecassino und einem gewissen Rodelgrimus, der die Besitzrechte des Klosters
über einige ihm angeblich erblich zufallende Ländereien anfocht. Das Dokument ist
lateinisch abgefaßt, enthält aber viermal die folgende, jeweils bis in alle Details
identische Formel:

Sao ko kelle terre, per kelle fini que ki contene, trenta anni le possette parte
Sancti Benedicti29.

Nach Lüdtke haben wir es wiederum mit einem Protokoll zu tun, der - allerdings
leicht stilisierten (d.h. latinisierten) - Wiedergabe einer Zeugenaussage: «Romanisch

abgefaßt ist lediglich die Aussage des Zeugen; Die Zeugenaussage hebt sich
hinsichtlich der Sprache deutlich von dem übrigen Text ab; ...30» Diese Auffassung

scheint mir nun vollkommen abwegig: wir haben es nicht mit einer Zeugen-
aussage, sondern mit einer Eidesformel zu tun; der Begriff des Protokolls ist deshalb

gerade für die vulgärsprachlichen Teile des Dokuments nicht am Platz.
Belegen wir unsere Behauptung. Nach der Datierung, der Nennung der

Prozeßparteien, der ausführlichen Beschreibung der strittigen Ländereien und der
Zusammenfassung der Ansprüche des Rodelgrimus und des Aligernus (des Abtes von
Montecassino) erfahren wir aus dem Dokument, daß der Richter Arechisi den Rodelgrimus

aufgefordert habe, die Berechtigung seiner Forderungen durch Dokumente
zu belegen. Dazu sei er jedoch nicht imstande gewesen, wogegen der Abt Zeugen
habe beibringen können, die seine Aussage bestätigt hätten. «Ideo nos qui supra
iudex iudicabimus et per nostrum [iu]dicium eos guadiare fecimus tali tenore, qua-
tenus ipse qui supra Rodelgrimus plicaret se cum lege, et ipse [qui] Aligernus be-

28 Für den vollständigen Text cf. Schiaffini, op. cit., p. 63-67, oder E. Monaci,
Crestomazia italiana dei primi secoli, nuova ed. riveduta e aumentata per cura di
F. Arese, Roma-Napoli-Cittä di Castello 1955, p. 2-4.

29 Für die verschiedenen Interpretationsprobleme cf. Schiaffini, op. cit., p. 49-60;
Migliorini, Storia, p. 94-96.

30 Vgl. VRom. 23/1 (1964), 8.



52 Peter Wunderli

nerabilis abbas pro pars suprascripti sui monasteri faceret ei per festes talem con-
signationem se[cun]dum lege, ut singulo ad singulos ipsi testes eius teneat in
manum supradictam abbreviaturam, quam ipse Rodel[grim]us hostenserat, et testi-
ficando dicant: 'Sao ko kelle terre .,.'S1.» Vorher durch den Richter zur Gottesfurcht
und Wahrhaftigkeit aufgefordert, wiederholt dann jeder der drei Zeugen (Teode-
mundus «diaconus et monachus», Mari «clericus et monachus» und Garipertus
«clericus et notarius») die Formel allein, in der einen Hand die abbreviatura (eine Art
Promemoria, in dem die strittigen Ländereien verzeichnet waren32) haltend, die
andere Hand darauf gelegt. Abschließend beschwören sie die Wahrheit ihrer Aussage
noch auf das Evangelium.

Die Situation scheint uns eindeutig zu sein: die fragliche Formel wird selbst in
unserem Dokument zuerst durch den Richter präsentiert, dann durch die Zeugen
wiederholt; der Ablauf dürfte auch bei der Verhandlung identisch gewesen sein.
Es kann sich somit unmöglich um eine protokollierte, spontane Zeugenaussage
handeln; diese Interpretation würde auch der vollständigen Identität der vier
Fassungen nicht gerecht. Wir haben es vielmehr mit einer Eidesformel, einem Stück
Wiedergebrauchsrede zu tun, das wohl vom Richter selbst verfaßt wurde. Matteo
Bartoli meint hiezu: «Si e osservato che 'ce qui est prepare se dit en arabe classique,
ce qui est improvise se dit en dialecte'. Similmente avviene anche in Italia, ma non

sempre: anche ciö che 'si dice' in linguaggi regionali puo essere 'preparato' e ben

ponderato. Questo e il caso dei componimenti artistici (poesie dialettali, commedie
dialettali, etc.), ed e anche il caso appunto delle formule cassinesi. Anch'esse erano
preparate, in un linguaggio regionale, ma con molti latinismi e altri elementi inter-
regionali33.» Ähnliche Auffassungen vertreten Migliorini und Schiaffini34. Bei der
erwähnten Redaktionsarbeit kann es sich allerdings wohl nur um einige Modifikationen

(allenfalls noch um eine Übersetzung aus dem Lateinischen) gehandelt haben,
denn der Typ der Formel ist auch anderweitig bezeugt, was ihre Wertung als

«Wiedergebrauchs-Rede» nochmals erhärtet: lateinische Fassungen sind belegt 822 für
Lucca, 936, 954 und 976 für San Vincenzo al Volturno35, vulgärsprachliche von

31 Cf. Schiaffini, op. cit., p. 64/65.
32 Cf. P. Fiorelli, Marzo Novecentosessanta, in LN 21 (1960), 2 N16. Dieser Artikel

faßt auch die weitläufige Forschung bis 1960 (vor allem auch in bezug auf
juristische Probleme) in vorzüglicher Art und Weise zusammen (p. 1-16).

33 Cf. M. Bartoli, Sao ko kelle terre in LN 6 (1944-45), 5.
34 Cf. Migliorini, Storia, p. 94; Schiaffini, op. cit., p. 16.
36 Cf. B. Migliorini, Storia, p. 94. Für weitere lat. Texte cf. F. Sabatini, Bilancio

del millenario della lingua italiana, in CN 22 (1962), 187-215, bes. 204/05.
Als Beispiele sollen hier nur die Texte für 937 und 954 gegeben werden; derjenige

für 937 lautet:
Scio quia illae terrae per illos fines et mensuras quas vobis monstravimus, per
triginta annos possedit pars sancti Vincentii.



Die ältesten romanischen Texte 53

Sessa Aurunca (März 963), Teano (Juli 963) und wiederum Teano (Oktober 963)36.

Es handelt sich also um einen durchaus in der Tradition verankerten Text, ein
jeweils den momentanen Erfordernissen angepaßtes Stück «Literatur», dessen

Tradition zweifellos schriftlich war. Wenn er schon als Beispiel für einen der von Lüdtke
herausgestellten Übermittlungskanäle dienen soll, dann wohl für das Vorlesen (die
Formel wurde zuerst vom Richter präsentiert!), keinesfalls aber für das Protokoll.

Es gibt allerdings noch einen Einwand gegen unsere Sicht des Problems. Die

Zeugen waren alle drei Kleriker (cf. oben) und somit wohl des Lateins mächtig;
warum ließ man sie die Eidesformel nicht lateinisch sprechen? Es scheint mir jedoch
unmöglich, aus diesem Faktum ein Argument für den Protokollcharakter des

vulgärsprachlichen Textes ziehen zu wollen. Die Volkssprache wurde wohl gewählt, um
den Eid auch dem wahrscheinlich das Latein nicht beherrschenden Rodelgrimus
verständlich zu machen. Wie die weiteren Prozesse gleicher Art zeigen, die das Kloster

zu dieser Zeit führte (cf. unten), war dem Urteil überdies wohl ein gewisser
exemplarischer Charakter zugedacht, der nur voll erreicht werden konnte, wenn
alle dem Prozeß Beiwohnenden die Eidesformel verstanden37.

Nur drei Jahre später finden wir nochmals zwei analoge, vulgärsprachliche Dokumente.

Das erste stammt aus Sessa Aurunca (März 963), das zweite aus Teano

(Oktober 963). Es handelt sich wiederum um placiti, um einen Prozeß zwischen dem
Kloster von Montecassino und Privatpersonen resümierende lateinische Texte, in
denen je eine viermal vorkommende, zuerst vom Richter vorgetragene, dann von
drei Zeugen wiederholte vulgärsprachliche Eidesformel enthalten ist. Sie sind wieder

nach dem gleichen Prinzip aufgebaut und wurden wiederum auf eine abbreviatura
beschworen, scheinen aber auch noch auf eine Geländebegehung Bezug zu nehmen:

Sessa Aurunca: Sao eco kelle terre (kella terra), per kelle fini que tebe monstrai,
Pergoaldi foro, que ki contene (conteno), et trenta anni le possette38.

Teano: Sao eco kelle terre, per kelle fini que tebe mostrai, trenta anni le
possette parte sancte Marie39.

Auch ein viertes, in seiner Gesamtstruktur allerdings verschiedenes Dokument (die
vulgärsprachliche Formel kommt nur einmal vor!), das im Juli 963 in Teano ver-

954 haben wir folgende Fassung:.
Scio quia illae terrae per ipsos fines et mensuras, quas tibi Padelfrit comes mons-
travi, per triginta annos possedit pars sancti Vincentii.

(Beide Texte nach J. E. Shaw, Another earlg monument of the italian language, in
MLN 21 [1906], 105-110; cf. p. 109; vgl. A. Sepulcri, SN 3, fasc. 1 [1908], 123 N4).

86 Cf. unten p. 53/54.
37 Vgl. auch Migliorini, Storia, p. 94; die Situation dürfte somit derjenigen bei

den Straßburger Eiden nicht unähnlich gewesen sein.
38 Die Formel hat das erstemal iceZZe terre/contene, dann dreimal kella terra/conteno;

vgl. Schiaffini, op. cit., p. 49, und vor allem S. Debenedetti, in SMN. S. 1 (1928), 141 ss,
39 Texte nach Monaci, Crestomazia (nuova ed. 1955), p. 4/5.



54 Peter Wunderli

faßte Memoratorium, fügt sich für die in ihm enthaltene vulgärsprachliche Formel
ohne große Abweichungen in den von den drei übrigen Texten bestimmten Rahmen:

Kella terra, per kelle fini que bobe mostrai, sancte Marie e, et trenta anni la pos-
set parte sancte Marie.

Die Ähnlichkeit dieser Formeln mit der ersten zeigt uns wieder eindeutig, daß wir
es mit einer gelehrten, schriftlichen Tradition zu tun haben, daß es sich aber
unmöglich um spontan formulierte, vom Sprecher zum Schreiber geflossene Rede handeln

kann. Man könnte wohl die drei Dokumente in ihrer Ganzheit im modernen
Sinn als Protokolle bezeichnen, nämlich dann, wenn man «Protokoll» als 'Bericht,
Zusammenfassung über eine Sitzung, eine Verhandlung' auffaßt, wobei allerdings
eine Umsetzung von der vulgärsprachlich geführten Verhandlung ins Latein der

Protokollsprache vorgenommen wurde. Gerade die vulgärsprachlichen Einschlüsse
in diesen Texten haben aber keinen Protokollcharakter: sie gehören in die Kategorie

der Wiedergebrauchs-Rede (nicht der Verbrauchs-Rede), sie wurzeln in einer
Tradition, die sich vor und nach ihrem ersten vulgärsprachlichen Beleg nachweisen
läßt. Vom Richter modifiziert und redigiert, wurden die Formeln von ihm den Zeugen

vorgelesen und von diesen nachgesprochen; den Weg in die Dokumente haben
sie aber wohl durch direkte Abschrift des richterlichen Vorwurfes gefunden.

Nicht anders ist die Situation bei den Straßburger Eiden. Auch hier haben wir
einen lateinischen Text, in den vulgärsprachliche (französische und deutsche)
Stücke eingeschlossen sind. Daß wir es mit Eidesformeln zu tun haben, geht mit
aller Deutlichkeit aus Nithards Kontext hervor:

Lodhuuicus et Karolus sacramenta, quae subter notata sunt,
Lodhuuicus romana Karolus vero teudisca lingua iuraverunt40.

Die Volkssprache wurde für diese Kernstücke des Abkommens zwischen Karl dem

Kahlen und Ludwig dem Deutschen gewählt, um sie auch den der feierlichen
Beschwörung beiwohnenden Gefolgsleuten - größtenteils wohl des Lateins unkundigen

Analphabeten - verständlich zu machen. Sicher erklärt sie sich aber nicht daher,
daß jeder der beiden Fürsten spontan in Vulgärsprache gesprochen hätte (und dies

dann protokolliert worden wäre): Schwüre, Eidestexte etc. werden nicht aus dem

Stegreif formuliert; dazu ist ihre juristische Tragweite viel zu groß. Wir müssen also

auch hier annehmen, daß der Text vorgängig der feierlichen Eidesleistung vor den

beiden versammelten Heeren durch Notare, Kanzler etc., kurz «Schriftgelehrte»
Karls und Ludwigs ausgehandelt und redigiert wurde. Bei dieser Situation müßte
wohl eine weitgehende Parallelität der deutschen und romanischen Texte zutage
treten; immerhin ist eine vollkommene Identität der Schwurformel ausgeschlossen,

40 Text nach W. Braune - K. Helm, Althochdeutsches Lesebuch, 12. Aufl., Tübingen
1952, p. 45.



Die ältesten romanischen Texte 55

impliziert doch die Verwendung zweier verschiedener Sprachen a priori gewisse

Divergenzen. Vergleichen wir den ersten Text41.

Pro deo amur In Godes minna
et pro Christian poblo ind in thes christänes folches
et nostro commun saluament, ind unser bedhero gehaltnissl,
d'ist di in auant fon thesemo dage frammordes
in quant Deus sauir et podir me dunat, so fram so mir Got geuuizci indi mahd

furgibit,
si saluarai eo eist meon fradre Karl so haldih thesan minan bruodher
et in aiudha et in cadhuna cosa,
si cum per dreit son fradra saluar dift, soso man mit rehtu sinan bruodher scal,
in o quod il mi altresi fazet. in thin thaz er mig so sarna duo,
Et ab Ludher nul plaid numquam prin- indi mit Ludhern in nohheiniu thing ne

drai qui, gegango,
meon uol, the minan uuillon
eist meon fradre Karle imo
in damno sit. ce scadhen uuerdhen.

Abgesehen von der verschiedenen Struktur der beiden Sprachen entspringenden
Kleinigkeiten, entsprechen sich die beiden ersten von Ludwig und Karl gesprochenen

Texte beinahe wörtlich. An zwei Stellen finden wir dagegen größere
Abweichungen. Ganz am Schluß entspricht dem ausführlichen Dativobjekt eist meon

fradre Karl des französischen Textes nur ein deutsches imo, eine Verschiebung, die
bei Übersetzung oder Parallelredaktion jedoch nicht besonders auffällig ist.
Schwerwiegender ist die erste Lücke. Zuerst haben wir eine Entsprechung fradre karl -
bruodher, also ein Fehlen des Namens im deutschen Text, was an sich möglich ist42;

dann fehlt aber noch eine Entsprechung zu et in aiudha et in cadhuna cosa43. Man
könnte hier an eine Lücke des deutschen Textes denken; da aber dieser romanische
Nachsatz dem vorher Gesagten inhaltlich nichts Neues beifügt, bin ich eher geneigt,
an eine großzügigere Fassung bei der Redaktion der deutschen Formel zu denken.
Auf alle Fälle ist die Entsprechung der beiden Fassungen derart (meist sogar bis in
die Wortzahl und die Wortfolge gehend), daß sich die Annahme einer bewußt
gemeinsamen und parallelen Abfassung aufdrängt. Für die von den beiden Heeren

gesprochenen Formeln ist die Parallelität genau gleich überzeugend. An freieren
Entsprechungen findet sich nur (sagrament) de suo part non lo-s tanit - (then eid)
then er imo gesuor forbrihehit44; inhaltlich sind sie sich jedoch gleichwertig.

41 Texte nach Braune-Helm, op. cit., p. 45/46.
42 Es ist immerhin auffällig, daß beide Male, wo im romanischen Text der Name

Karls auftaucht, der Name Ludwigs im deutschen Texte umgangen wird. Es fragt
sich, ob wir es hier nicht mit einer bewußten Auslassung zu tun haben.

43 Für die Interpretation cf. A. Henry, Chrestomathie de la littirature en ancien
jrancais II, Berne 1953, p. 9.

44 Für die Texte cf. Braune-Helm, op. cit., p. 46, oder A. Henry, Chrestomathie
de la littirature en ancien francais I, Berne 1953, p. 2.



56 Peter Wunderli

Im weiteren ist es Konrad Ewald kürzlich gelungen, zu zeigen, wie weitgehend
die Eide durch formelhafte Wendungen der lateinischen Urkundensprache des

9. Jahrhunderts beeinflußt sind45. Seine Gegenüberstellungen scheinen mir eindeutig

zu beweisen, daß der Text von einem in der Kanzleisprache seiner Zeit bewanderten

Autor stammen muß, der ihn im Einklang mit deren Gepflogenheiten
verfaßte; ob das Original lateinisch oder vulgärsprachlich war, muß uns hier nicht
weiter bekümmern46, denn auch im Falle einer Übersetzung aus dem Lateinischen
ändert sich an den für uns hier wesentlichen Grundgegebenheiten nichts.

Eines steht auf alle Fälle fest: von einem Protokoll kann auch hier keine Rede
sein. Es handelt sich wiederum um ein eindeutig «literarisches» Produkt, das den

beiden des Schreibens wahrscheinlich unkundigen oder auf alle Fälle wenig geübten
Fürsten wohl vorgelesen, von diesen memoriert und später wieder vorgetragen
wurde. Das gleiche gilt für die Texte der beiden Heere, bei denen eine protokollierte
Ad-hoc-Formulierung sowieso ausgeschlossen wäre. Wir haben somit eine eindeutige

Situation für Wiedergebrauchs-Rede. Wiederum können wir das ganze Dokument

im modernen Sinne als Protokoll bezeichnen, resümiert es uns doch ein
bestimmtes Geschehnis; wiederum ist aber gerade der Begriff «Protokoll» in seiner

engeren Auslegung auf die vulgärsprachlichen Texte nicht anwendbar, da sie ihre
Entstehung nicht einem Sprachfluß vom formulierenden Sprecher zum schreibenden

Hörer verdanken, sondern ein eindeutiges Schreibstubenprodukt sind. Nithard
dürfte sie aus einem Dokument oder direkt aus dem Originalentwurf haben.

Es hat sich somit gezeigt, daß keines der drei von Lüdtke angeführten Dokumente
tatsächlich einen Sprachfluß vom Autor/Sprecher zum Hörer/Schreiber wiedergibt,
daß keines als Protokoll im engeren Sinn angesehen werden kann. Wie steht es nun
mit den andern, der ältesten Periode (bis ca. 1100) angehörenden Dokumenten?
An literarischen Texten fehlt es nicht, wobei wir hier den Begriff «literarisch» nicht
allzu eng fassen wollen. In Frankreich finden wir als ältesten Text die Eulaliasequenz
(ca. 881), offenbar ein Abklatsch einer lateinischen Sequenz47; in der zweiten Hälfte
des 10. Jahrhunderts folgt dann das Leodegarslied, das ebenfalls auf ein lateinisches

Heiligenleben zurückgeht48. Gegen Ende des gleichen Jahrhunderts entstand die
Passion von Clermont, ein fragmentarisches Resume der Leidensgeschichte Christi,
also wiederum ein auf einer lateinischen Vorlage fußender Text, sei es nun das Neue

45 Cf. K. Ewald, Formelhafte Wendungen in den Straßburger Eiden, in VRom. 23/1
(1964), 35-55.

46 Für lateinischen Urtext hat sich besonders eindrücklich A. Ewert ausgeprochen
in seinem Artikel The Strasburg Oaths (cf. Transadions of the Philological Society
1935, 16-35); für vulgärsprachliche Urtexte verwendet sich M. Roques in Les
serments de Strasbourg (cf. MAe. 5 [1936], 157-172).

47 Cf. Henry, Chrestomathie I, p. 2/3.
48 Cf. Henry, Chrestomathie I, p. 9-13.



Die ältesten romanischen Texte 57

Testament oder eine bereits lateinisch resümierende Fassung49. Schließlich folgt
noch im 11. Jahrhundert das Alexiusleben, das wohl ebenfalls einer lateinischen Vorlage

folgt50. Alle diese Texte können auch bei Anlegung strengerer Maßstäbe immer
noch als literarisch bezeichnet werden51. Sie haben den gemeinsamen Zug, daß sie

alle zutiefst in der lateinischen Literatur ihrer Epoche wurzeln.
In Italien haben wir in stark latinisierender Graphie ein von einem Notar namens

Rainerio verfaßtes, dreizeiliges Verschen, eine Postille zu einem von 1087 datierten
lateinischen Dokument (bekannt als Postilla amiatina32). Die Worte

Ista cartula est de caput coctu
ille adiuvet de ille rebottu
qui mal consiliu li mise in corpu

beziehen sich wohl auf den im Dokument erwähnten Miciarello, der mit seiner Frau
Gualdrada seine ganzen Güter dem Kloster San Salvatore auf dem Monte Amiata
vermachte; Caput coctu (latinisierende Graphie für ein Capucottü) dürfte wohl ein

Testadura entsprechender Übername Miciarellos sein. Migliorini interpretiert
folgendermaßen: «Questa carta e di Capocotto e gli dia aiuto contro il Maligno, che

un mal consiglio li mise in corpo53.»Die Vermutung, es könnte sich um ein Protokoll,
um die Niederschrift eines gehörten Verschens handeln, ist wohl nicht statthaft:
dazu ist das Sprüchlein viel zu eng mit dem Dokument verbunden (ista cartula est

da caput coctu!). Wir haben es wohl mit einer Gelegenheitsreimerei des Notars zu

tun, mit einer spöttischen Apostrophierung des Schenkers und seiner Schenkung,
also wiederum mit einem «literarischen» Text. Den gleichen Charakter müssen wir
auch den dem Ende des 11. Jahrhunders angehörenden Inschriften in der Kirche
von S.demente in Rom zuweisen: sie finden sich in einem das Martyrium des

Heiligen darstellenden Fresko als Ausrufe und Aussprüche der Peiniger (Clemens selbst

spricht lateinisch)54.
Daneben fehlt es aber auch an ganz eindeutig zum Vorlesen und Vorsagen

bestimmten Texten nicht; in ihrer Entstehung unterscheiden sie sich jedoch in nichts

49 Cf. Henry, Chrestomathie I, p. 3/4.
60 Cf. Henry, Chrestomathie I, p. 13/14.
51 Es ist nicht ausgeschlossen, ja sogar wahrscheinlich, daß diese ersten literarischen

Werke in Vulgärsprache auch vorgelesen oder vorgetragen wurden, wandte sich doch
die alte romanische Literatur nicht nur an den Leser, sondern (in einem ganz andern
Maße als heute) eben auch an den Hörer.

52 Vgl. Migliorini, Storia, p. 97/98; cf. auch Monaci, Crestomazia (nuova ed. 1955),
p. 5/6.

53 Cf. Migliorini, Storia, p. 97; vgl. ferner R. M. Ruggieri, Per Vinterpretazione
della Postilla Amiatina, in LN 10 (1949), 10-16.

54 Für den Text vgl. Monaci, Crestomazia (nuova ed. 1955), p. 7/8; cf. ferner
A. Monteverdi, Saggi neolatini, p. 61-74, und S. Pellegrini in CN 8 (1948), 77-82.
Sowohl Pellegrini wie Monteverdi geben eine Reproduktion des Freskos.



58 Peter Wunderli

von den eigentlich literarischen Texten, sind doch auch sie in einer lateinischen
Tradition wurzelnde «Studierzimmer-Produkte». An erster Stelle wäre hier das noch
dem 10. Jahrhundert angehörende Jonasfragment33 zu nennen. Der Text -
offensichtlich ein Entwurf66 zu einer auf den vier Kapiteln des Buches Jonas fußenden

Predigt (also wieder lateinische Basis!) - stellt ein Gemisch von Latein und
Französisch dar, das sich daraus erklärt, daß der Verfasser über große Strecken tironi-
sche Noten verwendete (was nur bei lateinischer Grundlage möglich war). Die voll
ausgeschriebenen Teile, Satzbruchstücke und Wörter sind dagegen meist
vulgärsprachlich, was den Schluß zuläßt, daß die Predigt auch vulgärsprachlich gehalten
wurde: für den Verfasser fielen offenbar die ihm aus der Verwendung der Stenographie

erwachsenden Vorteile mehr ins Gewicht als die Nachteile der so notwendig
werdenden (wenigstens teilweisen) Ad-hoc-Übersetzung auf der Kanzel. Das
Jonasfragment stellt somit einen eindeutig für das Vorlesen bestimmten Text dar; er
unterscheidet sich von den andern bis jetzt betrachteten und wohl ebenfalls zum
Vorlesen gelangten Texten nur dadurch, daß hier wohl einzig und allein an eine

mündliche Übermittlung gedacht war, während bei allen andern eine schriftliche
Tradition oder Bewahrung mehr oder weniger stark im Vordergrund stand.

Das nächste uns hier interessierende Dokument ist die ungefähr um die Mitte des

11. Jahrhunderts entstandene Umbrische Büßformel37. Dieser Text war wohl weniger

zum Vorlesen als in erster Linie zum Vorsagen bestimmt, was aber doch wieder
ein vorhergehendes Vorlesen und Auswendiglernen impliziert. Sprachlich haben wir
wiederum ein Nebeneinander von vulgärsprachlichen und lateinischen Elementen;
daß der Text inhaltlich wieder zutiefst in einer lateinischen Tradition wurzelt, die
selbst bis in die einzelnen Formulierungen, die Wahl gewisser Ausdrücke und Kon-

56 Für den Text cf. die diplomatische Ausgabe bei Foerster-Koschwitz,
Altfranzösisches Übungsbuch, Leipzig 71932, Spalten 51-59, und neuer G. de Poerck, Le
sermon bilingue sur Jonas du ms. Valenciennes 511 (475), in RoGand. 4 (1955), 31-66
(cf. auch einige Ergänzungen und Korrekturen dazu in RLiR 27 [1963], 9-12).

68 Anderer Ansicht ist W. v. Wartburg (cf. Evolution et structure, Berne c1962,

p. 72): «Ce sont des notes prises au cours d'un sermon et ecrites moitie en latin,
moitie en francais.» Wir hätten es nach ihm also mit einem eigentlichen Protokoll
zu tun, mit einem Redefluß Autor/Sprecher -h>- Hörer/Schreiber. Wie wir noch sehen
werden, ist diese Annahme aus der sprachlichen Gesamtsituation heraus wenig
wahrscheinlich; es fragt sich auch, was einen Kleriker veranlassen könnte, eine ohnehin für
das Volk (Vulgärsprache!) bestimmte Predigt nachzuschreiben, während die These
eines zusammenfassenden Entwurfes, eines «Steckbriefes» für den Prediger selbst
durchaus einleuchtet. Es ist dann auch diese letztere Auffassung, die heute
allgemein anerkannt wird (vgl. zum Beispiel de Poerck, op. cit.; P. Zumthor, Histoire
littiraire de la France Midiivale, Paris 1954, § 141); selbst Helmut Lüdtke, für den
die Versuchung besonders groß sein mußte, hier ein Protokoll zu sehen, hat sie sich
zu eigen gemacht (vgl. op. cit., p. 7).

57 Für den Text cf. Monaci, Crestomazia (nuova ed. 1955), p. 6/7.



Die ältesten romanischen Texte 59

struktionen nachwirkt, hat kürzlich Ricarda Liver gezeigt68. Weitere Dokumente
für diese Gruppe fehlen vor 1100; für das 12. Jahrhundert dagegen könnten noch
die zweiundzwanzig gallo-italienischen Predigten angeführt werden, bei denen es

sich ebenfalls ganz eindeutig um Vorlesetexte handelt59. Dem Anfange des 12.

Jahrhunderts wird dann auch die französische (normannische) Formel zum Gottesurteil

zugewiesen, von der aber nur ein Abschnitt als Vorlese- (resp. Vorsage-) Text
gelten kann60.

Wie steht es aber mit den Protokollen? Läßt sich hier vor 1100 wirklich nichts
finden? Ein Protokoll im engeren Sinn ist mir tatsächlich nicht bekannt, wohl aber
ein solches in der landläufigen Fassung des Begriffs. Es handelt sich um das Logo-
duresische Privileg, das älteste der sardischen Dokumente, datierbar zwischen 1080

und 108561. Von einem Richter (Mariano de Lacon) verfaßt, gibt es allerdings nicht
direkt gesprochene Rede wieder. Als Dokument, als Abmachung und somit Resultat

und Reflex von Verhandlungen kann man es aber bei weitester Fassung des

Begriffes als Protokoll bezeichnen, genau wie bei dieser Begriffsfassung die Placiti
Cassinesi und die Straßburger Eide in ihrem Gesamtaspekt Protokolle sind; hier

68 Cf. R. Liver, La formula di confessione umbra nell'ambito delle formule di confessione

latine, in VRom. 23/1 (1964), 22-34.
69 Für die Texte cf. W. Foerster, Galloitalische Predigten aus Cod. mise. lat.

Taurinensis D. VI. 10 12ten Jahrhunderts, in RSt. 13, 1-36 (Kommentar dazu ibid.,
p. 37-92).

60 Für diesen Text und die mit ihm verbundenen Probleme cf. in diesem Faszikel
Markus Gersbach, Eine altfranzösische Formel zu einem Gottesurteil (p. 64ss.); für
einen diplomatischen, wenn auch nicht ganz vollständigen Abdruck des Textes cf.
auch Foerster-Koschwitz, op. cit., Spalten 171-174. Die folgenden Zeilenangaben
beziehen sich auf die Stellen bei Gersbach, doch füge ich die entsprechenden Angaben
für Foerster-Koschwitz in eckigen Klammern bei. - Die Formel beginnt mit einer
Reihe von Anweisungen, wie und unter welchen Bedingungen das Gottesurteil
vorzunehmen sei (1-4 [1-3]); weitere «Gebrauchsanweisungen» dieser Art finden sich
22-25 [9-11], 50 [15-16] etc. Alle diese Hinweise sind zwar in französischer Sprache
abgefaßt, müssen aber wohf als reine Buchtexte angesehen werden, da sie ihrem
Charakter nach nicht zum Vorlesen bestimmt sein können. Der einzige uns hier wirklich

interessierende Abschnitt findet sich 15-21 [5-9]; auch er ist (im Gegensatz zu
den in unserm Dokument enthaltenen Gebeten und Gebetsanfängen) vulgärsprachlich

und könnte wohl als Vorlesungs- oder Vorsagetext gelten, enthält er doch eine
Aufforderung (1. Pers. PL!) an die Versammelten zum gemeinsamen Gebet, in dem
Gott und die Heiligen um ein gerechtes Urteil angefleht werden sollen. Nicht nur die
Verwendung der 1. Pers. pl. im fraglichen Abschnitt, nicht nur das offensichtliche
Ansprechen der Anwesenden scheinen mir auf einen Vorlesetext hinzuweisen: im
Gegensatz zu den trockenen rituellen Anweisungen eignet ihm auch ein gewisser
rhetorischer Schwung, der ihn den beiden in unserm Text vollständig wiedergegebenen
lateinischen Gebeten annähert (26-33 [11-12] und 34-42 [fehlt Foerster-Koschwitz])
und so wahrscheinlich macht, daß er der gleichen Kategorie wie diese angehöre.

61 Für den Text cf. Monaci, Crestomazia (nnova ed. 1955), p. 5.



60 Peter Wunderli

allerdings haben wir einen vulgärsprachlichen Text, während in den andern
erwähnten Fällen gerade der Protokollteil lateinisch war.

Ein Protokoll im engen Sinn des Wortes (wörtliche Wiedergabe von Gesagtem
durch die Schrift) findet sich dagegen erst im 12. Jahrhundert. Ein von 1158
datiertes Pergament aus Volterra berichtet uns über einen Streit zwischen dem Grafen
Ranieri Pannocchieschi und seinem Bruder Galgano, Bischof von Volterra. Der
Richter (Balduino) gibt auch die Aussagen von sechs einvernommenen Zeugen wieder;

während das ganze Dokument an sich lateinisch abgefaßt ist, erscheinen die

Aussagen der beiden wichtigsten Zeugen in Vulgärsprache, allerdings wohl nur in
ihrem Kernstück62:

Enrigolo: Io de presi pane e vino per li maccioni a Travale.
Malfredo: Guaita, guaita male, non mangiai ma' mezo pane.

Hier befinden wir uns nun zweifellos vor einem eigentlichen Protokoll, vor einer

Fixierung des Sprachflusses Autor/Sprecher —> Hörer/Schreiber: aber eben - wir
stehen bereits in der Mitte des 12. Jahrhunderts.

Die Ergebnisse dieses Inventars müssen nun doch zu denken geben. Wir möchten
nochmals wie schon einleitend betont feststellen, daß wir von der großen Bedeutung
der beiden Diagonalkanäle (Protokoll und Vorlesen) für die Ausbildung und
Gestaltung der romanischen Schriftsprachen überzeugt sind; wir glauben aber nicht,
daß bei der Ablösung vom Latein beide die gleiche Bedeutung gehabt haben, und
noch weniger glauben wir, daß das Protokoll in den Vordergrund zu stellen sei, wie
dies Lüdtke tut. Daß wir während der drei ersten Jahrhunderte der romanischen

Schriftsprachen kein einziges wirkliches Protokoll in Vulgärsprache gefunden haben,
kann wohl nicht zufällig sein, denn dazu ist die Zeitspanne zu groß, vor allem da

Protokolle an sich ja nicht fehlen: sie sind aber immer lateinisch abgefaßt. Erst
nach der Mitte des 12. Jahrhunderts tritt in der Geschichte der romanischen
Schriftsprachen ein solcher Text auf; was wir vorher an vulgärsprachlichen Texten finden,
ist alles «literarisch»-traditionellen Ursprungs, sind alles eigentlich literarische oder

zum Vorlesen bestimmte Texte. Was sind aus diesen Fakten für Schlüsse zu ziehen?
Es ist ohne Zweifel klar, daß das Schreiben in Vulgärsprache vom einzelnen Schreiber

oder Autor eine ganz besondere, persönliche Anstrengung erforderte, bestand
doch noch kaum eine Schrifttradition, auf die er sich stützen konnte. Gerade beim
Protokollieren scheint mir aber eine solche Tradition von besonderer Bedeutung:
hier ist die Aufmerksamkeit des Schreibers vor allem auf die anzuhörende Aussage

gerichtet, von ihr darf nichts Wesentliches verlorengehen, und so ist jede Ablenkung
unerwünscht. Eine solche Ablenkung würde aber gerade das Schreiben in
Vulgärsprache bedeuten, denn der Mangel einer Schrifttradition, eines Usus zwingt den

Schreiber, sich mit sprachlich-grammatischen und graphischen Problemen ausein-
62 Vgl. Migliorini, Storia, p. 102.



Die ältesten romanischen Texte 61

anderzusetzen, die ihm nicht geläufig sind und die seine Aufmerksamkeit vom
rein Sachlichen ablenken. Was liegt hier näher als ein Ausweichen auf das Gebiet
der lateinischen Schrifttradition, auf das Gebiet, in dem der Schreiber geschult ist,
in dem er sich zu Hause fühlt, auf dem er das ganze Formularium und die ganze
Phraseologie beinahe blindlings beherrscht? Eine Umsetzung aus den ihrer gemeinsamen

«Muttersprache» noch stärker als heute gleichenden Volksidiomen in barbarisches

Latein konnte keine großen Schwierigkeiten bieten. Vergessen wir auch

nicht, daß gerade bei den Protokollen wenig Bedürfnis nach vulgärsprachlicher
Redaktion bestand, waren diese Dokumente im allgemeinen doch für Juristen, Notare
und Kleriker bestimmt, also für des Lateins kundige Kreise, um so mehr als zu

jener Zeit die Kenntnis von Lesen und Schreiben überhaupt noch mit einer mehr
oder weniger gründlichen Beherrschung des Lateins verbunden war. Der Fall des

Protokollierens scheint mir dem Fall des Stenographierens im Jonasfragment durchaus

parallel zu laufen: im zweiten Fall flüchtet sich der Autor zu den tironischen
Noten, weil keine französische Stenographie besteht63, im ersten Fall greifen die

Protokollführer zur lateinischen Schriftsprache, weil keine genügende romanische,
eine rasche und reibungslose Protokollierung gestattende Schrifttradition existiert.

Anders verhält es sich bei den zum Vorlesen bestimmten Texten (eigentliches
Vorlesen und Literatur). Die Hörer, an die sich diese Texte wenden, waren wohl
zum größten Teil des Lateins nicht mehr kundig; es war deshalb unerläßlich, sich
ihren Sprachgewohnheiten anzupassen, ihrer «Ungebildetheit» entgegenzukommen64.

Diese Forderung war um so leichter zu erfüllen, als es sich hier um «Schreib-

63 Vgl. Lüdtke, op. cit., p. 1.
64 Diese Aussage findet ihre Erhärtung auch in der Tatsache, daß wir von der im

Kloster Saint-Amand entstandenen Eulaliasequenz zwei nach dem gleichen Schema
und wohl auch gleichzeitig entstandene Fassungen besitzen, die sich inhaltlich und in
ihrer sprachlichen Ausführung wesentlich voneinander unterscheiden. Die erste, lateinisch

abgefaßt, ist inhaltlich recht anspruchsvoll und strotzt von Rhetorik: sie wendet

sich an ein gebildetes, des Lateins kundiges Publikum; die zweite, vulgärsprachliche,

ist auch inhaltlich wesentlich einfacher gehalten und zeichnet sich durch einen
erzählend-dramatischen Ton aus (vgl. Zumthor, op. cit., § 168). Das will allerdings
nicht besagen, die französische Fassung sei kunstlos und primitiv, kannte ihr
Verfasser doch die Kunstgriffe der Rhetorik nur allzu gut. Einmal sind die einzelnen
Verse paarweise durch Assonanzen verbunden, in einem Fall sogar durch einen (wohl
eher zufäthgen) Reim: uirginitet - honestet (v. 17/18). Nur einmal fehlt die Assonanz,
nämlich im alleinstehenden und ohnehin schon etwas kürzeren letzten Vers, der als
Schlußklausel zum ganzen Gedicht dient (par souue dementia). Diese Schlußfunktion
wird durch die Verwendung des sonst im ganzen Gedicht nirgends vorkommenden
Cursus unterstrichen: souue dementia, ein Cursus tardus, wenn man dem i noch
silbenbildenden Charakter zuerkennt, sonst dagegen ein Cursus planus. Daneben finden wir
eine Anapher in den Versen 3/4 (Uoldrent-Uoldrent), eine Alliteration bei den Versen
1/2 (buona-bel), 19/20 (enz-elle) und 21/22 (a-ad), eine etymologische Figur in bei auret
corps bellezour anima (v. 2).



62 Peter Wunderli

tischprodukte» handelte, bei deren Abfassung genügend Zeit vorhanden war, sich

mit redaktionellen und graphischen Problemen, die sich aus der Verwendung der

ungewohnten Vulgärsprache ergaben, auseinanderzusetzen; hier wurde dem Schreiber

auch kein äußerer Rhythmus aufgezwungen wie beim Protokollieren. Es kann
somit nicht erstaunen, daß die ältesten erhaltenen Texte aus dem Bereich der

«Wiedergebrauchs-Rede» stammen und «literarischen» Charakter haben66. Immerhin

scheinen die sprachlichen Probleme den Verfassern noch schwer zu schaffen

gemacht haben: der vulgärsprachliche Ausdruck nahm offensichtlich ihre ganze
Aufmerksamkeit in Anspruch, so daß Ihnen nichts anderes übrigblieb, als sich in
inhaltlichen und formalen Belangen auf die lateinische Tradition zu stützen; wirklich

spontane Äußerungen und persönliche Aussagen finden sich in den ersten drei
Jahrhunderten nicht in Vulgärsprache66.

All diese Gegebenheiten hatten auch ihre Nachwirkungen auf das sprachliche
Gesicht der ersten Texte: immer wieder haben wir feststellen müssen, daß die

Vulgärsprache stark mit lateinischen Elementen durchsetzt war, ja beim Veroneser

Rätsel ist sich die Forschung noch heute nicht einig, ob sie die Sprache als stark
korruptes Latein oder als stark latinisierende Volkssprache bezeichnen soll67. Wenn die

Autoren schon für die inhaltlichen und formalen Bereiche ihrer Werke auf die
lateinische Tradition zurückgriffen, so kann es auch nicht verwundern, daß auf sprachlichem

Gebiet einiges hängenblieb. In lateinischer Schrifttradition geschult, mit
dieser auf du und du und ohne eine ihnen den Rücken stärkende vulgärsprachliche
Tradition, konnten die Schreiber nicht einfach aus ihrer Haut fahren und ihre
Vergangenheit verleugnen: sie mußten gezwungenermaßen immer wieder in lateinische

(und ihnen gewissermaßen zur Natur gewordene) Schreibgewohnheiten zurückfallen.

So sehe ich denn die starke Latinisierung der ersten romanischen Texte nicht
wie Lüdtke als ein Streben nach höherem Stilniveau68: mir scheint sie vielmehr im
Unvermögen des Verfassers begründet, plötzlich aus der lateinischen Schrifttradition

herauszuspringen, vor allem eben deshalb, weil noch gar kein Gegengewicht,
66 Man hätte allerdings noch zum Mittel der Ad-hoc-Übersetzung eines lateinischen

Grundtextes greifen können, wie zum Teil bei der Jonaspredigt; eine solche Umsetzung
hätte wohl dem Vorleser keine allzu großen Schwierigkeiten bereitet, doch konnte sie

weder juristisch-exakten noch künstlerischen Erfordernissen gerecht werden.
66 Dieser Situation entspricht auch die Tatsache, daß sowohl in den Straßburger

Eiden wie in den Placiti Cassinesi das Protokoll (d.h. die Zusammenfassung des

eigentlich Gesprochenen und Geschehenen) lateinisch abgefaßt ist, und daß nur die

vorredigierten Formeln (Wiedergebrauchs-Rede) vulgärsprachlich sind. Das Bild wird
abgerundet durch die Tatsache, daß im Volterranischen Dokument sich der Richter
nur für die beiden wichtigsten Aussagen die Mühe der vulgärsprachlichen Fixierung
nimmt, daß für die übrigen dagegen der Weg der geringeren Anstrengung, d.h. der
Umsetzung ins Lateinische, gewählt wird.

67 Cf. oben, p. 48.
68 Cf. Lüdtke, op. cit., p. 8.



Die ältesten romanischen Texte 63

weil noch keine eine Alternative bietende romanische Schrifttradition vorhanden
war.

So will es uns denn scheinen, als hätten die Protokolle für die erste Phase der
Ausbildung der romanischen Schriftsprachen wenig beigetragen. Dieser Übermittlungskanal

konnte erst zu Bedeutung gelangen, als bereits eine einigermaßen gefestigte
Schrifttradition bestand, und diese Tradition wurde durch die literarischen und
durch die zum Vorlesen bestimmten Texte geschaffen. Ohne die Bedeutung des

Protokolls für spätere Phasen ihrer Entwicklung leugnen zu wollen, scheint mir der
Anstoß zur Ausbildung der romanischen Schrifttradition doch in erster Linie vom
Bereich der Wiedergebrauchs-Rede ausgegangen zu sein.

Zürich Peter Wunderli


	Die ältesten romanischen Texte unter dem Gesichtswinkel von Protokoll und Vorlesen

