
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 21 (1962)

Artikel: Las fuentes de las estrofas 544-545 del "Libro de Buen Amor"

Autor: Jenaro MacLennan, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Las fuentes de las estrofas 544-545
del «Libro de Buen Amor»

Gonzälez-Llubera, al indicar las distintas fuentes del pasaje del

vino del Libro de delicias en una nota de su traducciön catalana
de dicha obra, habia recordado que el aspecto moral de la expo-
siciön de los peligros del vino «no cal dir com es tema corrent en

totes les literatures medievals» y que la tradiciön corriente de las
enfermedades ocasionadas por el exceso de la bebida procede del
Secretum Secrelorum1. Para ilustrar esto Gonzälez-Llubera citaba
como ejemplos la estrofa 544 del Li'Ziro rfe Buen Amor y hacia
referencia a otros dos pasajes de Eiximenis y de Turmeda, aunque
sin precisar, porque no era tal su cometido, si el Secretum Secrelorum

era fuente directa del pasaje del Libro de Buen Amor y, en

tal caso, de que versiön del Secretum podria tratarse. M. R. Lida
de Malkiel, que conocia esta afirmaciön de Llubera2, no presto
atenciön al hecho y prefiriö explicar - inconvincentemente - el

Libro de Buen Amor con el Libro de delicias3. Por mi parte, he

sugerido en un breve escrito4 la versiön o versiones del Secretum

de que podria tratarse en el caso del Arcipreste, poniendo de

relieve la improbabilidad cle que se tratase de una versiön semi-

tica. Recientemente, R. A. Borello, que conocia la observaciön de

1 Josep ben Meir Sabara, Llibre d'ensenyaments deleclables.
Traducciö amb introducciö i notes d'Ignasi Gonzälez-Llubera.
Barcelona 1931, n. a p. 13.

2 Vid. NRFH, XIII, 1959, p. 26, n. 18.
3 Vid. Maria Rosa Lida de Malkiel, Two Spanish Masler-

pieces. The Book of Good Love and The Celestina. The University of
Illinois Press, Urbana 1961, p. 21 ss.

4 En una recensiön al libro citado cle M. R. L. de Malkiel,
actualmente en curso de publicaciön en Medium Aevum.



Las estrofas 544-545 def «Libro de Buen Amor» 301

Llubera pero no conocia el Secretum Secrelorum1, ha aportado una
serie de textos medievales en apoyo de los antecedentes latino-
cristianos del pasaje en cuestiön del Libro de Buen Amor, aunque
sin otorgar conclusivamente a ninguno de los textos por el adu-
cidos el valor de fuentes concretas, ya que Borello se ha limitado
a hacer ver los antecedentes del fema en sentido general. Parece,

pues, oportuno discutir y precisar ahora esta cuestiön.
Las estrofas 528-543 del Libro de Buen Amor en donde se ex-

presan los resultados präcticos que el exceso de vino ha ocasionado

en el ermitano borracho son las menos interesantes cle todo el

pasaje del vino, ya que se trata de enormes lugares comunes en la

literatura medieval religiosa y profana. Lecoy habia esclarecido

suficientemente los diversos usos del exemplum del ermitano en la

tradiciön medieval2, cle suerte que, en lo referenle a los töpicos
de la embriaguez, fornicaciön y homicidio, poco se gana con adu-
cir pasajes diversos en donde las ideas generales del töpico esten

consignadas. Otra cosa seria poder precisar un exemplum identico
al del Arcipreste que nos permitiese conocer la fuente usada para
ello. No siendo este el caso, todo lo referente a las ideas del

exemplum del ermitano es banal. Es posible que el Arcipreste co-
nociese el pasaje del Decretum de Ivo de Chartres sugerido por
Borello3, dado el conocimiento que Juan Buiz denota tener en

materia de decretales. Sin embargo, no hay que olvidar que los

töpicos del vino comprendidos en las estrofas 528-513 se basan

en töpicos escrituristicos del tipo «nolite inebriari vino, in quo
est luxuria» (Ephcs., V, 18), «fornicalio et vinum et ebrietas aufe-

runt cor» (Ose., IV, 18), «luxuriosa res vinum et tumultuosa ebrietas»

(Prov., XX, l)4, töpicos que son forzosamente la base no solo

1 Vid. Rodolfo A. Borello, «Notas al Libro ele Buen Amor»,
en Boletin de literctturas hispänicas (Universidad Nacional del Li-
toral), 3 (1961), p. 6, n. 1'. Veanse tambien p. 5-11.

2 Cf. F. Lecoy, Recherches sur le Libro ele Buen Amor. Paris
1938, p. 150ss.

3 Art. eil., p. 1.
4 Para senteneias escrituristieas sobre el vino, cf. Alberto

Magno: Poslilla super Isaiam, cap. V, 22 (en la ed. Ostlender del
Inst. Alb. Mag. Colon., 1952, Opera omnia, XIX, p. 80, lin. 10-60). -
La referencia a Lot despues del uso cle senteneias escrituristieas



302 L. Jenaro MacLennan

del pasaje del Decretum de Ivo de Chartres, sino tambien de las

Decretales de Gregorio IX, lib. II, tit. I - «A crapula et ebrietate
omnes clerici diligenter abstineant» - y del correspondiente
pasaje del Decretum Gratiani1. Ideas similares de ascendencia bi-
blica, acompanadas de diferentes exempla estän consignadas en
los manuales de predicaciön, como en el Speculum laieorum2

compilado en Inglaterra a finales del XIII y de gran popularidad
en el siglo siguiente, y en la Tabula exemplorum secundum ordinem

alphabeti3, compilaciön hecha en Francia en la segunda mitad del

XIII, que mereciö el favor de los predicadores del occidente
cristiano. En estos manuales de predicaciön se sigue para la «mora-
lisatio» la tecnica de los exempla, que es precisamente la usada

por el Arcipreste en el episodio del ermitano borracho con finali-
dad, naturalmente, distinta. La ascendencia escrituristica de estos

töpicos y el consiguiente uso de ellos en manuales de predicaciön

y obras de finalidad «edificante» es cuestiön perfectamente co-

nocida, de suerte que el mencionado pasaje del Libro de Buen
Amor no tiene ningün interes en lo que respecta a la historia de

esos töpicos que pertenecen al patrimonio comün cle la tradiciön
medieval.

Desde el punto de vista histörico, el fragmento mäs interesante
sin duda del pasaje del vino del Libro de Buen Amor estä en las

estrofas 544-546. Rorello ilustra estas estrofas con el siguiente
pasaje del De eontemptu mundi de Inocencio III y de la siguiente
manera:

Quid turpius ebrioso? cui fetor in ore (Juan Ruiz, 545, «Ffaze
ofer el huelgo Huele muy mal la boca»), tremor in corpore
(544, «Faze temblar los huesos»), qui promittit muita, prodit
occulta, cui mens alienatur (544 «todo seso olvida»), facies
transformatur? (546, «Los omes enbriagos ayna envejescen
En su color non andan ...»)4.

era lugar comün: vid. Decretum Gratiani, PL, 187, c. 195 B; Catho-
licon de Giovanni da Genova bajo la palabra vinum; Arcipreste
de Talavera, Corvacho, I xv.

1 PL, 187, c. 195 B y cc. ss.
2 Ed. J. Th. Welter, Paris 1914.
3 Ed. J. Th. Welter, Paris-Toulouse 1926.
4 Cf. Borello, art. cit., p. 1.



Las estrofas 544-545 def «Libro de Buen Amor» 303

Sin embargo, solo las expresiones fetor in ore y tremor in corpore
pueden corresponderse con 545ab y 544c. La expresiön mens
alienatur evidentemente no sirve para «todo seso olvida» (estr.
544c)1; en cuanto a facies transformatur, si bien podria valer para
546c, no explica el «ayna envejecen» (546a). El mayor incon-
veniente del pasaje cle Inocencio III es que no explica de ninguna
manera 544abc. Como en el caso del pasaje de la Summa de Arte
Praedicatoria de Alan de Lille citado por Borello2, en donde de

todos los efectos de la ebrietas alli senalados solo un elemento -
«viscera ipsa distendit» - podria explicar un solo verso del Libro
de Buen Amor (estr. 545c), en este sucede algo similar: sirve como
ejemplificaciön cle los antecedentes generales; pero es insalisfac-
torio como fuente. Tanto el pasaje cle Inocencio III como el de

Alan cle Lille se han beneficiado cle ciertos töpicos sobre el vino

que proceden de la tradiciön cientifica medieval. Lo mismo ha

sucedido con las estrofas 544-546 del Libro de Buen Amor; pero
en los tres casos, las fuentes y la significaciön histörica de las

mismas son sensiblemente distintas. De ahi que cuando Borello
concluye diciendo que el Arcipreste, en el pasaje sobre el vino,
muestra «de que manera un töpico de la epoca puede transfor-
marse para colocarlo en un contexto profano3», resulta que ni la

manera ni el töpico quedan satisfactoriamente ilustrados a la luz
de los textos por el aducidos.

El pasaje del vino en el Libro de Buen Amor comprendido entre
las estrofas 528-549 presenta dos nücleos de töpicos bien diferen-

1 Cito siempre por la ed. J. Ducamin, Toulouse 1901, modifi-
cando en ciertos casos la grafia.

2 Borello, art. eil., p. 8, cita el texto como sigue: «Seis unde
proveniant corporis infirmitates, mentis alienationem? certo ex
eibi impendio, ex potur diluvio, vel profluvio? ex ebrietate
nascitur paralysis, et ex vinolentia hydropisis? Ebrietas implicat
verba, obliquat lumina, degradare facit errantem, stomachi tor-
menta efficit, viscera ipsa distendit (545, «Quema ias assaduras,
el fygado trascala»), capitis operatur vertiginem: ipsam vereeun-
diam mentis, et oris custodiam expellit, pudoris characterem ejicit,
sigillum castitatis frangit quia sicut a stomacho corporis usque
acl os virum exit ...» (Borello lo toma cle PL, 210, c. 120A-C).

3 Art. cit., p. 9.



304 L. Jenaro MacLennan

ciados. El primero estä enteramente circunscrito al exemplum del

ermitano borracho; se funda en Löpicos escrituristicos que han

adquirido histöricamente una expresiön plastica al formar parte
cle la tecnica de los exempla tanto en su uso literario como en el

präetico de la predicaciön. El segundo nücleo es completamente
distinto del anterior; comprende las estrofas fillabc, 545abc,
5 Ifiac. Se trata de una serie enumerativa de efectos fisico-psiqui-
cos, y no morales, ocasionados por el exceso de vino. Son origina-
riamente una serie de razones medicinales por las que se disuade
del abuso del vino en cuanto noeivo a la salud.

Si mi interpretaeiön cle los hechos es correeta, las estrofas

544abc, 545abc, 516ac consütuyen una tirada cle versos extraida
cle un fragmento de dietämenes medicos. Estas estrofas presentan
histöricamente la conlaminaciön de dos fuentes distintas, conta-
minaeiön que se manifiesta intercaladamente. El resultado de

una fuente concreta es reconocible en 544abc, 545c, 546c [= A];
la aeeiön de otra fuente distinta es reconocible en 545ab f B].
La fuente cle A es un fragmento del capitulo 23 de la segunda

parte del Secretum Secretorum. La fuente responsable de B es un

fragmento del libro XIV cle la Historia Natural de Plinio. En el

caso cle A se trata posiblemente cle uso directo de la fuente. En
el caso de B se trata de tradiciön indireeta.

Los tratados que consütuyen el corpus cle Ia ciencia medica
medieval suelen eoineidir, al tratar del vino, en una serie cle

enumeraciones cle los efectos medicinales del vino, esto es, posi-
tivos, y de los efectos noeivos cuando se toma en exceso. Ninguno
de los tratados que he podido consultar - como los textos medicos
de la eseuela de Salerno preservados en la Collectio Salcrnitana de

Benzi1, el Al-Manzuri de Bazi, el Pantegni de Ali-ben-Abbas, el

Liber ilietarum particularium de Isaac, el Canon Medicinae de

Avicena2 - liene una semejanza lan eslrecha con el pasaje A del

1 Napoli 1852.
2 Para Razi he usado P. Koning, Trois traitis d'anatomie arabes,

par Muhammed Ibn Zakarigya Al-Razi, Ali Ibn AI-Abbas ct Ali
Ibn Sina. Texte inedit cle deux traites. Leiden 1902. - Para el Pantegni

y el Liber dielarum particularium he usado la siguiente ediciön
de las obras de Isaac: Omnia opera Ysaac in hoc volumine contenta



Las estrofas 544-545 del «Libro cle Buen Amor» 305

Libro de Buen Amor como el siguiente fragmento del Secretum

Secretorum, obra que, no siendo cle suyo un tratado cientifico,
debe a los autores canönicos de la medicina medieval numerosos
e importantes elementos:

Vinum autem quando sumitur Iiabundanter in magna quan-
titate, tunc nec mala consequntur: obscurat intelleclum, et in-
pedit sensum, et turbat cerebrum, debilitat virtutem naturalem
et aninialem, generat oblivionem, ledit omnes.5.sensus quibus
regitur et disponitur tota operacio corporalis, fugat appetitum,
debilitat cathenas corporis et juncturas, generat tremorem mem-
brorum, et lippitudinem oculorum, accendit coleram, destruit
epar Ex inde proveniunt timor et horror, tremor, sompni-
locucio, fantastice visiones, corrupcio coloris, debilitacio genila-
liiim ...1.

Los efectos senalados por el Secretum son manifiestos en el

Libro de Buen Amor:
general lippitudinem oculorum «faze perder la vysta» (54 la)
inpedit sensum «acorta[r] la vyda» (544a)2

cum quibusdam alijs opusculis: Liber de definitionibus, Liber de

elemenlis, Liber dielarum universalium cum commento Petri Ilispani,
Liber dielarum particularium cum commento eiusdem, Liber de urinis
cum commento eiusdem, Liber de febribus, Pantechni decem libri theo-
rices et decem practices cum traclatu de gradibus medicinarum Con-
stanlini, Viaticum Ysaac quod Constantini ibi allribuil, Liber de

oculis Constantini, Liber de stomacho Constantini, Liber virtutum de

simplici medicina Constantini, Compendium Megalechni Galeni et

Constantino compositum. Cum tabula et repertorio omnium ope-
rum Lugduni 1515. - Para el Canon Medicinae de Avicena he
usado la ed. Lugduni 1498. - Para la Canlica Avicennac he usado
H. Jaiiier et A. Noureddine, .lui'eenne. Poeme de la midecine.
Texte arabe, trad. francaise, trad. latine du XIIIe siecle Paris
1956; el Regimen vini de la Canlica se eneuentra en p. 158, tit. 841.

1 Cf. Secretum Secretorum cum glossis et notulis. Traclatus brevis
et utitis ad deetarandum queelam obscure dida fratris Rogeri. Nunc
primuni edidit Robert Steele (Opera hactenus inedita Rogeri Ba-
coni), fasc. V, Oxonii 1920, p. 92.

2 No dudo en interpretar el inpedit sensum del Secretum eu el

sentido de disminuir la vida, como lo avala tambidi la traducciön
inglesa de la versiön ärabe del Secretum: «Excess (of wine)
weakens the vital energy» (cf. la ediciön del Seer. de R. Steele,
ei'Z., p. 207).



306 L. Jenaro MacLennan

debilitat virtutem
naturalem et animalem «tyra la fuerca toda» (51 Ib)
generat tremorem membrorum «faze tenbrar los mienbros»

(544c)

general oblivionem «todo seso olvida» (544c)
destruit epar «quema las assaduras, elfygado

trascala» (545c)

corrupcio coloris «en su color non andan» (546c)

El Secretum Secretorum, en donde el Arcipreste de Talavera
habria de encontrar «märavillosas cosas de las seiiales de las

personas» (Corvacho, III, vi), fue ampliamente conocido en todo el

occidente latino como obra atribuida a Aristoteles. La versiön
latina mäs divulgada no es la que realizö fragmentariamente
Avendaut en la primera mitad del XII, como erröneamente dice
M. R. Lida de Malkiel1, sino la que hizo Felipe de Tripoli hacia
la primera mitad del siglo XIII y de la que se conocen mäs de

doscientos MSS2. El Secretum Secretorum no solo fue bien conocido

en la epoca de Juan Ruiz sino que su inmensa popularidad
ocasionö con anterioridad la traducciön francesa en verso cle

Pierre Vernon (s. XIII) y la de Jofroi de Waterford tambien a

la misma lengua. Hay traducciones italianas de principios del XIV,
y fue tambien traducido al catalan, al aragones y al castellano en

alguna epoca no bien determinada del siglo XIV3.

1 Cf. RFII 2 (1940), p. 125.
2 Cf. C. H. Haskins, Studies in the History of Mediaeval Science.

Republished, New York and London 1960, p. 137 ss.
3 Le Secri de Secrez de Pierre Vernon fue publicado por

R. Steele en su ediciön citada del Secretum, p. 287ss.; vid. igual-
mente Hist. litt. Fr., XIII, 115ss.; para Jofroi de Waterford, cf.
Hist. litt. Fr., XXf, 216 ss. Para las traducciones italianas del Seer.,
cf. G. Cecioni, «11 Secretum Secretorum attribuito ad Aristotile e

le sue redazioni volgari», en Propugnalore, N. S., II (ii), 72-102. Un
MS catalan que contiene una traducciön catalana del Seer. puede
verse en la Bodleian Library, Cod. Can. Ital. 147; vid. A. Morel-
Fatio, «Version napolitaine d'un texte catalan du Secretum
Secretorum», en Romania, XXVI (1897), 74ss.; para una versiön francesa,

cf. P. Meyer en Romania, XV, 167. Para otras traducciones



Las estrofas 544-545 del «Libro de Buen Amor» 307

En ninguno de los tratados de medicina anteriormente men-
cionados he encontrado que la fetidez del aliento figure entre los

efectos producidos por el exceso de vino. La estrofa 545ab del

Li'Ziro rfe ßnen Amor («ffaze oler el fuelgo vele muy mal la

boca ...») representa un töpico que tiene otra ascendencia distinta
de la senalada para las otras estrofas ya estudiadas. Las traducciones

y comentarios latinos que hicieron accesible al occidente
los tratados arabes de medicina sufrieron pronto una curiosa
fortuna histörica: junto con la sabiduria antigua de la tradiciön
cläsica, sus nociones generales fueron incorporadas, para su divulga-
ciön, a las grandes enciclopedias medievales que constituyen la

summa de los conocimientos canönicos cle la epoca, como el De

proprietatibus rerum cle Bartholomaeus Anglicus y el Speculum
majus de Vincent de Beauvais. Besulta entonces una interesante
desvirtuaciön del sentido original cle los textos cientificos. En el

caso de los pasajes sobre el vino, tanto los efectos positivus, como
los negativus producidos o por el exceso de vino o por la bebida
de ciertos vinos de suyo nocivos, estän consignados en los tratados

medicos como constataciones estrictamente cientiflcas. Fuera
de su contexto primitivo, estos mismos pasajes adquieren una
significaciön nueva en el piano dico o moral. De esta suerte, lo

que en su origen era simplemente una constataciön medica se

convierte en un töpico susceptible de usarse en el orden de la

ejemplificaciön o amonestaciön moralizantes. Basta simplemente
con anadir al principio o al fin cle la enumeraciön de los efectos
nocivos un «quid turpius ebrioso?», como es el caso de los trata-
distas de la predicaciön y de los autores cristianos que escriben

con fin «edificante», los cuales suelen tornar su material de
informaciön precisamente de las enciclopedias. Sin embargo, en algunas

ocasiones, ya en las mismas fuentes se acusa simultaneamente
un matiz dico o moralizante al final del tratamiento puramente
cientifico, por lo que la conversion de la teoria al töpico de la
misma se hace sin esfuerzo alguno.

espanolas cf. H. Knust, «Ein Beitrag zur Kenntniss der Escorial-
bibliothek», en Jahrbuch für romanische und englische Literatur,
X, 1869, 153ss.



308 L. Jenaro MacLennan

Bartholomaeus Anglicus, que escribe el De proprietatibus rerum
hacia 1240 \ ha hecho amplio uso cle la Historia Natural de Plinio,
que era ya uno de los auctores canönicos del llamado Benacimiento
del siglo XII. Un fragmento cle Plinio sobre los efectos manifesta-
dos al dia siguienle cle la borrachera harä fortuna merced -
principalmente, pero no en forma exclusiva - al uso y a la ampli-
ficaciön descripliva que de tal pasaje hizo Bartholomaeus Anglicus

en su enciclopedia. En el libro XVII del De proprietatibus
rerum, «De arboribus et planus», capitulo «De vino rubeo», se lee

lo siguiente:

« Idem mala autem que facit vinum ihtemperate et inmo-
clerate sumptum tangit ibidem in eo.li.c.ulti. [i.e., Plin. XIV
xxviü]. Mentem, inquit, mutat in furorem, in maii impetum et
oblivionem boni. Ebrioso siquidem inest pallor in facie et gene
pendule, oculorum assunt ulcera et lippitudo, manus tremula
linguaque ligata, postera die eructationes alicuius fedi velut de

sepulcro el grcwissime sentiuntur in capite pundiones ...2»

Sea con la expresiön que he subrayado en el texto, o con la de

otra tradiciön manuscrita diferente, esto es, postera die eructanl
alitus foedi velut de sepulcro, etc.3, se trata de una amplificaciön
descriptiva del texto de Plinio. En el libro XIV de la Historia
Natural Plinio trata del cultivo de la vid, de las uvas, de las
distintas clases cle vinos y sus propiedades; hacia el final del libro,
Plinio senala los efectos nocivos del vino cuando se toma en

1 Es error frecuente el retrasar im siglo la fecha def De proprietatibus

rerum que en realidad fue escrita a fines de la primera mitad
del XIII; cf. M. Grabmann, Forschungen über die lateinischen
Aristotelesübersetzungen des XIII. Jahrhunderts, en Beiträge zur
Geschichte der Philosophie des Mittelalters, Band XVII, Heft 5/6,
p. 42 y n. 2.; R. Steele, Medieval Lore: An Epitome of the Science,
Geography, Animal and Plant Folk-Lore and Myth of the Aliddle
Age: being classiftcd gleanings from the Encyclopedia of Bartholomew
Anglicus on the Properties of Things. London 1893, p. 5; tambien

Barlhilemg VAnglais. Le Alailre des Proprielis des Choses, en

p. 114-179 del libro de Ch. V. Langlois, La connaissance de let

nature et du monde au Mögen Age, Paris 1911.
2 Cito por la ediciön Lugduni 1480.
3 Cf. el texto dado por C. Appel, «Der provenzalische Lucida-

rius», en ZRPh., Xfff (1889), p. 234.



Las estrofas 544-545 del «Libro de Buen Amor» 309

exceso, no desde un punto de vista tecnico como los tratadistas
arabes, sino con un lenguaje mäs bien literario en donde los tras-
tornos fisico-psiquicos quedan mezclados en una expresiön de

censura del vicio. El pasaje de Plinio es como sigue:

«... quod hominis mentem mutet ac furorem gignat, milibus
scelerum ob id editis solem orientem non vident, ac minus diu
vivunt. hinc pallor et genae pendulae, oculorum ulcera, tremulae
manus eflundentes piena vasa, quae sit poena praesens, furiales
somni et inquies nocturna, praemiumque sunimum ebrietatis li-
bido portentosa ac iucundum nefas. postero die ex ore halitus cadi
ac rerum omnium oblivio morsque memoriae1.

Como en el caso del Secretum Secretorum, la fama alcanzada

por el De proprietatibus rerum motivo hacia fines de la primera
mitad del siglo XIV que se tradujese a diversas lenguas. He aqui
las palabras de Plinio viviendo su propia vida en la traducciön

provenzal cle la enciclopedia cle Bartholomaeus Anglicus conte-
nida en el Elucidari de las proprielatz de totas res nalurals, traducciön

hecha quizäs a fines de la primera mitad del XIV2:

«Vj otra mezura en folia muda savi entendement, a far mat
dona inclinament, de be obrar obtidament. Home ebrios en sa

cara es falbelos, en sas mayshelas pendulos, eis uelhs greuiat et
lippos, en las mas tremulos

Et apres rota laiament,
tramet fora odor pudent,
et el cap sent dolor pongent3.»

1 Nat. Bist., XIV xxviü 137, 142.
2 En realidad la fecha no es scgura, pues para su dataciön

C. Appel se basö erröneamente en que el De proprietatibus rerum
no estaba escrito entre 1315-1343 (cf. art. cit., Appel, p. 226). -
Tempranas traducciones del De proprietatibus rerum fueron hechas,
ademäs cle al provenzal, al frances, ingles y holandes. Quiero re-
cordar aqui incidentalmente que un ejemplar de la ediciön cle

Tolosa 1494 de la traducciön castellana del De proprietatibus rerum,
traducciön hecha por Fray Vincente de Burgos e impresa por
Henrique Meyer «a honor de Dios e de Nuestra Senora e al provecho
de muchos rudos e ynorantes» se encuentra en la Bodleian Library.
Este ejemplar perteneciö en otro tiempo a la biblioteca del Marques
de Astorga.

3 Cito por el texto cle C. Appel, art. eil., p. 233, sin anotar en
itälicas las grafias alli subrayadas.



310 L. Jenaro MacLennan

El pasaje anteriormente citado del De proprietatibus rerum
tiene todavia algo mäs que ensenarnos. Despues de exponer en
la manera que queda indicada el texto de Plinio, y despues de

una breve paräfrasis al mismo, Bartholomaeus Anglicus hace uso
de otro texto distinto sobre la misma cuestiön:

«Acl hec verba Pli. addit Isa. dicens sie: si vinum usque ad
ebrietatem sepe assumptus fuerit, rationis lumen extinguit et
vim brutalem confortat, unde permanet corpus velut nauis in
mari non habens gubernaculum aut rectorem, et sicut militia non
habens prineipem neque ducem, propter quod fauet ebrius rei
abnuende, et laudat quod in se est illaudabile, de sapientibus
facit stultos, de benevolis peruersos efficit et malignos. Nam
ebrietas est omnium vitiorum fomes atque causa, ineidunt enim
ebriosi in homieidia, adulteria et furta, et ideo voientes custo-
dire familiam, oportet eos a vino custodire ne vinum plus bibant
quam eorum virtuti expedit et nature1.»

Se diria que es el texto perfecto de un predicador; sin embargo,
se trata nada menos que de Isaac Israelita o Is'hak b. Suleiman o,

simplemente, «Ysaacus», que ha sido calificado como «einer der
berühmtesten Ärzte des Mittelalters2». Sobre la popularidad de

las dos dietas de Isaac y de su tratado sobre la orina, accesibles al

occidente por la traducciön latina de Constantinus Afer, atestigua

ya la famosa lista cle libros de texto escrita a fines del XII y que,
atribuida a Alexander Neckam, fue publicada por Haskins como
una enumeraciön no oficial de los libros en uso en las escuelas de

Paris en aquella epoca3. Esa lista de textos recomienda la lectura
de Isaac: «Legat etiam tarn particiliares quam universales dietas
Ysaac et librum urinarum4». He localizado el pasaje de Isaac en

su Liber dietanim particularium, capitulo «De vino temperate
sumpto5». i.Que es lo que Bartholomaeus Anglicus ha tomado cle

1 Cito por la ediciön Lugduni 1480, en el lugar ya mencionado,
respetando los arcaismos y, en lo posible, los errores del pesimo
MS que sirviö de base a esta ediciön.

2 M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters

und die Juden als Dolmetscher. Berlin 1893, p. 388; vid. tambien

p. 755 ss.
3 Cf. C. H. Haskins, op. eil., p. 356-376. 4 Id., p. 374.
5 Fol. clvr en la ediciön Lugduni 1515, y cf. et comentario cle

Petrus Hispanus en fois. clvv-clvi.



Las estrofas 544-545 del «Libro cle Buen Amor» 311

Isaac? La parte mäs trivial, lo que no es cientifico, el töpico de la

invectiva literaria contra la embriaguez. Si Isaac perdura en el

pasaje del De proprietatibus rerum no lo es por su doctrina medica,
sino por un lugar comün tan digno de Isaac como de cualquier
fraile cristiano. Y cle la misma manera que el töpico de Plinio
perdura en la traducciön provenzal de la enciclopedia cle

Bartholomaeus Anglicus, perduran tambien las palabras de Isaac que,
fuera de su contexto original, han pasado ya a ser patrimonio de

todos:
ebrietat fa homicidis,
adulteris et layronicis,
per que totz hom deu haver cura
que beven no passe mezura1.

De todos los hechos expuestos se pueden establecer ya algunas
conclusiones. B. Steele habia senalado que el capitulo sobre el

vino del Secretum Secretorum «is evidently not Mohammedan, and
is much enlarged by Philip2». No seria dificil investigar minu-
ciosamente las fuentes mäs importantes de este pasaje del Secretum.

Tal investigaciön puede ahorrarse para los fines aqui pro-
puestos, ya que la coincidencia cle ideas entre la tradiciön propiamente

latina y la latina medieval cle ascendencia aräbigo-hebraica
es evidente. Gran parte de los elementos aqui esfudiados que cons-

tituyen el töpico de la invectiva literaria contra la embriaguez
proceden de los tratados de medicina que fueron accesibles al
occidente en traducciones latinas. Estos elementos son comunes a la

tradiciön medica medieval y a la tradiciön cientifica cläsica, como
puede observarse al comparar el texto del Secretum con el de

Plinio, en donde a las expresiones de Plinio «mentem mutet»,
«minus diu vivunt», «rerum omnium oblivio», «tremulae manus»,
«furiales somni et inquies nocturna», «hinc pallor» corresponden
respectivamente las del Secretum «obscurat intellectum, turbat
cerebrum», «inpedit sensum, debilitat virtutem naturalem et ani-
malem», «generat oblivionem», «generat tremorem membrorum»,
«sompnilocucio, fantastice visiones», «corrupcio coloris». Se trata

1 Cf. C. Appel, art. eil., p. 233.
2 R. Steele en su ediciön citada del Seer., p. xlv. La introducciön

de Steele es esencial.



312 L. Jenaro MacLennan

cle una concordancia de ideas que es de suyo forzosa porque tales
ideas son universales y no tienen valor discriminativo en la
historia de dichas ideas. Hay por el contrario otros elementos que
son exclusivos de los traladistas medicos del medioevo y que,
junto con los elementos anteriores, se incorporan al töpico de la
invectiva literaria contra la embriaguez. A este tipo pertenecen las

afirmaciones cle que el exceso de vino produce la destrucciön de

las substancias hepäticas, espasmo-, parälisis y apoplejia'. La fe-
tidez del aliento que senala el Libro de Buen Amor en la estrofa
545ab no procede de la tradiciön medica; se debe a la fortuna
histörica del texto de Plinio, a su uso y a su divulgaciön, sobre
todo una vez que la Historia Natural viene a anadirse al canon
de la ciencia medica en las enciclopedias desde donde contaminarä
despues al töpico general cle la invectiva. Nada tiene de extrano

que, junto a los elementos suministrados por el Secretum Secretorum,

el Arcipreste incorporase este elemento distinto cuya conta-
minaciön se habia operado mucho tiempo antes, despues de haber
salido cle su correspondiente lugar en el libro XIV de la Historia
Natural2.

/,Que signiiicaciön tienen estas razones medicinales en boca de

Don Amor? La respuesta es simple: desde que Don Amor se aparece

al Arcipreste en la estrofa 181, este le reprocha con una serie
cle exempla. Cuando Don Amor toma la palabra al terminal' el

Arcipreste su diatriba, Don Amor habia el mismo lenguaje que el

Arcipresle: el lenguaje cle los exempla. La diferencia estä en su

distinto valor significativo: el Arcipreste es, o pretende ser, mo-
ralizantc cn los exempla; Don Amor, no. No es paradöjico que

1 Cf. los comentarios al primer libro del Canon Medicinae de

Avicena, en «De regimine aquo et vini» (cap. VIII, ed. Lugduni
1498); Pantegni, pars theor., 5apartie, cap. C, «De vino et mero»
(fol. xxiiiir en la ediciön citada Opera omnia, fsaae); cf. los frag-
mentos que Vincent de Beauvais ha tomado de Razi en Speculum

doclrinale (ed. Venetiis MDXCI), lib. XIII, cap. lxxxiiii, «De
vino».

2 Otros elementos no son aprovechables para usos literarios y
permanecen dentro de los tratados cientificos; vease, por ejemplo,
lo que Isaac dice de los efectos positivos del vino en el mencionado
lugar cle la ediciön citada, fof. civ.



Las estrofas 544-545 del «Libro de Buen Amor» 313

sea Don Amor quien exponga el exemplum del ermitano borracho,

pues en realidad lo que el ermitano ha hecho es algo mäs que
fornicar:

forco a una muger,
ella dando muchas bozes non se pudo defender (541ab).

Naturalmente, no puede esperarse que Don Amor pueda am-

parar el atropellar de esa manera a una mujer, porlo que seria in-
concebible pensar que la conducta del ermitano ante la mujer
pudiese contradecir las ensenanzas del arte cle amar de Don Amor.
El texto es claro: cuando Don Amor responde al Arcipreste, le

dice que no sea sanudo, que escuche la mesura (423b, 125a); para
ello expone un exemplum contra la exorbitada falta de mesura:
el del ermitano borracho; y, expuesta la lecciön, recapitularä asi:

escoge la mesura e lo cjue es comunal,
como en todas cosas poner mesura val,
asi sgn la mesura todo paresce mal (553bcd)

Don Amor ha extraido cid exemplum del ermitano los rudimen-
tos mäs primarios de conducta que debe observar el que va a ser
adiestrado en su arte de amar, esto es, la mesura, la mäs elemental
correeeiön cle las maneras. Igualmente, el Secretum Secretorum y
los töpicos surgidos de tratados cientificos suministran a Don
Amor una serie de consejos necesarios para el cumplimiento cle

su doctrina amatoria: que quien beba en exceso perderä la vista,
acortarä su vida, perderä la fuerza, le temblarän las manos y le

olerä el aliento. Y si todo esto va en perjuicio de la salud corpora!
cle cualquiera, es precisamente la mayor desventaja de todo can-
didato amante que se presente ante la amada, ciego, tullido y
maloliente. Por eso, cuando los hombres se emborrachan, hacen
«muchas vylezas» y «todos los aborrescen» (516b): vilezas, como
las del ermitano; aborreeidos, como cl ermitano y como aquel
a quien le huele el aliento ante la amada. Razones todas ellas no
solo refraetarias a la doctrina explicita de Don Amor, sino al mäs

primitivo y rudimentario arte de amar. Las razones medicinales
se han convertido ahora en razones amatorias: no es esto menos
inconsecuente a la luz de la historia de lo que lo es el que los pre-
dicadores disuadiesen cle la embriaguez a su devoto auditorio
bajo el pretexto de que el exceso cle vino hace dano al higado.



314 L. Jenaro MacLennan

ij,Que signiflcaciön histörica puede tener el hecho de que Juan
Buiz hiciese uso del Secretum Secretorum? Ninguna. El Secretum,

como los tratados propiamente medicos de ascendencia aräbigo-
hebraica, no fue conocido en occidente sino por las traducciones
latinas. Se trata siempre de textos escritos en latin, comentados
en latin y traducidos, en algunos casos, a varias lenguas vernä-
culas del occidente. Los tratados medicos en los que se funda el

pasaje del vino del Secretum formaban parte de los textos en uso

para la ensenanza en las mäs viejas escuelas universitarias de

Europa. Cuando la sabiduria medica se vulgariza por condueto
cle las enciclopedias desde mediados del XIII, o quizäs antes, las
ideas cientificas se literaturizan y se convierten en lugares comunes

para uso del pülpito o de una obra como el Libro de Buen
Amor. Pensar que el conocimiento de estos töpicos fue accesible

a Juan Buiz porque perteneciö a una tierra de cristianos, moros

y judios es deformar arbitrariamente la historia. AI hacer uso del

Secretum Juan Buiz se conducia como cualquier ingles o italiano
cle su tiempo.

Oxford L. Jenaro MacLennan


	Las fuentes de las estrofas 544-545 del "Libro de Buen Amor"

