Zeitschrift: Vox Romanica
Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 19 (1960)

Artikel: Autocomentario en Dante y comentarismo latino
Autor: Jenaro MacLennan, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-18010

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-18010
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Autocomentario

en Dante v eomentarismo latino

Hasta la fecha, la critica dantesca no ha estudiado consciente-
mente el autocomentario en Dante. Ninguna tradicion posee esle
tema entre los estudiosos. Se ha excluido de una comprension
mas amplia de la que indica una breve bibliografia la cuestion
misma de «le divisioni» de Vite Nuova. La critica estaba dema-
siado abrumada por tres motivos principales: porque otros aspec-
tos del «amoroso libello» reclamaban mayor [avor e interés, por-
que Bocceaccio dejo testimonio no propicio, y porque, ajenas de
toda pretension artistica, «le divisioni» [ueron consideradas como
prueha de cierta pedanteria medieval, mereciendo de Vossler, en
su dia, una frase de benevolencia: «amaro baculus del maestro
di seuolat,» Pero ni la importancia de los temas cumbres de Vita
Nuova puede justificar esta omision, ni el testimonio de Boceaceio
pesa lo suficiente por carecer necesariamente de una perspectiva
historica que solo el tiempo puede olorgar alas cosas, ni el juicio
de Vossler, asumido por otros, deja de ser una ficil frivolidad:
si solo fuera eso, doce siglos de tradicion comentaristica latina
quedarian igualmente afectados de la amarga ¥y mediocre condi-
cion del baculus pedante.

La prosa de Vita Nuova contenida en las lamosas «divisionesy,
los pasajes exegéticos de Convivio v la epistola X111 dedicada a
Can Grande della Scala constituyen el autocomentario que Dante
hizo a su propria obra. Situar integramente este auto-«comentor»
dentro de la tradicion exegética de la latinidad tardia y medieval
es el objeto del presente estudio.

L G AL ScuiarvrFing, Tradizione e poesia nella prosa d"arfe ilalicna
dalla latinila medievale a . Boccaccio, Roma 1943, p. 958/99, N 26,



Autocomentario en Dante y comentarismo latino 83

I. - Planleamiento

P. Rajna fue el primer estudioso que asigno fuentes provenzales
a «las divisiones» de Vila Nuova®, indicando al mismo tiempo otra
posible procedencia: los aspectos formales de los comentarios de
Santo Tomads a los libros de Aristdteles®. Con esto se inauguraba
el problema de las fuentes: o tradicion provenzal, o tradicion esco-
lastica, o ambas cosas. Pronto se desecho la fuente de las «razos»
provenzales, como origen suficiente y inico, al observarse que el
esqquema de eslas «razos» estaba conlenido en una tradicion que
Martianus Capella venia impulsando hacia la edad media y que
Boecio asimilaba y transmitia en De Consolatione Philosophiae®.
Las formas prosimétricas eran de raigambre antigua y determina-
ban ya las «razos» provenzales.

La cuestion de las fuentes para las edivisiones» de la Vila Nuova
amplificaba el campo de accion. En 1933, Michele Barbi, conside-
rando la Vita Nuova desde el punto de vista de la «prosa d’artens,
sostenia la tesis de que, al componer Dante esta obra, quiso apa-
recer vautor de arte consciente!». Recientemente, Luigi Pietrobono
rebatia las lineas generales de este planteamiento en [l rifacimento
della Vita Nuova e le due fasi del pensiero di Dante®, alegando que
para ello seria preciso mostrar primero que la verdadera subslan-
cia de la Vila Nuova esta contenida en las «divisiones», lo que es
imposible®. Aunque otros estudiosos, como Maggini®, seguian in-
sistiendo en los modelos de las «razos» provenzales, pronto em-
pezd a cobrar mas peso la investigacion de las formas prosimétri-
cas latinas, ante la ineficacia de la invocada tradicion provenzal.

L P, Raana, Lo schema della Vifa Nuova, en Bib. seuol, it., 1890,
Id. Per le divisioni delln Vila Nuova, en Sirenna dantesca, Firenze
1902,

2 GL. ScHIArrFINg loc. cil., p. 98 ss.

* G AL Gl Feerers Howern, Danle and the Troubadours, en
Danle. Essays in Commemoralion 1321-1921, London 1921, p. 205.

4 M. Banpi, Danle, vita, opere ¢ forfuna, Firenze 1933, p. 43.

* En Saggi danteschi, Torino 1954, p. 34 ss.

& Id., p. 35.

T ¥, Maceing, Indroduzione allo studio di Dande, Bari 1936,
p- 49,



81 L. Jenaro MacLennan

La critica de N. Zingarelli puede bastar como ejemplo: cuando
Dante compone Vila Nuova deseribiendo una época casi milagrosa,
primavera de gracia, esa época ha pasado ya. Dante solo pretende
que el mundo sepa lo que significan sus poesias de amor y muestra
su excelencia de tres maneras: senalando «'argomentos o «ra-
gione» de la poesia, la poesia misma, y la «division» o «particion»
de la misma «per aintarne all’intelligenzats, Z'mgm'u]'li rechaza las
arazosy del tipo de las de Bernardo de Born ante lo prioridad anle-
cedente de Boecio: Vila Nuova difiere de los medelos provenzales
porque el libro de Dante ilustra no lextos ajenos, sino propios;
difiere de Boecio «pel fatto che in esso poesie e prose sono coeve, e
servono allo stesso fines: si Vita Nuova no fuese una narracion de
sucesos personales, seria lectura o exposicion escolastica de un
texto de poesia antigua, nueva composicion de arte en si misma?2,

I.a mas temprana formacion e iniciacion de Dante en la poesia
se explica por Guido Cavaleanti. IXs un hecho indiscutible el im-
portante papel que provenzalismo, stilnovismo desempenaron en
su primera etapa. Pero, ;jcomo es posible explicar sélo por una
moda provenzalizante las «divisiones» v «erazones» de Vila Nuova
que mas tlarde, en posesion de una cultura vy madurez que antes
no tuvo, Dante seguird usando v desarrollando hasta el maximo
en Convivio? ;Por qué no rechazo entonces este procedimiento si,
como dice Pietrobono, sélo servia para reir a espaldas «di quei
rimatori di pasta grossa»? Cuando se consideran las «divisiones»
y «razones» de Vila Nuova como parle de la estructura folal de un
magno «comentos que Dante desarrollaria plenamente en Con-
pivio, la moda efimera de Provenza no significa mas que el estado
en forma de defrilus en que Dante recibe una tradicion, que al
encontrarse nuevamente con su origen latino, fecunda el fruto del
primer estadio y hace posible el segundo3.

! N, Zinganenni, La vila, § tempi e le apere di Dante, I, Milano,
Vallardi, 1947, p. 279,

® Ibid., p. 280.

¥ Provenza no podia ofrecer ninguna euallura propiamente co-
mentaristica, Los débiles ejemplos de los poelas provenzales v los
del stilnovismo no sobrepasan las razos de Bepxanno pe Horn,
Su parte prosistica no ¢s mas que una retahila de diversas hazanas



Aulocomentario en Dante v comenlarismo latino 85

Desde los dias de Cicerdn hasta la muerte de Alan de Lille en
1203 toda la Europa latina uso el prosimelrum y ni siquiera esta
alternancia de prosa v verso basta para explicar el origen de unas
divisiones o particiones usadas con finalidad didactica®. La signi-
ficacion de eragionen» en Vila Nuova y Convivio — «eragione» deter-
mina la necesidad de una «divisione» y, posteriormente, la nece-
sidad de un «comentos — es mucho mas amplia que su pretendido
equivalente provenzal®. La férmula «e perd propuosi di dire un
sonetto, ne lo quale io parlasse a lei, e conchiudesse in esso tutto
cio che narrato ¢ in questa ragione®» no admite parangon con la
formula de un Bernardo de Born «e fetz de todas aquestas razos
aques sirventes que dis», ete. La idea de que «conchiudesse in
essn .. .o0 responde a la formula de Sedulius Scotus en su Liber
De Rectoribus Christianis, cuando dice: «sed haee quae breviter
stylo prosali diximus, aliqua versuum dulcedine concludamust.»
L.a idea de «concluirs, «encerrar» algo en el interior de un todo
compendioso viene exigida por la naturaleza de la «ragione» que,
en Dante, implicard mas tarde la necesidad de un wcomento»:
Conpipio. Cuando Dante invoca el testimonio de los retoricos para
saber cuando se debe hablar de si mismo® es porque trata de
aclarar, autocomentandose, el significado de su poesia. El motivo
que le induce a hablar en Conpipio con «necessaria ragionen es el
esclarecimiento de la Vifa Nuova, la verdad «nascosa sotto figura
d’allegoria» (Conw., 1, 11, 17). Para ello usa una metodologia di-
dactica: las «divisiones», cuyo objeto es esclarecer la «ragionen,

sobre las que el poela concluye: «15 felz de todas agquestas razos
agques sirventes que dis...», siendo siempre su formula fija. Cf
Berreanp vox Bory, ed. A, Stisansg, Halle 1913,

b Para los origenes v evolucion del prosimetrum, cf. J. R, REix-
wanv, The lilerary background of the Chanlefable, en Speculum 1
(1926), p. 157-169.

* Sobre los distintos wvalores de wragiones, sragionares, cca-
giones, sobre todo en Convivio, cf. A. PiEzanp, Le Convivio de
Duante, Paris, Belles Lettres, 1940, especialmente p. 41 ss.

VN, XXXV, 4. Todos los pasajes de Dante, citados por el
Testo eritico della Socield danlesca ilaliana, Firenze MCOMXXI.

1 Migwg, P L., L CIIL e 295 B.

v Conwe., Lii 3.



86 L. Jenaro MacLennan

o mejor todavia, la «sentenzia»: «Questo sonetto non divido in
parti, per che la divisione non si [a se non per aprire la sentenzia
de la cosa divisa» (VN., X1V, 13). Terminologia y procedimien-
tos que responden a la tradicion retorica y comenlaristica lalinas,
llegaron a Dante, como a tantos otros de su época, en estado de ago-
tamiento a causa de los «volgarizzamentis, desvirtuados a fuerza
de usarse, puestos de moda por cualquier escuela poélica, some-
tidos siempre a la imprecision de un significado aparentemente
univoco, razones todas ellas inherentes a la especifica evolucion
que experimento ¢l mundo romanao en los dias de su declive y que
se exlenderan como arterias poderosas en la vasta v fenomenal
prolongacion de la edad media latinal.

11. — Estructura formal de las «divisionesy en «Vila Nuovan

Las udivisiones» de Vila Nuova constituyen el aparato didac-
tico que permite el accessus a la significacion alegorica de la
poesia. Estan usadas como expresion formal perenne del esque-
matismo exegético tradicional. Responden a los topicos del co-
mentarismo en el sentido en que son «accessus» o «didascalian,
Estas «divisiones» lienen un caricter sencillisimo. La primera
tiene lugar a proposito del soneto O voi che per la via d’ Amor pas-
sale. Dante se limita a decir que ticne dos partes principales; en
la primera muestra su intencion, en la segunda narra (VN., VII, 7),
senalando el comienzo de la segunda parte. El mismo esquema se
registra en los pasajes VIII 7, VIIT 12, IX 13, XII 16, XIII 10,
XXII 11, XXXVIII 7. Otro esquema consiste en decir el nimero
de partes: las describe y muestra donde comienzan: pasajes 111 13,
VII7, VIIIZ, VIIT 12, IX 13, XI116, XTI 10, XXII111, XXXII4
v XXXVIII 7. Esquema con subdivisiones: pasajes XV 7-49, XIX
15-22, XX 6-8, XXI 5-8, XXIII 29-31, XXIV 10/11, XXVI
14/15, XXXI1 3-7 v XXXIV 4. Declara no dividir por ser mani-
fiesto en XIV 13, XVI 11, XXVI 8, XXXVI 3, XXXVII 5,
XXXIX 7, XL 8. En XIX 15 declara que la cancion precedente,
Donne clavete intellelto ' amore, la dividird mas artificiosamente

L Principalmente, a lravés de la medievalizacion del De Inven-
fione.



Autocomentario en Dante y comentarismo latino 87

que las otras para que sea mejor entendida. A continuacion in-
siste en que, para un mas cabal entendimiento, podrian hacerse
mas divisiones (XIX 22), lo que le despierta el temor de que le
lleguen a entender (ib). En XX 17 no narra la senfencia por ser
manifiesta. En XIV 13 no divide, ete.

En el pasaje «degno ¢ lo dicitore per rima di fare lo somigliante,
ma non sanza ragione, ma con ragione la quale poi sia posibile
d'aprire per prosa» (VN., XXV 8/9) expresa la misma idea que
anteriormente habia usado sobre la division: que la divisidn no
se hace use non per aprire la senfenzia de la cosa divisar (VN., XIV
13). La «razon» que sea posible «abrir» mediante «prosa» (en el
pasaje XXV 8/9) es la asentencian (del pasaje XIV 13). Abrir una
razdn por medio de una prosa tiene como fin el esclarecimiento
total de la senfencia. Ahora hien, esta doclrina de Vita Nuova
coincide absolutamente en todos sus presupueslos con los que
mas tarde habria de exponer en Convivie, 1, VIII, 1. Asi, el don
fundamental de Convivio, que es un comenfo a Vila Nuova, es
«la sentenza de le canzoni a le quali latto é» (Conv., 1ix 7), a élla
se refiere netamente en pasajes como Conp., 1'ii 17, Liii 2, 11 xi 9.

La tunica doctrina exegélica que Dante ha expuesto en Vila
Nuopa, en las edivisioness, es la de «abrirs una erazon» mediante
una «prosan para desvelar la «sentencia», que es su objetivo
final. 5i Convivio es un comento a Vita Nuova y la doctrina exegeé-
tica de Vifa Nuova coincide substancialmente con la de de Con-
pivio, ambas obras se nos aparecen, en conjunto, como el testi-
monio del autocomeniario en Dante, tanto en unidad de forma
como de sentido. El problema de los diferentes estadios de la cul-
tura de Dante no afecta en lo fundamental a su conocimiento de
esta doctrina v metodologia consiguiente que, salvo rasgos acce-
sorios, se manifiesta uniformemente en su obra. Ello prueba que
Dante usd, simplemente, del material compacto de una tradicidn.
El significado de este hecho y el alcance del mismo es lo que hace
falta estudiar.

II1. - Estructura formal del comentarismo en « Convivios

Emplea las «divisiones» segun el uso de Vila Nuova solo en
breves pasajes, como en I vii 2, IT111 13, TITii 1, ITIv 1/2, I11ix 3,



a8 I.. Jenaro Maclennan

IV B T/2, TV i 12, IVl 4/5, IV xvi 2/3, TV xix 2, 1V xxiii 2. Todos
estos pasajes conservan la misma estructura que los de Vila
Nuova, si bien entremezclados con otra técnica y sin aparentle
autonomia. Los restantes artificios de que se sirve en Convivio
dependen, desde el punto de vista formal, de las nuevas nociones
empleadas que, en algunos casos, no son mas que reiteraciones o
amplificaciones de la metodologia de Vila Nuova, y en otros, son
0 su consecuencia logica o fruto de un perfeccionamiento en la
exégesis como consecuencia de la situacion superior de su cultura.
LLos nuevos conceplos que determinaran mavor perfeceion en la
técnica son la callegorica esposizionen y la «litterale istoria ragio-
natan (1i 18), «la vera sentenzian de las canciones (11ii 17, 1 ix 7),
la idea de que Convivio es un comento (tantas veces repelida a partir
del pasaje 1 iii 2) nueve por estar escrito en «volgares, accesible a
alitterati e non litteratin (I viii 11), con lo que «il volgare» se dara
a si mismo «per comento» (I ix 10) al poseer la excelencia de
amanifestare concepula sentenzar (Iix 9). A ello hay que anadir
los demias recursos necesarios para realizar cabalmente la teoria
expuesta al principio del segundo libro convivial sobre los cuatro
sentidos en que se deben entender y exponer las escrituras: literal,
alegbrico, meral y anagogico.

X1 esquema [undamental de Vila Nueva halla su cima en
Convivie al sinletizarse lodo el esquemaltismo exegético. Los Lér-
minos quedan encadenados dependientemente, con base lirme en
la wsentencian: la operacion conceptual que internamente preside
esta arquilectura liene una maxima coherencia que es preciso
estudiar.

IV. - Estructura inlerna del aitocomeniario en Dante

La idea lundamental de Vita Nuova de abrir por prosa una
razon, expresar la senlencia de la cosa dividida, se formula idén-
ticamente en Conpivio: «...converrebbe ... canzoni aprire e
mosirares (1 viil 1). Hay que abrir la alegoria (IV 1 11) oculta en
las canciones y «mostrare la vera sentenza di quelle» (I ii 17), de
acuerdo con la teoria general, expresada desde el primer momento:
aper allegorica esposizione quelle intendo mostrare, appresso la
litterale istoria ragionatas (I i 18). Iiste método no tiene el fin en



Autocomentario en Dante v comentarismo latino 89

si mismo; el hecho de mostrar la verdadera senfencia lrasciende,
segin declaracion expresa, a la exégesis de su propia obra: «In-
tendo anche mostrare la vera sentenza di quelle, che per alecuno
vedere non si pud s’io non la conto, perché & nascosa sotto figura
d’allegoria: e questo non solamente dara diletto buono a udire,
ma soltile ammaestramento e a cosi parlare e a cosi inlendere Uallrui
seritfure» (111 17). Este saber lo que quiere ¥ como lo quiere se
afirma en sus cimientos una vez declarado que su obra, Convivio,
es un comenfo (1ii 2, Iv 6, Ivil, lix 7, ...). Pero naturaleza y
fortuna de este comento son algo insdlito, nuevo en su expresion
formal y fecundo en su doctrina: Dante acomete la gloriosa defensa
del wvolgares (I v—xiil) para soslener la empresa de comenlar en
esta lengua: no puede ocultar su orgullo de saberse el primero
(Lix 10). Ll valor que el «volgare» tiene sélo le interesa en funcion
de autocomentarse, pues de olros aspectos va anuncia ocuparse
en De Vulgari Eloguentia: «in un libello ch'io intendo di fare»
(I v 10). De haber comenifado en latin sélo los «litterati» lo hubieran
entendido, y es preciso que lo entiendan todos: «litterali e non
litteratin (I vii 11). Si el edon» principal de su comenlo es «la sen-
tenza de le canzoni a le quali fatto é» para inducir a los hombres
a ciencia y a virtud (I ix7), todavia dara el «volgare» un don que
no se le ha pedido y que el latin no habria podido dar: «dara a se
medesimo per comenlo, che mai non fu domandato da persona»
(I ix 10). Como el latin ha sido va usado para estos fines (I x 1),
Dante no lo acepta como materia comentaristica; defiende el vul-
gar no solo «per lo naturale amore de la propria loquela» (I x 53),
lo qque seria escaso, sino porque al usarlo — y usandolo lo magnifica
(I'x 7) - tiene plena conciencia de que esta otorgando al «volgare»
una grandeza, ya que lo especifico de esta lengua — «la sua propria
operaziones — «é manifestare concepula senlenza» (1 x 9). He aqui
como mediante el vehiculo del «volgare», la teoria de abrir las
senlencias se plasma en un comentario cuya lengua es la tunica
capaz de servirle a sus fines. Las palabras con que se cierra el
primer libro convivial expresan el orgullo de haber sido el primero,
la conciencia de haber magnificado una lengua a la par que a si
mismo vy su significado magno ante los siglos: «Questo sara luce
nuova, sole nuovo, lo quale surgera la dove 'usato tramontera,



90 L.. Jenaro MacLennan

e dard luce a colore che sono in tenebre e in oscuritade, per lo
usato sole che a loro non luces (I xiii 12).

El comento esta hecho para servir de siervo a sus canciones
(I v 6, I vii 11), es un acto de vasallaje en que una lengua nunca
usada sirve como autoexégesis a su propia poesia igualmente
escrita en vulgar. Es la idea de comentarse, de esclarecer, la que
le viene obsesionando desde los dias de la Vita Nuova: cuando
por si mismo hubo descubierto «!’arte del dire parole per rima»
(VN., 111 9) se propuso hacer un soneto en que saludase a todos
los fieles del Amor, «pregandoli che giudicassero la mia visione»
(ib.}. Este soneto, consecuencia de la emaravigliosa visione» en
que se le aparece la «mirabile donna» de «inefabile cortesia», [ué,
a peticion de Dantle, «risposto da molti e di diverse senlenzie»
(VN., IIT 14), hecho que senala el comienzo de la amistad con
Guido Cavaleanti. En otras palabras: debatir las senfencias es el
eje del comentarismo de Dante desde la composicion de Vila
Nuova. La metodologia esquemalica de este «debate» es asi: que
se abra mediante una presa una razdén o la senlencia de la cosu
dividida — formulacion basica de Vita Nuova — o que se abran las
canciones en las que se esconde la verdad bajo figura de alegoria,
la perdadera sentencia — formulacion basica de Convivie. La manera
de hacer accesible esta empresa se verifica didacticamente me-
diante las «divisioness, que son la estructura racional v metodo-
logica para llegar a la comprension. Hasta aqui coinciden total-
mente Vita Nuova v Convivio, y a parlir de este momento Con-
vivio ofrece el testimonio de un mavor perfeccionamiento, de una
mas grande habilidad y destreza en la téenica del comento, cuyas
bases estaban va en Vita Nuova. La evolucion se experimenta en
aquella parte de Convivio en que se formula la necesidad de que
la exrposicion sea alegorica con base en la litlerale istoria (11 18),
lo que trasciende a su propio comentario y se mantiene como
teoria general de toda exégesis (I ii 17). Alcanzado este punto, la
cuestion se hace mas concreta al declarar que Convivio es un
comento. Pero la naturaleza v condiciones de semejante comenlo
son de la mayor importancia, si se siguen atentamente los pasajes
I v—xiii sobre la defensa del «volgare» elegido como vehiculo de
su expresion comentaristica, para la que el latin resulta ya inefi-



Autocomentario en Dante y comentarismo latino 91

caz: solo el «volgare» puede expresar conecepula senfenza, dandose
a si mismo por comento. En este caso el «volgare» (= comenio)
es siervo de sus canciones en la manera formulada en Vita Nuova
v desarrollada en Convivio: que se abran las senlencias, que se
muesiren las eanciones, que aulocomente, en suma, su propia obra.
Declarado el svolgare» — y por tanto, el comenfo — vasallo de su
poesia, la ultima evolucion cuaja a principios del segundo tratado
convivial, cunando estando ya Lodo a punto — «lo tempo chiama e
domanda la mia nave useir di portos (111 1) — formula las cuatro
maneras de entender v exponer las escriluras, armazon esque-
maltico al que se atendra loda la exégesis convivial. En este mo-
mento, el engranaje metodologico que se ofrecia exclusivamente
artificial a primera vista se arlicula unitariamente en una pieza
armonica cuyos términos quedan reciprocamente dependientes
y cuyo unico fin es la autoexégesis de una magna alegoria.
Los estadios formales del esquematismo interno pueden recons-
truirse asi:
A) Formulacion de la teoria general en Vila Nuova de que se
abran las senlencias.
B) Didactica de esta formulacion: las edivisiones» de Vita Nuova.
A Formulacion de la misma teoria en Convivio, coincidente con
Vita Nuova.
B.) Didactica de esta formulacion: «divisiones» de Convivio coin-
cidentes con VN.
C) Eleccion del wvolgares como tnica expresion posible del co-
mento: Convivio.
D}y Exposicion comenlaristica alegorica: Convivio.
[£) Los cuatro sentidos de las escrituras: Convivio.

V. = El weomento» alegirico

Nadie como Dante manifesto tan calegoricamente la doctrina
exegélica en funcion de los significados literal v alegdrico: a la
alegoria no se llega sino por la via literal v, aun asi, la exégesis
alegorica no siempre es capaz de descubrir la «vera sentenzan
(Conv., 11 xi 9). Sobre este punto la bibliografia es amplia®. Pero

U Anle la ineficacia de remitir a una bibliografia sobre el alego-
risine en Dante, el eje del tratamiento tradicional puede seguirse



g2 L. Jenaro Macl.ennan

la cuestion se ha planteado tradicionalmente en otra perspectiva:
el alegorismo de la poesia v no el alegorismo exegético como
requisito previo, que es lo que interesa aqui.

Se han reconocido como antecedentes del alegorismo de Dante
aquel que el medioevo aplico a Virgilio y el biblico. Se han admi-
tido como fuentes algunos aspectos formales de la metodologia
comentaristica escolastica y patristica. Pero como falta todavia un
estudio completo del comentarismo latino, dificilmente se podia
llegar a una comprension global y detallada de lo que el comen-
tarismo de Dante significa en si mismo y en relacion con los mé-
todos tradicionales.

La cuestion empicza a cobrar altura a proposito de las «razo-
nes» de Vila Nuova. Los argumentos en [avor de una ascendencia
provenzal servian de poco y quedaban practicamente inutilizados
al descubrirse los antecedentes en las formas prosimétricas de
Martianus Capella, Boecio, Sedulius Scotus ... 5i la fuente pro-
venzal no quedaba absolutamenle descartada, nada se ganaba con
ello a causa de su necesaria insuficiencia. La cuestion solo puede
resolverse satisfactoriamente considerandola como un fruto del
alegorismo latino y medieval, como un resultado del comentaris-
mo alegorico. Ni la teoria del comento en Dante, ni su terminologia
didactica son originales: pertenecen al fondo de la tradicion co-
mentaristica latina: surgen del comentario perpetuo a Virgilio y
de la exégesis escrituristica, cuya terminologia es, en ambos casos,
un préstamo servicial de la doctrina clasica retorica. Lo original
y nuevo en Dante es la formulacion, la coherencia con que su
comento se plasma en el admirable todo de Conwvivio. No solo es
Dante el primero que se autocomenta, sino el primero en dar una
estructura recia a la dimension y naturaleza del comentario, hecho
inexistente en la tradicion latina que comenta a Virgilio o a las
Eserituras. La unidad de que habia carecido la exégesis sagrada
y profana aparece como expresion armoniosa precisamente cuando

en L. Pietrosono, Per Uallegoria of Dante, en sus Saggi denteschi,
Torino 1954, p. 160ss.: id., Inforno alla data delle opere minori, en
Nuovi saggi danteschi, Soc. Ed. Intern,, s. £., p. 22 ss.; id., L’allego-
rismo e Dante, ib., en donde, con razéon, combate a Croce el ale-
gorismo eslético que erroneamente aplicd a Dante,



Autocomentario en Danle v comentarismo latino 93

el comentarismo deja de ser lalino en la acepeion literal de la
palabra y se hace avolgare» por obra y gracia de Dante.

Desde el punto de vista formal, tanto los comentarios profanos
como los sagrados eslin ausentes de cohesion externa. En el
primer caso, la explanalio verborum que acompana a las ideas
peculiares de cada estadio en el curso de la tradicion constituyen
una retahila solo precedida de algunas distinciones fundamenta-
les, senaladas principalmente al comienzo del comentario, que se
expresan por medio de una nomenclatura vacilante. En el segundo
caso sucede lo mismo, si bien la naturaleza del contenido hace que
aparezca con mayor cohesion. Mientras los métodos son estables
v casi rutinarios en el proceso de la tradicion, la terminologia es
imprecisa. Lllo poco importa: Quintiliano lo habia senalado
(Inst. orat., 1X i 17/18). La tradicion hay que admitirla historica-
mente, esto es, expresandose en forma disolvente a causa de la
heterogeneidad terminologica.

Dante declara en el Traffato secondo de Convivio que el sentido
literal «¢ quello che non si stende piu oltre che la lettera de le
parole fittizies (1113); que el alegorico es el que «si nasconde sotto
‘I manto di queste favole (= «le favole de li poetes) ed ¢ una veri-
tade ascosa sotto bella menzognans (ib.), vy que debe procederse en
el andlisis a partir de la sucinta explicacion literal. Declara igual-
mente que el sentido alegirico es diferente segun sea usado por
tedlogos o por poetas (111 4), y que él lo va a usar segiin la costum-
bre de los poelas (ib.). La idea de que el alegorismo esta oculto
bajo el manto de las [abulas', o la del verdadero senlido que se
esconde bajo bella mentira, es la clave, no solo de la poesia de
Dante, sino de su comentarismo alegorico que se esfuerza por
desarrollar cuantas veces sea preciso. Bajo la verdad escondida
esta la docfrina misma de las cosas:

! Tdea muy extendida en todo el medioevo; asi Juan pE Sanis-
BURY: « Procedal poeta Mantuanus, qui sub imagine fabularum
totius philosophiae exprimit veritatem» (Polyeralic.,, VI, c. 22).
Boccaccro condenard a los que solo encuentran en los poetas un
sentido cortical: «Stultum eredere poelas nihil sensisse sub cortice
fabularum»: se ocupard de que « damnanda non est obscuritas poeta-

rums (De Genealog. deorum, lib, X1V, ¢. X y X1I, por Ia ed. de
Paris 1511).



94 L. Jenaro MacLennan

O voi el avele 11 nlellelfi sani
miradle T dollring che s asconde
solto il velame de li versi strani.,
(Inf., X, 61-6G3)
O bien:
Aguzza gqui, letlor, ben I occhi al pero,
che 'l velo ¢ ora ben tanlo sollile,
certo che 'l lrapassar denfro & leggiero.
(Purg., VIII, 19-21)

La distincion del propio Dante entre el uso de la alegoria por
poetas y tedlogos, solo parece encerrar una diferencia nominal,
tratindose del wuso; o mas exactamente, una diferencia entre los
valores intrinsecos de las respectivas alegorias en que éstas quedan
confundidas con lo que Danle llama el uso de la alegoria. En
ambos casos la identidad formal es plena: no existe mas que ale-
gorismo medieval, y no alegorismo en Virgilio, en Ovidio, en las
Escrituras, en la poesia de Dantel. Se trata de una [ormula
respetuosa de Dante, una concesion al sentido mistico de las
Escrituras o a la naturaleza de las cuestiones tratadas exegética-
mente por la teologia en cuantlo «ciencia inspirada». Las Escrituras
eran ya oscuras segin designio de la Divina voluntad, oscuridad
exigida por Dios evercilalionis noslrae causa, segiun San Agustin®.
La diferencia estriba en la naturaleza de la alegoria y no en el uso
de la misma. San Agustin distinguia ya, para la estricta explica-
cion del texto biblico, entre signa ignota ef signa ambigua, propria
el fraslala; distinguia, en De Doctrina Chrisliana, entre la exégesis
elemental del sentido literal y la exégesis de los sentidos figurados.
Pero no hacia mas que aplicar al texto biblico el método que ante-
riormente habia usado para comentar a los autores profanos: el
antiguo discipulo de los gramaticos reaparece como comentador
del Evangelio®. Toda la tradicién comentaristica, sea biblica o
profana, es heredera de la tradicion gramatical y retorica latinas.

1 Cf, E. R. Curtivs, Furopdische Literatur und lateinisches Mil-
telalter, trad. inglesa, London 1953, p. 2035,

: Epistola 149, MieNEg, P, L., t. XXXIII, c. 644.

3 Cf. M. CoMmEAU, Saint Augustin exégéte du I'V*® Evangile, Paris
1930, p. 80.



Autocomentario en Dante y comentarismo latino 9%

Y es ocioso anadir que solo lo es en los aspectos formales, pues a
los aspectos formales de las cosas se refiere esta tradicion a partir
de Quintiliano. De la misma manera que se operd en San Agustin
una reduclio artium ad philosophiam — magnificamente estudiado
por H. L. Marrou, Saint Augustin et la fin de la cullure anfigue —
se operaria en el X111 con San Buenaventura una reductio arfium
ad theologiam?®, como se opero hacia finales del mundo antiguo una
reductio allegoriarum ad allegoriam.

Los Erudilionis Didascalicae libri seplem de Hugo de San Victor
pueden aclarar esta cuestion. De la misma manera que Dante se
refiere en el mencionado pasaje de Convivio al uso diverso de la
alegoria segiin se trate de tedlogos o de poetas, Hugo de San
Victor eseribia con anlerioridad su obra sobre la erudicion didas-
calica proponiéndose instruir «tam saecularium quam divinarum
Seriptarum lectorem®s, dando preceplos sobre lectura e inter-
pretacion de los autores v ocupandose de las Escrituras a partir
del libro IV. Pero ninguna diferenciacion conceplual se encuentra
en €l en cuanto a los distintos usos de la alegoria. La dilerencia
estriba en que el sentido literal expresado por la Biblia tiene a
priori un valor histérico; no es una fabula ficticia con fin de mora-
lizar. Por tanto, la valoracion de ambos significados alegoricos
debe ser distinta: no su uso, como escribe Danle. De la misma
manera que no se llega a la alegoria sino por la via literal - doc-
trina de Convivie — con Hugo de San Victor no puede llegarse a
la sutileza alegdrica, sino por via del sentido histdrico: «Neque
ego te perfecte subtilem posse fieri puto in allegoria, nisi prius
fundatus fueris in historia‘.» La terminologia de Hugo de San
Victor se refiere mas claramente al mundo de la religiosidad ale-
gorica. Donde Dante habla de «verdad escondida», Hugo de San
Victor dice emysterian: «Post lectionem historiae reliqguum est
allegoriarum mysteria investigare®.» Bajo la averdad escondida»

v Paris 1949, p. 277 ss.

2 Titulo de una de sus obras: Opusculum de reduclione arlium ad
theologiam,

i Mione, P. L., t. CLXXVI, c. 741 A.

& MigrE, P. L., t., CLXXVI, ¢. 799.

8 Ib., c. 802,



a6 I.. Jenaro Macl.ennan

existe la doclrinag, el conocimiento racional e intelectivo de algo,
formulado por Dante. Lo mismo en Hugo de San Vicetor: « Historia
ordinem temporis sequitur, ad allegoriam magis pertinel ordo
cognifionis'.» Cuando Hugo de San Vietor se ocupa de allegoria
(VI, cap. IV) no la define, ni sienta ninguna discriminacion con-
ceplual entre el uso profano y el escrituristico®, quiza por quedar
la cuestion implicitamente dilucidada al fijar la prioridad del
orden hisldrico (literal). Se expresa metalorica, perifrasticamente,
como si la precision le faltase, lo que de hecho ocurria muchas
veces en el curso de la tradicion. 5i algo no esta claro, «accipit
limam, praeminentia praecidit, aspera planat, et informia ad
formam reducils: gralico recurso de la «lima», que se encuentra
igualmente usado por Alain de Lille en el proemio del Anficlau-
dianus®. En consecuencia: la diferencia del concepto alegorico no
depende tanto del uso por «poctas» o «tedlogoss, cuanto de su
naturaleza intrinseca: asi se registra en la tradieion comentaristica
latina desde sus lejanos origenes,

Los estudiosos de Vilta Nuova habian senalado ya cierla simili-
tud formal de las «divisiones» con las de los comentarios de Tomas
de Aquino. Wiesteed senalo también® la similitud formal del
pasaje de De Anima (lib. 11, lect. XVI) con la «division» VN.,
X X. Pero ninguna conclusion importante puede extraerse de este
hecho, toda vez que la tradicion terminologica y formal del co-
mentarismo opera poligenéticamente, ¥ la nomenclatura, como

L Cap. VI: De ardine librorum.

* Las definiciones tradicionales de la alegoria son: «Allegoria est
cum aliud dicitur et alind significaturs (VicroriNnus Aver, P. L.,
t. VIII, e. 1185); 8. JEnoNivo v Casioporo, de la misma manera
(P. L., b XXTV, . 628 v L LXX, ¢ 223). 5ax AcusTtin: cAlle-
goria dicitur cum aliquid alivd videtur sonare in verbis et aliud in
intellectu significares (. L., L XXXVII, e 1347, v lo mismo
Pepro Losmearpo en L CXCI c. 147). En ofro lugar el mismo
Huco pE Sax Vicror la define asi: « Allegoria est cum per id quod
ex littera significatum proponitur aliud aliquid sive in praeterito,
sive in praesenti, sive in fuluro factum significatur... Allegoria
dicitur quasi alieniloguiums (P, L., CLXXV, c. 11).

* Miowe, P. L., t. CCX, c. 4806,

1 IEn Danfe and Aquinas, London and Toronto 1913, p. 126.



Aultocomentario en Dante ¥ eomenlarismo latino 97

advertia Quintiliano para la retorica, carece de uniformidad, es
arbitraria, si bien obedece a necesidades didacticas. En cuanto al
meétodo en si, tampoco es muy significativo: la tradicion se pre-
senla estable en el procedimiento. No es la forma del comenlo lo
que tiene importancia en Danle, sino que la forma viene deter-
minada por el contenido y que, de esta suerte, se presenta con
coherencia inusitada. Busnelli estudié como los famosos cuatro
sentidos de las Escrituras invocados por Dante no tienen nada que
ver con Santo Tomas al negar éste que en las demas Eserituras que
no sean la Biblia puedan distinguirse cuatro sentidost.

Las «divisioness de Vita Nuova no tienen ningun sentido si se
desconectan de su mision didactica. Esta mision solo seria super-
flua easo de ser un resultado de lo que algunos han llamado la
pedanteria didactica medieval. Pero no hay tal: son accessus a un
comenlo. Si estas edidascalia» son innecesarias, habra que admitir
que todo el comentarismo latino y medieval se derrumba simul-
taneamente.

V1. - Las fases de la cullura de Dante frente
al autocomento

Cuando Dante critica a cuantos no supiesen desnudar sus pala-
bras del ropaje ornamental para obtener «verace intendimentos,
usa como sinonimas las expresiones ssotto vesta di figura» y
«colore rettoricos (VN,, XXV, 10). «Vesta di figura» es clara alu-
sion a las figuras retoricas; es lo mismo que «veritade ascosan; se
trata de un equivalente solo en apariencia distinto de la «alle-
gorias. Las figuras retoricas son alegoricas, conducen a la alego-
ria, de donde brota un «colore rettoricor. Sin necesidad de ir més
lejos, Dante ha aprendide esto, probablemente, de Brunetlo
Lalini: que «la science de rectorique soif en foi peinturiere, ki mele
la coulour en risme et en prose®s. Al comparar la Retorica con

VCE M. Arorroxto, Danle. Storia della Commedia, 1, Milano,
Vallardi, 1951, p. 490, N 5; lo asume en id., p. 481,

2 Lifivres dou Tresor, 111 x 3, ed. Carmopy. — No hay necesidad
te recurrir directamente a Ciceroxn, De oralore, 111, 52, 199, ni a
Quistitiano, Inst eral., V111 iv 28; basta el testimonio de Bru-
netto,

=



a8 L. Jenaro Macl.ennan

el cielo de YVenus, Dante dice sus excelencias!. Invoea a los retao-
ricos para saber cuiando debe hablarse de si mismo® 5S¢ refiere
ampliamente a la retorica en la epistola a Can Grande®, y para no
hacer extensas las referencias baste senalar su eomenfo a la can-
cion con que se abre el segundo libro convivial, Voi che "niendendo
il lerzo ciel movefe, en donde el Lercer cielo es la Retarica (Cono.,
I1 xiv 21). Desde la fecha de composicion de Vite Nuova sabe que
la retorica es el recipiente de la alegoria, el ropaje que oculta la
averdad escondidar. En este caso, jeomo se ordenan los diferentes
estadios de la formacion de Dante en relacion a su aprendizaje
retorico, que, como es sabido, constituye tradicionalmente la base
del comentarismo? ; Pueden admilirse en este orden [ases distintas
de su cultura, como se han admilide en cuanto a su formacion
integral?

A parlir de Quintiliano retorica v gramditica son el trampolin
para lanzarse a una nueva idea de la ciencia: la «scientia rerumos.
El charlatanismo comentaristico sobre Virgilio se habia iniciado
antes, lo mismo que los escrilos mitogralicos®. Variedad de las
«historias», variedad de las fabulas que se hacen accesibles en las
clases de gramdatica y retorica al comentar a los autores, deter-
minan un interés por el alegorismo en si v por su exposicion didac-
tica mediante el comentario. Reldrica y gramalica son la base.
El curso de esta larga tradicion continua en la Italia medieval de
Dante; su apogeo se habia dado un siglo antes. La retorica era
el aparalo ancilar de la exégesis. ;En qué estado recibe Dante
todo esto?

Conviene recordar algunas fechas: en 1283 compone el primer
soneto incluido en Vila Nuova®. Hacia agosto de 1293 busca con-

¥ Conwp., 11 xiii 14, t Cano., Tii 3,

¥ Episit., X111, 18.

1 Asi Hyginio mitografo en el comienzo de su Poelicon Asirono-
micon: <2t si te studivm grammaticae artis inductum, non selum
versuum moderatione, quam paunci perviderunt, sed hisloriarum
quogue variefale, qua scienlic rerum perspicitur, praestare video,
gquae facilius etiam scriptis tuis perspici potest, desiderans potius
seientem quam liberalem iudicem ... (ed. Mylhographi lafini, Ams-
terdam 1681).

¢ Adopto para las fechas las conclusiones de P. RENuveer en su



Autocomentario en Dante v comenlarismo latino 99

solacion en Boecio y Cicerdon. Entre el otono de 1291 y la prima-
vera de 1293 ha concebido y escrito Vita Nuova, anteriormente,
por tanto, a su «iluminacion filosofican. Los tres primeros libros
de Convivio los lermina en 1306, Entre la composicion del primer
soneto que figura en Vila Noova y el momento en que la obra
queda terminada, hay un periodo de diez anos. EEl Ars Gramma-
tiva de Donato v la obra de Prisciano son manuales lundamentales
en la ensenanza escolar de Florencial. Los Dislicha Calonis v el
Esopo latinizado son su Lrato en la primera fase de su aprendizaje.
Ovidio le es familiar, puesto que el Ars amandi v los Remedia
amaoris son breviarios del amor cortés. Su iniciacion clasica no la
preside Virgilio, sino Ovidio. Guidotto da Bologna traduce al
avolgares la Rhelorica ad Herennium. lLos autores clasicos no
fueron tampoco familiares a Guido Cavaleanli, que ignord pricli-
amente a Virgilio, demasiado ocupado con la moda de su Liempo,
aungue iniciado en el alegorismo por via del Roman de la Rose.
Las citas de autores en Vila Nuova son, casi siempre, de segunda
mano o producto estereotipado de florilegios. Revela tambicn un
conocimiento del ars dictandi®. La elapa decisiva en la formacion
de Dante solo empieza despues de leer la Consolacion de Boecio
y el De Amicitia de Ciceron, v va entoneces Vila Nuova esta
escrita.

Solo los rudimentos de la clase de graméitica con los manuales
de Donato y Prisciano, en cuya compania no se podia ir muy
lejos, la lectura probable de comentarios hiblicos o escolasticos,
facilitan a Dante el aceessus al comenlo a los autores. Solo el ale-
gorismo occitanico le es bien conocido por Cavaleanti. Pero si se
ha admitido que la prosa rimada latina influyé notablemente en
la escuela stilnovistica® habra que admitir no s6lo una transmision
de elementos formales, sino inlernos lambién; v enlre ellos, el

esludio Danle disciple ef juge du monde gréco-lalin, Paris, Belles
Lettres, 1954,

1 Cf. Rerucer, op. eil.

: CI Cunrius, op. cil., p. 352 s5.3 id., G. BErroxnt, La prosa della
Vita Nuova di Dante, en Poeli e poesie del Medio Eva e del Rinasei-
menlo, Modena 1922, p. 155202,

* Cf. A. ScHIAFFINI, op. cil., p. 83.



100 L. Jenaro Maclennan

alegorismo tradicional. A ello contribuyeron en buena medida
los servicios prestados por ¢l pensamiento escolastico al renovar
la vida italiana en la segunda mitad del siglo X111, que poco
antes habian influido en la poesia trovadoresca v en el Roman de
la Hose'. Al discurrir la élica aristotélica sobre la naturaleza y
valor moral del amor repercute en forma de desarrollo erotico en
las cortes oceitinicas, volviéndose a integrar mias tarde en el amor
de la Summa Theologica como «contemplatio spiritualis pulehri-
tudinis »2,

Eslas nociones llegaron a Dantle por conducto de la escuela que
inicio Guinizelli; le Hegaban en estado efervescente y difuso. Lin
cuanto al esquematismo, bastaba cualquier manual para aprender
a hilvanar una terminologia, bastaba simplemente asistir a una
clase para saber como debian tratarse los elementos encerrados
ya en una sentencia poética, ya en cualquier comentario. No era
preciso un conocimienlo cabal de la retorica, que en este periodo
de la vida de Dantes es muy escaso®. IX] mismo aprendizaje del
cursus ritmico, necesario para los cultivadores de la prosa d arle,
era de Lradicion retorica®: invenliv, dispositio, eloculio son Lérmi-
nos de la retorica disueltos en el comentarismo. El cursus, que es
elemento primordial en la ornamentacion formal de las epistolas
debe sus elementos a la Rhelorica ad Herenninm, enorgulleciéndose
de su ascendencia clasica. Asi se explican los Precepla prosaici
diclaminis secundum Tullinm, el ser un «tullianus imitators,
Hegandose hasta augurar «salutem et tullianam eloguentiam®».
Guido Fava, fundador «dell’arle dettatoria» en Bologna, v Guil-
tone d’Arezzo son buen testimonio de esto.

So0lo unos conocimientos rudimentarios, fragmentarios y asiste-

VG G Paris, Le Roman de la Rose el la Scolastigue courloise,
*aris-Oltawa 1941,

2 Cf. ScHIAFFINI, op, cil., p. 83/84.

8 Cf. P. Cimistoxi, La seconda fuse del pensiero di Danle, Livorno
1903, c. IV ¥ ¥,

t COf. M. G. Nicovauv, L'origine du ceursus» rgthmigue et les débuls
de Vaecent d' intensilé en latin, Paris 1930, fd., A. Manico, I eeursusy
nella prosa latina dafle origini eristicne af fempi di Dante, Padova
1932,

& SCHIAFFINI, op. cil., . 27 ss.



Aulocomentario en Dante v comentarismo latino 101

miticos, como los que Dante poseyo en esta primera etapa de su
educacion, le bastaron para dar en Vita Nuova una formulacion
del simbolismo de su poesia vy una didaclica de la misma. 5i el
alegorismo de fondo y de doctrina le llegaba con Cavaleanti y la
escuela provenzal, el hecho poeo importa: venia filtrandose a
través del alegorismo medieval sobre Virgilio o la Biblia iniciados
muchos siglos anles. 5i esle alegorismo cuajaba en la necesidad de
una «razon» o ssentencia», toda ascendencia provenzal era un
hecho esteéril a la larga, pues «razon» v vsentencia» son originaria-
mente conceplos de la tradicion lalina. 5i su trato con los aulores
habia sido escaso v de segunda mano, bastaban los rudimentos
téenicos para saber como se trata una expositio, bastaba cualquier
glosa innominada, cualquier manual escolastico o juridico para
distinguir en divisiones. Si ninguna ensenanza completa de la
retoriea le fue accesible en este tiempo, le bastaba su conocimiento
de la prosa d arle para recordar la doctrina elasica. No se ha dicho
en vano que el capitulo XXV de Vila Nuova esta escrito con esta
intencion’. La verdad es que no es preciso insistir en una evolu-
cion con dos fases netas — de Vifa Nuova a Convivio — para trazar
dos momentos divisorios de su evolucion en la téenica del comen-
tario, como de hecho existen en el orden general de su cultura.
El mayor conocimiento de los autores que supone Convivio v su
conocimiento de los comentarios v opusculos de Alberto Magno
o la exposicion aquinatense de la Elica a Nicomaco y el Conlra
(renfiles de Santo Tomas, no pasan de ser simples datos sin
mayor interés para cuanto aqui se trata. Lectura de los aulores
y comentario a los mismos, lamiliarizacion con la exégesis esco-
lastica, en un momento o en otro nos remiten a dos fuentes comu-
nes: la vulgarizacion v el comentario perenne a los autores.

 Contivs, p. 353, — Curtius ha estudiado la autoexégesis de
Dante (op. cil., trad. ing., p. 221-225) limitandola, arbitrariamente,
a la epistola dedicada a Can Grande della Scala. Su visidn es in-
completa por estar circunscrita exelusivamente a esta epistola; ni
siquiera ¢l problema de su autenticidad le detuvo. Curtius apro-
vechd muy bien el trabajo de E. Moore en Sfudies in Dante, 111,
Las conclusiones de Curtius son, sin embargo, correctas: encuentro
de la tradicion escolastica v retorica con lo que Dante da a la
poesia lo que el escolasticismo negaba (cf. p. 225).



102 L. Jenaro Maclennan

Cuanto la Vila Nuova conliene de labor comentaristica no es mas
que empeno consciente por sintetizar de la manera mas concisa
posible lo que de heterogeéneo, aneedotico y disolvente contenian
los formulismos de la tradicion que le Hegaba. La docelrina ale-
gorica de Vila Nuova es la misma de Convivio; la perfeccion exe-
gética de la segunda obra estd polencialmente en la primera:
argumento en favor de Vila Nuova como prueba de que en élla
empieza el autocomentario consciente: si el mismo fin persiste en
ambas, Danle obro en la primera contra la desventaja que supo-
nia carecer de una mavor formacion. IEn ambos casos Dante es la
cumbre de una tradicion comenlaristica. Unio lo que eslaba in-
conexo vy lo unié con un fin: comentar — y comenlar en «volgare» —,
autoexplicarse, hasta lograr la unidad admirable de Conpivio, que
es la summa de la exégesis medieval,

VI1I.— Enciclopedismo i enseftanza reférica de Brunello Laltini

Il ideal de glosa y comentario como requisito de la eruditio es
la hase literaria de la edad media latina. El mas alto ideal de glosa
en Dante queda reservado para comentarlo con Bealrice, ultima
cima:

Cio che narrate di mio corso serivo,
¢ serbolo o eltiosar con alfra testo

i donna che sapra, s'a lei arrivo,
{Inf., XV, 85-00)

Dante conocio a Brunelto probablemente antes de conocer a
Cavalcanli'. Ambos inlervinieron decisivamente en su formacion.
Brunetto le daba una suma de conocimientos helerogéneos de
incalculable valor que se cilraban en la herencia de la cultura
clasica. Li livres dou Tresor estan escritos bajo el poderoso influjo
del enciclopedismo franco-latino del siglo XII1. La Rellorica es
una traduccion libre de los diecisiele primeros capitulos del De
Inventione de Ciceron. Hasta en adoptar Brunetto las lenguas
vilgares, Danle tenia en é] un maestro inigualable. Los conceplos
[undamentales que Dante expresa en su comenlo son, en gran
parte, producto del enciclopedismo vulgarizador de Brunetto

t Gf ReNvecr, op. eil., p. 31 ss.



Autocomentario en Danle v comentarisimo latino 103

Latini. Xl mundo elasico le llega filtrado, desvirtualizado, meta-
morfoseado por Brunetto y en similares circunstancias lo recibia
el ilustre notario florentino®. Entre la antigiiedad y Dante eslan
los vulgarizadores, estd Brunetto.

Il pasaje de Convivio en que se dictamina cudndo debe hablarse
de si mismo, previa invocacion a los retoricos (1ii 3, 111 13) pro-
cede de Bruneltto® Danle acude a la retdrica en el momento en
que ésta, por obra de los vulgarizadores, es la expresion de la
ultima fase de la doctrina clasica. La retorica, a través de la
medievalizacion del De Inpendione, se melamorfosea en la Romania
y deriva hacia el género epistolar, narrativo, exegético, llegando
hasta el amor cortés. Ya el Roman de la Rose acusa este influjo
mediante la accion escolastica®. Brunelto dice en Li livres dou
Tresor que la ciencia retorica solo se adquiere «par enseignement
et pararty (L1, 1)*; define la sentencia al modo Lradicional (11111 8)
v declara que «aucunefois la parole ne s’acorde pas a la sentence
de celui qui U'eserit» (I1I, v): los desacuerdos sobrevienen cuando
se btrata de aclarar mediante la palabra — la exposicion lileral, la
fabula en el curso de la tradicion - lo que la senfencia encierra.
Anade gue la ensenanza retorica recae tanto sobre el hablar en
prosa, como en verso (III, x) vy aconseja que, en ambos casos,
ali dit ne solent maigre ne sech, mais soienl replain de jus el de
sanc, c'est a dire de sens et de sentencen (I11, x, 3). Distingue dos
maneras de prologo: cubierla v descubierta (111, xviii): cuando
la materia sea oscura debes comenzar tu cuento por palabras que
den a los oventes lalento de saber lo que quieres decir, «et puis de-
viser ton conle selone ee que tu quideras ke mieus soits (111, xxiii).

En resumen: lo que Brunelto acaba de exponer es que, no
bastando la palabra para explicar la senlencia, y méis cuando la

VGf ZincaneLu, op. eil, p.o 43, G. Berroxt, I Duecendo, Mi-
lano, Vallardi, 1947, v M. ArvoLLoxio, op. cil., ambos en los respec-
Livos lugares en que Lratan la cuestion.

* G AL PEzanp, op. cil., p. 41 s,

3O G Pank, op. eil, v . Faran, Recherches sur les sources
latines des eonles el romans courtois du moygen dge. Paris 1913; id.
5. FanaL, Les Arfs podtiques du X1T° el du N1TE siéele, Paris 1923,

1 1Ed. CarMobpy.



104 L.. Jenaro Macl.ennan

maleria sea oscura, hay que empezar dando talento de saber lo que
se pretende decir, hay que abrir la oscuridad y dividir después la
exposicion segun diclamen personal para mds cabal inteligencia.
Esto es precisamente lo que Dante hizo en Vita Nuova y Con-
pivio.

La manera en que la doclrina relorica se formula en Brunelto -
lo mismo que en todos los «volgarizzamenti» — expresa mas que el
espiritu de condensar en ssumma» organica los conoeimienlos
anonicos de la époea, la manera de extraer nuevo partido de
ellos, con distintas aplicaciones que se van abriendo camino en la
medida en que transcurre la aventura de la doctrina clasica, No
es meérito personal de Brunetto, sino fruto de una tradicion de
siglos. Li livres dou Tresor son la sintesis escueta, sin concesiones
literarias, de la sabiduria medieval: filosofia, historia biblica,
astrologia e historia natural en el primer libro; divulgacion de la
¢tica aristotélica en el segundo; retorica en el tercero. El plan no
es original; por un intermediario desconocido remonta al comen-
tario griego de Eustraquio a la Efica a Nicomaco'. Muchos capi-
tulos estan traducidos de las Senfentiae de Isidoro sobre la cosmo-
logia del Antiguo Testamento® y aparte De Invenlione, se sirvio
también del De Rheforicae Cognatione de Boecio. No es preciso
recurrir a las sumas vulgarizadoras para percalarse del eslado en
que la retorica se hallaba; se ha fillrado por doquier, ya en el
Roman de la Rose:

S con Tulles e nous rememnbre,
au livre de sa Relorigue,
guei moul est science awlentigue.

Los topicos del medievalismo estan en el Roman de la Hose:
ciencia de los cuerpos celestes, mundo sublunar, ética, creacion
del mundo. £l vocabulario que expresa eslos conceplos procede
de la educacion retorica tradicional que la escolastica ha sabido
asimilar e inyeclar.

La wglossation, que hasta el siglo XII fue casi exclusivamente
una erplanatio verborum — palabra a palabra o frase a frase -
empieza a convertirse en un amplio comentfo de diversa estructura.

L Cf. la ed. Carmobpy, p. XXIV.
¢ Id.; p. XXXL



Autocomentario en Dante v comentarismo latino 105

(rlosar, en muchos casos, no significa mas que descubrir la signi-
ficacion moral o filosofica cubierta por la alegoria'. Pues bien,
dentro de estos mismos presupuestos que constituyen el saber
del siglo X111 - todo el sistema medieval de las artes y las ciencias
v naturaleza de los cielos ocupa el segundo libro de Convivio — se
venian desarrollando desde el mundo antiguo los comentarios a
Virgilio. La retorica es su expresion formal y hasta interna. Vea-
mos la significacion historica del hecho.

VI = Retorica y primer comenlarismo lalino:
Fortuna de un milo

Cuando Ciceron pulgariza los escritos platénicos tiene lugar en
la romanidad el primer humanismo. Cuando Virgilio empieza a
ser libro de texto en las escuelas de loma estudiindose como
practica gramatical y retorica, tiene lugar el primer eomentario
a su obra y se inicia una tradicion que no perdera conlinuidad
historiea hasta finales de la edad media Iatina. Traducir, comen-
tar, vulgarizar fue la base del primer humanismo latino. Retorica
y gramiltica son inherentes al comentario a Virgilio. Ambas revis-
ten las ideas que cada época se empena en extraer de Virgilio: la
forma es un comenfario de estable y larga fortuna. Desde los ori-
genes de la vulgarizacion, Ciceron ha dominado toda la cultura
latina bajo una doble fortuna histdrica: la del primer humanismo
que inicia ¥y cuyos requisitos existen hasta la clausura del mundo
medieval, y la del segundo humanismo que es propiamente el
Renacimiento italiano.

La suerte que Virgilio ha de correr en el medioevo se ha [ra-
guado antes en Roma?®, y los factores decisivos de este fendmeno
se consolidan enando, mediante el influjo de Quintiliano, se origina
hacia finales del siglo 111 v principios del IV una nueva aventura
de la ciencia: la eultura se hace esencialmente literaria, tiene sus

VCE G, Tounor, Exirails de divers manuserils latins pour servir
o Uhisfoire des doclrines grammalicales ( Nolices el Extrails de manus-
erils de la Bibl, Impériale, XX11), 1869, p. 103 ss, Id., FaraL, Les
Arts poétiques..., p. 40-46.

* Cf., sobre todo, Comeanerri, Virgilio nel medio evo, Livorno
1572,



106 L. Jenaro MaclLennan

presupuestos en la gramatiea y en la retorica, tiende a realizar el
Lipo ideal del orador, consiguiéndose praclicamente una ciencia
como sctenlia rerum vy como erndilio. Los dias de Cicerén y sus
ideales, los de Quintiliano también, van quedando lejos. La gra-
matica absorbe la exdégesis a los aulores: «ars grammalica prae-
cipue consistit in infellectu poetarum et in recte seribendi loguen-
dive rationet.» Junto con la retorica se suscita el 'guslﬂ por las
clasificaciones, divisiones, subdivisiones. La manera en que todo
esto es expresion de una decadencia ha sido magnificamente estu-
diado por Marrou y nada nueve se pretende decir aqui en el orden
general de eslos fendémenos.

£l transito de la generacion de Cicerdn al nuevo panorama se
efectua mediante Quintiliano. El lilwo X de su Instilutio Oraloria
es ¢l primer intento de una vision histérica de la literalura con
una doctrina retoriea para el tratamiento de los antores. Teniendo
su doectrina valor y alcance mas bien de tipo forense, despuds de
¢l no habra mas que ajuslar sus procedimientos a otros ordenes,
sobre todo al comentario a los autores. Si Quintiliano dice que
spartitio est enumeratio» de las «proposiciones» en una causa
judicial (Inst. oral., 1V, v, 1), su utilidad es la misma al aplicarse
in infellectu poelarum que es el fin de la gramatica®. Ciceron ensena
que el método para las parlifiones debe poseer ciertas cualidades,
entre las cuales, «brevitasy v «paucitass (De Inp., 1, xxii, 32, vlo
mismo sostenia en De oratore, 1, 32). Los modos de la apartitio» no
son ni tnicos ni exclusivos de la retoriea; proceden de la filosolia
v no se encuentran usados en otras artes®. A continuacion de este
pasaje Ciceron ensaya su Léenica con un [ragmento de Andria.
“sta técnica, con disquisiciones sobre el nimero de divisiones
que deban adoplarse, se halla lo mismo en la Rhelorica ad Heren-
nium (1, 10).

U Sencivs, Beplanalio in arfern Donafi, Iseil, 4, p. 485, 1. 15/16.
2 Creeron ensenaba lo mismo, si bien anadia el Lérmino exposilio
de tanta utilidad en la tradicion posterior: De fneentione, T xxii.
BoaAe sunl alia quogque praccepla partitionum quae ad hunc
usum oralorivum non Lanto opere pertineant guae versatur in philo-
sophia ex quibus haee ipsa transtulimus quae convenire viderentur
cquorum nihil in celeris arlibus inveniebamusy» (De fne., 1 xXx100 33).



Autocomentario en Dante ¥ comentarismo latino 107

EEn cuanto a la exégesis, no le basta a Quintiliano una simple
parafrasis a un texto o una mera erplanalio del sentido literal,
sino algo mias que se encuentra yva en el cuerpo de los méis tem-
pranos comentarios a Virgilio y que serd la fiebre del comenta-
rismo medieval: « Neque ego paraphrasim esse interpretationem
tantum volo, sed circa eosdem sensus certamen algue aemuldationem
(Inst.oral., X, v, 5). No le bastaba una simple explanalio verborum
(Inst.oral., X, v,9) e insistia en la utilidad de la parafrasis ante la
poesia, en el libro expresamente consagrado a los auctores (Insl.
oral., X, v, 1). Deslindo claramente — aunque en ello no fuera ori-
ginal — los dos sentidos miximos de un texto, aquello que precisa-
mente serd escrupuloso esmern en las distinciones medievales:
afiguras del pensamiento» v «figuras del lenguajes en Quintiliano,
esentido alegorico» y «sentido literal» en el apogeo de la edad
media: «inter plurimus enim, quod sciam, consensum est duas
esse partes, Swvoize, id est, mentis, vel sensus, vel sentenlia-
rum . .. el aéZzeg, id est verborum vel dictionis vel elocutionis
vel sermonis vel orationis (Insl. oral., 1X, i, 17/18), notando que
la terminologia varia, lo que no importa: «nam et variatur et nihil
referts (ih.)!'. No define de una manera rutinaria la sententia; con
fino instinto percibe una mudanza de su sentido historico v es
capaz de distinguir el concepto antiguo del contemporaneo: «sen-
tentiam veteres, quod animo sensissent, voeaverunts; pero esta
acepeion ha perdido su vigencia v, de acuerdo con su tiempo, la
otorga una cualidad de la mente: «sed consuetudo iam tenuit, ut
mente concepta sensus vocaremus, lumina autem praecipueque
in clausulis posila senlenlias» (Inst. oral., VIII, v, 2).

Un nuevo tipo humano aparece: el literalo, que es el experto en
gramalica y poesia, a la par que en retdrica. Dentro de estos

b Para las fuenles de esle pasaje, v en general, cf. J. Covusin,
Etudes sur OQuintilien, 11. Vocabulaire grec de la terminologie rhélo-
rique dans U fnstilulion oraloire, Paris 1936, Para informacion sobre
la procedencia aristolélica v ciceroniana del libro 1V de Tnsi. oral.,
lo mismo que para la fuenle clisica de «exordios, cnarracion s, «di-
gresion s, sproposicions ¥ eparlicions, cf. L Couvsin, Fluades sor
Cuaindilien, 1. Contribulion o la recherche des sources de U Instifution
oraloire, Paris 19306, p. 251 ss,



108 L. Jenaro Macl.ennan

requisitos, surge un nuevo ideal del hombre que es el ideal del
oradort. 56lo los aspeclos formales de estos elementos viviran en
el medioevo: no se cita a Quintiliano; pero esta presente y su doe-
trina vive en la mente de todos®, ; Qué ha ido ocurriendo, mientras
tanto?

A. Pézard ha dedieado un capitulo de su libro sobre el Conpivio®
a estudiar el pasaje del segundo libro convivial en que Danle alude
al mito de Orfeo. Al definir Dante el sentido alegdrico como lo que
se esconde bajo el manto de las [abulast, ejemplifica de este modo:

asi come quando dice Ovidio che Orfeo facea con la cetera man-
suele le fiere, e Ui arbori ef le pietre a sé muovere; che vuol dire che
lo savio vomo con lo slrumento de la sua voce fafrJia mansuescere
e umiliare li crudeli cuori, e fafr]ia muovere a la sua volunlade
coloro che non hanno vita di scienza e di arte» (Conve., 11, 1, 3).

Pézard ha mostrado muy bien como este pasaje proviene, aun-
que no textualmente, de Brunetto Latini® con lo que Brunetto es,
en tal caso, la fuente directa de Dante para la idea de «lo savio
uomos frente a «coloro che non hanno vita di scienza e di artey.
Las fuentes de Brunetto Latini son difusas v vastas, producto del
enciclopedismo vigente. Solo De Inventione es fuente cierta. Cice-
rom dice evir et sapiens» (De ITnp. 1, ii, 2)% La fuente inspiradora
de Danle es un pasaje del Tresor’, como ha mostrado Pézard,
restituyendo la interpretacion al mencionado texto de Convivio
en vista de que la eritica textual de las ediciones solia ser siempre
ambigua al pensar en un esavio womo» como equivalente de
«poetan. Como entre Ciceron v Dante estan los vulgarizadores -
Brunetto —, el Tresor presenta junto a la leyenda «le symbole

v CF CunTius, p. 4306 ss,

* Para una posible reonspiracion del silencios contra Quintiliano
en la edad media, cf. CunTivs, p. 436, N 1.

T PEzARD, op. cil., p. 1526,

1 G op. 93, N 1 de este trabajo.

& PEzARD, p, 15-26.

¢ La apologia que del orador hace Cicerdn representa la culmi-
nacion de su propia glorvia personal. Il ideal del orador que se hara
trasmisible a la historia hay que buscarlo en Quintiliano. Pero esto
no parece haberle preocupado a Pézard.

* El pasaje es Tresor, 1111 2.



Autocomentario en Dante v comentarismo lalino 109

cicéronien du sage homme; c¢’est 1 sans doute que Dante a trouvé
toul tracé le paralléle allégorique qu’il insére dans le Conviviotn,
Hasta aqui Pézard.

La primera contradiccion que pudiera suscitarse al observar
como al mismo tiempo que el conceplo de «savio uomo» proviene
de las palabras de Ciceron «vir et sapiensys, Cicerén mismo rechaza
de plano toda interpretacion alegorica en De natura deorum (111,
xxiv, 6:3)% hay que rechazarla, pues seria gratuito v aprioristico
admitir que el medioevo se percatara del hecho, cuando por el
conlrario, hay frases que se petrifican al citarse con independencia
del contexlo o de otros conlextos aproximativos®, Dejemos apa-
rentemente la cuestion y vayamos mas lejos:

La serie de insospechadas virtudes, perfecciones v excelencias
que los mas tempranos comenlaristas alribuyeron a Virgilio, de-
terminaron que el comentarista, en cada caso, manifestase su
conciencia sobre el valor de la obra que emprendia. £sto liene una
doble ventaja, pues en cuanlo al contenido, es posible reconocer
una delerminada sabiduria que se expresa en conocimienlos
varios v en creencias, independientemente de la estruclura
comenlaristica; en cuanto a la forma, se reconocen los elementos
externos del aparato discriminaltivo, bastante estables casi siem-
pre, ya de indole expositiva, gramatica o retorica. I<n el proemio
del comentario in Aeneidos de Claudio Tiberio Donato?, el autor
muestra a su hijo las perfecciones de Virgilio. Considera mas im-
portante el arte de saber hablar v le aconseja que huya «del vicio
de la tenebrosa brevedad®s. Encontrard en Virgilio «rhelorem
summumo» ¥y s¢ percatard de que no es para los gramiticos, sino
para los oradores®. Virgilio es universal en todo®; pero excluye
rigurosamente la idea de una ciencia interior, arcana, o de una

U Phzanp, p. 16,

2 Pézard ha mencionado el pasaje tamhbién.,

# Tal ha sucedido con la frase de Cicerdn w..ex feris et immani-
bus, mites reddidit et mansuetos...», ¢f. PEzarp, p. 17 ss.

U Tiberi Claudi Donali Inlerprelationes pergilianae, ed, TEUBNER.

5 wmelius existimans loquacitate quadam te facere docliorem
quam tencbrosace brevitatis vitios, ed. Trusxen, p. 4, 18-20.

5 p.d, 24-28, T poa, 4-7.



110 L.. Jenaro MaclLennan

filosofia en ¢1°, empezando despuds del proemio todo el farrago
de su comentario retorico, sin mas unidad que la de explicar frase
a frase. Virgilio es para Donato la perfeccion de la loquacilas vy,
aungue universal en todo, ademis de «civis oplimus el palriae
spectatissimus cultors, Cl.'I'. Donalto encuentra en ¢ la maxima
expresion del ideal retorico. _

En el comentario de Servio in Aeneidos?, comentario fundamen-
lalmente gramitico, el autor, aunque mucho m:as competente y
amplio que Cl. T. Donato, no es muy consistenle con su método,
si simpliciler, o per allegoriam; en Ad Ecl., 111, 20, se inclina por
el sentido literal; pero no es consecuenle al verse forzado por los
tres caracteres de estilo que senala, entre ellos, el «grandilo-
quus» para la Eneida®, «qui constat alto sermone magnisque
senfentiis' s,

s preciso llegar al siglo IV vy observar un «comentario» de
mucha mayor proflundidad como el constituido por los Salurnalia
y el comentario In Somno Scipionis de Macrobio. Virgilio es
edisciplinarum omniwm peritissimuss (fn Smn. Scip., 1, xv, 12)%
Ciceron y Virgilio son los mayores maestros de la eloquencia
romana (In. Semn. Sep., 11, v, 7). Virgilio es infalible (In Somn.
Sep., 11, viii, 1). Saturnalia es el elogio a su erudicion, que se sus-
cita en el libro primero®: se compara a Virgilio con Cicerdn, de
donde éste sale eriticado vy disminuido por haber debilitado me-
diante la incoherencia de su razonamiento la gloria que extrajo de
su elocuencia (Sal., I, xxiv, 4). Poco puede esperarse de la exé-
gesis que de él han hecho los gramalicos, Servio incluido — que es
interlocutor del didlogo — (Saf., 1, xxiv, 8). Se ha pasado por alto

1p. 6, 10
* Citado por la ed. TEUBNER,
¢ Proemio, p. 1, 6-p. 2, 5.
fp.od4, 8
Ed. Luvpovicus Taxus, Quedlinburgi et Lipsiac MpocoxLvirL.
— I, Courcelle ha mostrado que la definicion de lilosofia en Macrobio
como «disciplina disciplinarum» v w«ars artinm» proviene de los
comenlarios griegos a Aristoteles, concretamente, de Amonio:
CovrciELLE, Les lellres greeques en Oceident de Macrobe o Cassiodore,
Paris 1943, p. 16,

5 ¢ XXIV.

-



Aulocomentario en Dante v eomenlarismo latino 111

una honda comprension de Virgilio «tamquam nihil ultra ver-
horum explanationem liceat grammaticos (Sal., I, xxiv, 12), En
¢l libro tercero se reanuda el elogio que ocupara gran parle de
toda la obra. Se presenta dilicil para los circunstantes al coloquio
saber quién de entre los oradores es mas alto, si Ciceron o Virgilio
(Sal., V, i, 3). Eusebio explica que hay cuatro géneros de elocuen-
cia v que los cuatro se condensan en Virgilio (Saf., V, 1, 7). Y es
tanta su magnificencia que una especie de preciencia divina le
revelaba que habia de servir de modelo a todos; tomd como norma
a la naturaleza v la encubrio a la manera como la armonia cabre
en la musica la diversidad de sonidos. Si se considera atentamente
el mundo — anade —, una gran analogia se enconlrard entre su
organizacion divina y la organizacion también divina del poema
de Virgilio®.

En este ultimo pasaje de Safurnalia culmina una tradicion al
cuajar dentro de un sistema con visos de unidad filosolica en la
que Virgilio y el mundo quedan trascendidos. Pero al llegar preei-
samente a esta filosofia convivial hay que detenerse v volver al
primer tema.

Virgilio — ha dicho Macrobio — sigue el evemplar de la naluraleza
cubriéndola como la armonia a los sonidos. I<n In Somno Scipionis
(I1, iii, 7) dice que en esta vida «omnis anima musicis sonis capi-
turs, lo que no solo se verifica para los hombres relinados, sino
para los pueblos barbaros, de suerte que «in corpus defert memo-
riam musicae cuius in caelo fuit conscia»; cautivado por tal en-
canlto, nadie puede resistirse a su llamada, v esto fue, dice, el
origen del milo de Orfeo y Amlion que empieza a exponer a ren-
glon seguido. Ambos, cantando, civilizaron hasta las piedras y
los seres irracionales (In Somn. Scp., 11, iii, 8). Esta fue la inter-
pretacion del milo por parte de los retoricos?.

Uo.omihi videtur Vergilius non sine quodam pracsagio, quo se
omnium profectibus praecparabat, de industria sua permiscuisse;
idque non mortali, sed divino ingenio praevidisse; algue adeo non
alinm ducem SL‘E[IUIS, quaim ii)ﬁf:l“'l reram omnium matrem natura i,
hane praetexuit velut in musica concordiam dissonorum. Quippe si
mundum ipsum diligenter inspicias, magnam similitudinem divini
illlus, el hujus poelici operi inveniess (Vi 18/19),

2 Cf Ia nota de la ed, Maerobii opera, 1, ed. Lupovicus [aNus,



112 L.. Jenaro MacL.ennan

El pasaje del comentario In Somno Scipionis en que Macrobio
expone el mito de Orfeo no es mas que una ejemplificacion a la
doctrina de la armonia de las esferas que ocupa todo el capitulo.
El mito no tiene interés en si mismo y es inicamenle un ejemplo
condensador. El pasaje de Safurnalia anteriormente citado! se
suscita como consecuencia ultima y trascendente de cuanto
Macrobio ha dicho en capitulos anteriores y solo expresa la ma-
nera en que Virgilio queda vinculado a la misica pitagorica como
idea del mundo. El pasaje del comentario al Suefio de Escipiin es,
en consecuencia, la premisa fundamental de cuanto se condensa
en el pasaje de Saturnalia. Pero la [uente del mito en la exposicion
de Macrobio no es Ciceron, que estd demasiado ocupado con
moralizar sobre el origen de la elocuencia: en De [fnvenlione
(1, ii, 2) menciona «quidam magnus virs, hace una clara alusion
a Orfeo; pero no le menciona, ni alude a su lira, musica, canto,
piedras, selvas, ni fieras. Es un pasaje moralizante. La fuente de
Macrobio es Quintiliano:

Macrobio, In Somno Seipionis Ouintiliano, fnstifulio eraforia

(11, iii, 8/9):

Quorum alter animalia ratione
carentia aller saxa quoque tra-
here cantibus ferebantur, sump-
sisse  principium, quia primi
forte gentes wvel sine rationis

(1, x, 9/10)

Quorum ubrumeue dis genitum,
alterum vero, quia rudes guo-
gque alque agrestes animos ad-
miralione muleeret, non feras
modo sed saxa etiam silvasque

cultu barbaras vel saxi instar
nulle affectu molles ad sensum
voluptlatis canendo traxerunt,

duxisse poslerilatis memoriac
Lradilum est.

LLos aspectos formales de los dos textos citados tienen la misma
estructura:
Maerobio: quorum aller
que ... allerum.

.. aller. — Quinliliano: quorum ulrums-

loe. eil., al pasaje 11iii 8/9, a propdsito de egentes... barbaras». — Un
pasaje de San Jerdonimo sobre Orfeo procede de Porfirio (ef. Coun-
CELLE, . 62). Orfeo es nombre sin consistencia en San Agustin (ef.
CovRcELLE, p. 154). Orfeo v Lino divulgan las misteriosas doclrinas
de las cosas (cef. A, Bexavoer, Danfe huamaniste, Paris, Belles
Lettres, 1952, p. 116, 145/449).

LCL po 111, N 1 de este Lrabajo.



Autocomentario en Dante v comentarismo lalino 113

Macrobio: quia primi forte genles . .. barbaras ... — Quintiliano:
quia rudes quogue alque agresles . ..

La significacion conceptual es idéntica en ambos. Los dos Lextos
vienen precedidos en sus respeclivos conlextos de la nocion de la
miusica. Ambos, al terminar la exposicion, se refieren al mito y lo
exponen. Inmediatamente continuan refiriendose a la accion de
la musica en héroes y guerreros. Pero el texto de Quinliliano es
aun mas significaltive: invoea el testimonio de Timagenes para
decir que comnium in litteris studiorum antiquissimam musicen
extilisse, et testimonio sunt clarissimi poetaes, citando Quinliliano
el verso de Virgilio en Aeneidos (1, 7142), en que lopas, al final del
festin del primer canto, se dispone a celebrar con su lira a la luna
y a los astros (Inst. oral., 1, x, 10). Prosigue Quinlaliano con la
idea de que la masica es necesaria al orador desde el momento en
que aquellos aspectos del conocimiento que [ueron anexionados
por la filosofia al ser abandonados por la oraloria, pertenecieron
primero al orador, y sin conocimienlo de ellos no puede existir
elocuencia perfecta. De este modo, dos [uentes del pilagorismo
en su accion sobre la literatura se dan la mano en Macrobio: por
conducto de Quintiliano y por conducto del neoplatonismo por-
firiano. Ambos determinan el camino de Virgilio a la edad media.

IZl pasaje de Ciceron en De [fnvenfione no menciona a Orfeo,
aunque ello poco importa. Ciceron explica que, en eslado salvaje,
el hombre, por conducto de un redentor «sapiens» (lo mismo en
Quintiliano: Orfeo y Lino, «musici et vates et sapientes»), alcanza
la perfeceion maxima de la elocuencia. La explicacion de Cicerdn
es menos plastica y mas generalizadora, mas abslraclta; es un
pasaje de filosofia moral en cuyos términos se esta expresando’.

Brunetto Latini sigue a De Invenfione al principio de su expo-
sicion moralizadora sobre ¢l mito. Pero cuando llega a la leyvenda
se mezelan en Brunetto el pasaje de Cicerdon y la tradicién mito-
grafica del tema?®. Hacia principios del siglo VI, Fulgencio habia

! Macrobio tuvo presente el texto de Quintiliano o bien se re-
fiere a ¢l por medio de otro intermediario que me es desconocido.
* 5in embargo, la frase de De Inventione vex feris el immanibus
mites reddidil et mansuctoss haria fortuna. Las cualidades de
Orfeo se van ensanchando: ceruditissimus philosophiae et artium



114 L. Jenaro Macl.ennan

dado mis cohesion al mito, al heredarlo del sineretismo Lradicional
por conducto de Maerobio, Fulgencio, en Mythologicon (111, 10)!,
después de exponer el milo, dice que esta fabula es carlis et
musicae designatio». A continuacion habla de las «primae artes»,
estableciendo estas diferencias: « Aliud est enim apud grammati-
cos aliena cognoscere, aliud sua elficere. Apud rhelores vero aliud
profusa et libero cursu effrenata loguacitas, aliud constricta veri-
atisque indagandae curiosa nexilitas.» Una cosa es — prosigue —
conocer ¢l curso de los astros y sus efectos, otra lraducir sus
significados. Hasta aqui Fulgencio depende exclusivamente de
Macrobio en orden al conocimiento de los conceptos que expresa:
exaltacion del arcano significado de las cosas en lo que gramalica
y retorica no bastan, como lales, para explicar la obra liferaria, si no
quedan trascendidas como Macrobio expuso a proposito de la
obra de Virgilio. Pero Fulgencio lleva mas lejos el mito de Orfeo:
puesto que esta fabula es emusicae designatios, dice algo sobre
la naturaleza de la musica, distinguiendo entre armonia propia-
mente Lal v ceffectus tonorum virfidesque verborumny, ;Cuil es el
efecto de los tonos v las virludes de las palabras? Simplemente,
la belleza de la voz que nos deleita «interna arlis secreta, virtulem
eliam mysticam verborum adlingil». Despuds, para respelar fiel-
mente el topico de la tradicidn, citard a Pitdgoras. En resumen:
de acuerdo con el pitagorismo neoplatonico de Macrobio en el
pasaje citado del Comentario al Suefio de Escipidn, la misica en
forma de canciones, en humana especie, no es mas que la reminis-
cencia de una musica perdida gue nuestra alma conocid en los
cielos y que en el presente recuerda nuestro cuerpo. Esto implica
una coneepeion del mundo: si se considera atentamentle, una gran
analogia existe entre la estructura divina del mundo y la también
divina del poema de Virgilio. Estar en posesion de estos conoci-
mientos y aduenarse de su profundo secreto — lo que no supieron

disciplinaes, segin Albricus o Albericus fildsofo, en cuyvo contexto
se encuentra la citada frase de De Inventione con la variante de
afecite por aereddidits, CI. 1a ed. de Tu. MuNckerus, Mythographi
latini, 11, Amsterdam 1681, en el correspondiente Albrici philosophi
de deorum imaginibus libellus.

! Ed. cit. Myt. laf., p. 130,



Aulocomentario en Dante v comenlarismo lalino 115

hacer ni gramalicos ni retéricos — supone conocer un misterio; su
simbolo historico es Orfeo. Hasta aqui Macrobio. Fulgencio viene
a decir lo mismo: la voz, la musica en humana especie, agrada por
un inferno secreto de su arfe v llega a aleanzar el significado mistico
de las palabras: Orfeo es el simbolo historico. La referencia al
arcano sentido de las palabras es el elemento nuevo, o mejor, ¢l
clemento caracteristico v delerminante de un estadio distinto de
la tradicion. Beminiscencia de la armonia de las esferas, identidad
con la obra de Virgilio, reminiscencia en la voz humana que remite
a su vez al significado oculto v verdadero de la palabra. Asi se
corona vy se supera la tradicion iniciada bajo los auspicios de una
filosofia moral en Cicerdn, recordada por Quintiliano bajo la invao-
cacion de la musica pitagorica para exaltar el ideal de la elocuen-
cia, sincretismo de esla tradicion en Macrobio a quien se anade
la tradicion neoplatonica de Porfirio; gramatica v retorica quedan
trascendidas al hacerse de Virgilio un nuevo Orfeo que es la razon
ultima del arcano misterio hundido en la palabra.

Brunetto Latini se ha expresado sobre el asavio uomo» desde
el punto de vista ¢lico o moral, Pero cuando Dante expone el milo
en Convivio, no solo esta usando la tradicion que Brunetto ha
recogido v ensenado — lo cual ha sido muy bien estudiado por
Pézard — sino, inconscientemente quizas, la nocion de como la
retorica queda trascendida independientemente de la otra inter-
pretacion moral del mito. Pueslo que Danle cita el testimonio de
Ovidio — Melamorphoseon, X1 — habrd que senalar estas fuentes:
la mera tradicion mitografica, la tradieion macrobiana vulgari-
zada en la edad media, la tradicion moralizadora de Ciceron tam-
bién vulgarizada vy la tradicion poética de Ovidio. Lo importante
es la fradicion retirica de Orfeo, aqui estudiada, que no puede ser,
en ningnn caso, omilida; v esta tradicion aleanza a Convivio.

No hay ningtn inconveniente en aceptar la tesis de Pézard en
cuanto a las fuentes que propone para Brunetto; pero nada im-
pide que, junto a la interpretacion moralizante del mito, sea
posible reconocer también su significacion reforica®. Dante aduce

! La cita del pasaje de Saxto Tomis en Comm. De Anima, 1,

leet. 12, aducida por Besveor (p. 378, N 410, op. eil.), no tiene
valor como fuente de Danle, pues son mas fuertes los argumentos



116 I.. Jenaro Maclennan

el ejemplo de Orfeo citando a Ovidio. La cita no importa mucho:
Danle se encuentra explicando el senfido alegirico, e invoca el
alegorismo de Orfeo que es el testimonio maximo a que se puede
recurrir en tal contexto, el Gnico puente que une los aspectos for-
males de la retorica con los internos. Aparte la consecuencia del
«savio uomoy, sin forzar la significacion del pasaje de Convivio, es
evidente que Dante ha mencionado el mito de Orfeo en un mo-
mento en que se esta expresando «retoricamente»: esta dividiendo
y explicando los cuatros sentidos de las eserituras, Una doble ale-
goria se cine sobre el Orfeo de Convivio: alegorismo moralizante
y alegorismo de la tradicion retorica en la que el «savio nomon
coincide con el ser capaz de desvelar todos los alegorismos: Orfeo
es en este momento el simbolo del que sabe leer profundamente el
misterio de las alegorias, el Orfeo retorico que, de acuerdo con uno
de los estadios de la tradicion mitografica, es capaz de trascender
a la retorica misma.

No se pretende que Dante hava conscientemente deliberado en
su eleccidon: al contrario, lo que le llega es el valor simbdlico v
generalizado de una tradicion, cuvos estadios han procedido asi:
Cicerdn, al mismo tiempo que moralizo las virtudes del mito tracio
en De fnventione, condenaba la exégesis alegorica en De nalura
deorum. Virgilio, de acuerdo con una tradicién que se remonta a
Ascanius Pedianus es, objeto de dilucidacion por parte de sus
primeros comentaristas sobre los asignificados» de su obrat; fue
el modelo y el fin de gramaticos y retoricos. Quintiliano leva al
maximo la perfeccion del orador en el paradigma creado por
Ciceron, Pero como las mayores virtudes v excelencias oralorias

de PEzarp v los que por mi parte vengo desarrollando. No hay que
olvidar que Danle cita a Ovidio, que el pasaje a que se refiere es
Met., X1, que Boecio lo trald también en De Cons., lo que sin duda
Dante conocia.

b Servio se refiere a un pasaje del perdido comenlario de Arnio
DoxaTo en que «in seribendis carminibus naturalem ordinem secu-
Lum esse Vergiliums (Proem. comm. in Ver. Bue., TEUBNER, p. 3,
28-p. 4, 1) Esto llega a la edad media: vid. Commenlum Bernardi
Stlvestris super sex libros Eneidos Virgilii, ed. RigpiL, p. 33, 11-17,
Io que Hega hasta el mismo Dante: «il figuralo che del diverso pro-
cesso delle etadi tiene Virgilio nell’ Eneide s (Cone., 1V xXXiv 26).



Autocomentario en Danle v comentarismo lalino 117

estan en Virgilio, Virgilio es la culminacion de la retorica. Ni
gramalicos ni retoricos fueron capaces de abarcarle satisfactoria-
mente en sus interpretaciones, hasta que Macrobio hizo de el la
culminacion de la eruditio y la expresion de una filosofia simpo-
siaca como concepeion del mundo, consecuencia de la simbiosis
pitagdrico-neoplatonica. La tradicion mitografica ha conducido
igualmente a Virgilio a mas alto lugar v le ha hecho coineidir con
Orfeo en cuanto que ambos son capaces de desvelar cuanto de
misterio se oculta en la palabra. l<n altima instancia, el «savio
uomon» de Convivie es el unico capaz de ver bajo el manto de las
fabulas.

IX. — Elemenlos formales del comentarismo latino:
significacion Gllima

Dresde la muerte de Quintiliano hasta la composicion probable
de Saturnalia en el 395! han transcurrido doscientos noventa y
cinco anos, Durante este tiempo la teoria gramalical y retdrica
se ensena en las escuelas sobre el texto de los auclores: solo esta
educacion recibe el estudioso de las letras. Los méas importantes
comentarios lHevan la impronta del didactismo. Se comenta v
estudia a Virgilio de acuerdo a palrones estereotipados en los que
la explanatio verborum es la inica ambicion. Servio, mas perspicaz
que Donato, sienta catedra de gramatico sin que en su comentario
pueda observarse una estructura organica definida mas alla de las
divisiones que establece en el proemio. Si la retdrica pervive atin
como doctrina, ésta se encuentra solo en la Instifutio oratoria de
Quintiliano como un hecho del pasado condenado pricticamente
a morir, porque de la doctrina solo gqueda el didactismo desperra-
mado en tantos e innumerables manuales escolares. Cuando los
comentaristas hacen gala de la retorica no queda de élla mas que
una serie de clasificaciones o divisiones. Desde liempo atras, la
interpretacion alegorica de Virgilio venia apagando la diseccion
del texto en esquemas retoricos o gramaticales de mayor enjun-
dia, capaces al menos de abarcar la exégesis propuesta por Quin-
tiliano. Minimo formalismo relorico y alegorismo quedan de esta

L CI P CounceELLe, op. cil., p. 3, N 3.



118 L.. Jenaro MacLennan

suerte vinculados en el destino de una decadencia que desata el
charlatanismo exegético. Los ideales de Cicerdn quedan ya muy
lejos. San Aguslin refleja la agonia de este periodo en el curioso
testimonio que revela una de sus epistolas: escribe evocando una
reunion de amigos entregados al placer de discutir sobre las divi-
siones del arle oraloria, sobre «quid essel invenfio, quae ineen-
tionis acrimonia, quantus disponendi labor, quae (raslalionis
gratia .. . '». Definitivamente, los ideales de conversacion de la
qasa de los Luculo son un hecho lejano, hoy reemplazados por un
placer tipico del declive consistente en disculir los elementos del
estilo®. Los aspectos externos de la cultura desde Quintiliano a
Macrobio son, de suvo, un hecho medieval. La ultima convulsion
literaria del mundo antiguo es Salurnalie: con un simposio
refinado en las fiestas saturnales, henchido de pitagorismo, neo-
platonismo, erudicion y aslrologia, la antigiiedad lalina muere.
wMuere verdaderamente? El neoplatonismo de Macrobio, el cris-
tianismo de San Agustin v San Jeronimo, los residuos esque-
malicos de la reldrica y gramélica son los presupueslos con que
se abre la puerta a la edad media. Un ciclo queda clausurado y
otro empicza: latinidad romana, latinidad medieval.

El andamieje del ciclo medieval esta constituido por retorica
y gramitica reducidas a minimos esquemas. Son el cauce del
comentlarismo, el ropaje de la exposicion, la terminologia diddc-
tica de la escuela. Las formulas de Ciceron y Quintiliano se man-
tienen en forma de clasificaciones sobre la base del primer libro
de De Inventione. Ahogada practicamente la retorica por el ale-
gorismo atribuido a Virgilio, Virgilio medieval y alegorismo
biblico se abren paso con profusion de esquematismos super{luos.

U Epst. 135, 1; Migye, P L., t. XXXI, e. 513, — Debo a
Marrou haber reparado en ello.

¢ Marron ha estudiado eslas Tases linales de In retdrica ¥y grami-
tica en la formacion de San Aguslin, Vid. especialmente los capi-
tulos de su obra, loe. cif., sobre la retorica, erudicion, artes liberales:
v, miis concrelamente, el lugar en que expone la exdégesis como
aplicacion del método del grammalicus — p, 422-430 — y la exdgesis
alegorica en general. La manera como San Agustin trasciende esta
decadencia no interesa aqui, pues es ajena al significado estricta-
mente literario,



Autocomentario en Dante v comenlarismo lalino 119

Con el cristianismo de San Agustin y San Jeronimo una nueva
exegesis empieza: el comentario escrituristico. Las Letras Sagra-
das y el comentario perpetuo a Virgilio recorren desde la clausura
del mundo antiguo todo ¢l camino de la exégesis medieval latina.
Ambos presentan un problema: significacion alegorica. Ambos
precisan una Lécniea: la retorica hace el préstamo sin discrimina-
cion. Hasta donde llega el caracter superfluo de esta téenica?
Si Servio en su comenlario a Virgilio exponia los requisitos
metodologicos en orden a la exposicion', no obedecia a la impro-
visacion, ni a la rutina, a pesar de los rasgos aparenlemente con-
vencionales. Era la herencia de la division gramitico-relorica
que, en sus origenes, en su mision formativa v educadora, solo
ofrecia una disciplina a la inteligencia. Aun cuando la reldrica
s¢ pierde como doclrina en su dimension filosofico-moral, re-
ducida a simple esquema se conduce como factor educativo de
la mente. Las artes liberales tuvieron también un didaclismo para
la inteligencia con visla a la vida priactica, un humanismo prima-
rio que se manifiesta al dirigir la capacidad diferencial v discrimi-
nadora de la mente. Servian, como dice San Agustin, «ad usum
vitaes, aunque trascendiesen después vad cognilionem rerum con-
templationemquer. Kl adiestramiento no era facil de no haberse
practicado en la ninez*. [l que va a ser introducido en la filosofia
o en la ciencia solicita primero ser introducido en el tecnicismo
didactico para facilitar la asimilacion de cuanto se le va a expo-
ner: pide gque se le den «didascalia s, «accessus» en la siguiente ma-
nera: « Primum didascalicis gquibusdam me imbue, quibus exposi-
tores vel eliam commentatores, ul discipulorum animos docibilitale
quadam assuescant, wlunfur®,» Y Boecio satisface la exigencia de

o In exponendis auctoribus haee consideranda sunt: poctae vita,
Litulus operis, qualitas carminis, seribendis intentio, numerus libro-
rum, ordo librorum, explanatios (Proem. in Buoe., I, 1-3).

t San Acsusrtin, De ordine, P, L., t. XXXII, 1015,

* Borcio, In Isag. Perph. Comm., ed. 5. Braxpr en el Corpus
Scriptorum Feclesiasticorum Latinorum, lib. 1, ¢, 3, p. 7, 1223, Esle
pasaje de Boecio no procede de tradicion retorica latina, sino griega
del siglo V1@ CovrcErLe (op. cfl, po 270071) ha maostrado que el
pasaje proviene de Amonio, CI este lugar de Courcelle para los
puntos fijos v las variantes en los esquemas de prolegdmenos,



120 L. Jenaro MacLennan

si interlocutor, dandole las «didascalias necesarias para entender
cuanto se trata en el In Isagogen Porphyrii Commenta®.

Pasadas las guerras ostrogodas, Casiodoro, en su fabuloso in-
tento de reconstruir en Vivarinm toda la cultura en trance de
perderse, recomienda a los monjes la necesidad de atenerse a los
esquemas formales de las divisiones en el easo de que la inteligen-
cia no pudiera llegar a mayor comprension: «Quod si quorundam
simplicitas fratrum non potuerit quae sunt in sequenti libro de-
florata cognoscere, quia paene brevitas omnis obscura est, suffi-
cial eis summalim earum rerum divisiones, utilitates virtutesque
perpendere, ut ad agnoscendam legem divinam fervida mentis
intentionis rapiantur®.» Las Insfitutiones son va un libro de plena
estructura medieval, ssummanr al mismo tiempo que clave para
la exégesis de las Letras Divinas y humanas cuyo camino para
aleanzar por éllas una sabiduria tiene lugar «multa per schemata,
multa per definitiones, multa per artem grammaticam, multa per
artem rhetoricam, mulla per dialecticam, multa per disciplinam
arithmeticam, multa per musicam, multa per disciplinam geo-
metricam, multa per astronomicam» (Insf., 1, xxvii, 2-9). Pero
51 a causa de la esimplicitas fralrum» no se pudiese ir muy lejos,
los esquemas deberan bastar al aspirante®. El ars grammalica es
origen v fundamento de las artes liberales y es «peritia pulchre
loquendi ex poelis illustribus auctoribusque collecta» (Insit,, 11, i,
2-1), con lo que Casiodoro mantiene la misma formulacion de la
epoca de Quintiliano?.

Seis siglos después de Casiodoro, Hugo de San Victor observara

! Los sdidasealias que Borkcio enseiia son: soperis intentios,
cutililasy, cordos, «si ejus cujus esse opus dicitur germanus pro-
priusgue liber estys, soperis inscriplios, sad quam parftem philo-
sophiae cujuscumdgue libri ducalur intentios. Para la comparacion
con los de Connanp pE Hirsav v Dantie en Epst., XIILI, cf.
Currius, p. 221 ss.

 Instituliones, 1, XXVIII, 7-12,

@ Sobre ¢l influjo de Casiodoro en las escuelas medievales, ef.
B. Granysy, Cassiodore of Uorganisalion de Udeole médidpale, en
Colleclanea Theologica, 1. XVII, 1, Lwow 1936.

T CovnrcELLe ha mostrado que el pasaje proviene de Amonio;
CoOURCELLE, op. cil., p. 325, N 3.



Autocomentario en Dante v comentarismo latino 121

una estructura similar en un libro de mucho menor interés, el
Lratado de la Erudicion didasedlica, eserito con fin de introduocir
en la exégesis biblica y profana. Al tratar «de estudio legendi» da
preceptos para leer a los autores; en el capitulo de la division de la
gramitica remite a Donato, a Servio, a Prisciano, a Isidoro, Ante
el topico de la «sapientias cita el Timeo, a Pitagoras, a Varron en
Periphysion, Ciceron, Boecio, Lucano...%. La exposilio consta
de tres elementos: litleram, sensum, senfentiam®. Poco hay de ori-
ginal en Hugo de San Victor: su fuente principal es Boecio, cuyo
influjo es notorio en los cuatro primeros libros v a quien en oca-
siones plagia integramente®. Pero ni la divisidn ni la particion son
en ¢l conceptos rutinarios, como tampoco lo fueron a partir de
Casiodoro. Hugo de San Victor dice al tratar «de modo legendin
que el modo de leer consiste en dividir, v que la division consiste
en parlicion e invesligacidn: «partiendo dividimus, quando ea
(uae confusa est, distinguimus, Investigando dividimus, quando
ea (uae occulta sunt reseramus’.» La finalidad es la comprension
de «las cosas ocultass, de «la cosa confusa». La discriminacion de
los tres elementos, letra, sentido, sentencia, no es tampoco super-
flua, pues estos elementos vienen exigidos por la naturaleza de los
tres estadios que el autor senala en el proceso de comprension de
un texto: la narracion tiene solamente «letra» y «sentido» cuando
abierlamente significa algo sin que nada deje de ser entendido;
tiene «letra» y vsentencia» cuando mediante solo la pronuneiacion
el oyente no puede comprender nada si no se le anade por exposi-
cion; tiene «sentidos y «sentencia» cuando llanamente significa
algo y algo mas queda por entender sin que pueda abrirse por

U En li, 1T, c. IX, divide le enarracions en «naturalis» y «artifi-
cialis»: lo mismo decian los comentadores a Virgilio; ef. el comen-
tario, foc, cil., de BERNaARDO SiLveEsTRE, ed. Riepen, p. 1, 24,
p. 2, 6. — También Brunerro Latixg en Tresor, 111, X1, 3.

* MieNE, P. L., t. CLXXVI, ¢. 771/72.

& Erud, didase., lib. 1, cap. 111 « Quod studium sapientiae philo-
sophia sity ... todo el pasaje sobre la definicion de la filosofia esta
plagiado integramenle de Boecio, In Isag, Porph. Comm,, lib. I, ¢.3,
p. 7-12, por la ed. cit. EI plagio no ha sido visto por GHELLINCK
al ocuparse de esla obra en su Fssor de la il laf, au XT1° sidele, 1,

1 p. L., t. CLXXVI, c. 809,



122 .. Jenaro MaclLennan

exposicion®. Los tres estadios son netos: clara comprension del
texto, comprension con ayuda de la erposilio v comprension apa-
rente que la exposilio no logra hacer entender, permaneciendo
siempre algo ssubintelligendumn.

Ni en los tratados, ni en los comentarios se registra una unidad
complela de fondo y forma. La tllima significacion de su aparato
didascdlico es servir como [uncion diseriminativa y diseiplinadora
de la mente®.

X. = Conclusiones

Convivio representa la cima del antocomentario que Dante
inicio en Vila Nuova. Toda la tradicion latina del comentarismo
culmina en Dante con doble magnificencia: la de haber dotado a
la téenica exegética de una estructura inlerna, solidamente tra-
bada y ligada a los elementos lormales que hereda de la tradicion,
y la de haber comentado en «volgare». Desde antiguo, los comen-
tarios a Virgilio ofrecen una vision deformada v exorbitada del
mismo que se expresa en un alegorismo delicuescente del que ya
en el siglo pasado dio buena cuenta Comparetti. Los escasos ele-
mentos didacticos que acompanan a la inlerpretacion virgiliana
proceden de la retorica v de la gramatica clasicas v esto aleanza
también a la exdgesis escrituristica. In altima instancia, la signi-
ficacion de la técnica comenlaristica expuesta en los prologos,
clasificaciones, divisiones, figuras, esta expresando la postrera
mision de la doctrina retorica como factor educativo de la mente.
Pero esta nocion no siempre se maliene y entonces el trabajo solo
parece conlener un empeno rulinario v estereotipado. Kxagera-
cion del alegorismo y superficialidad de la técnica se convierten
en Dante desde la Vifa Nuova en un organismo compaclo y ar-

1 fd., e. 806/07.

2 Para las lineas generales v cardcler melodoldgico del presente
trabajo son obras fundamentales: Maxirivs, Geschichle der lateini-
schen Literatur des Milfelallers, Munich 19111931, 0. 5. Saxpys,
A History of elassical scholarship, Cambridge 1921, J. GUELLINCIK,
L'essor de e Ll latine au X 1I° siéele, Bruxelles-Paris 1946, 1. Non-
pEN, Anlike Kunsiproso, Leipzig 18051923, v Sricg, Fsguisse
d'une histoire de Uexdégése laline au moyen dge, Paris 1944,



Autocomentario en Dante v comenlarisino latino 123

monico, dirigido por una inteligencia que sabe lo que busea expo-
niendolo con cohesion inusitada en una lengua nueva. Las divi-
siones de la Vita Nuova no pueden comprenderse [uera de esle
conjunto: son la ultima expresion del comentarismo latino medie-
val reducido a «volgare». La mente de Dante pertenece al medio-
evo, S inteligencia doto de armonia a las dimensiones ilimiladas
de la edad media. Si Virgilio es tambi¢n para €l «quel savio gentil
che tutto seppes (Inf., IV, 3), jamas su alegorismo rebasara las
lineas naturales del orden inteligente. Si Macrobio veia a la anti-
giledad como sauctor vocabulorumo, ¢l encontrara en el pasado
avocaboli di scienza e di librin. Pero mientras el primero solo
practicamente extraia el enciclopedismo de una erudicion inco-
nexa, Dante halla el maximo equilibrio racional. Cuando las «di-
visiones» de Vife Nuova o el aparato formal de Convivio se han
considerado con independencia de la tradicion comentaristica, se
ha visto su escaso senltido. Pero cuando se esludian como parle de
una tradicion en la que, al integrarse, se magnifican, solo ya su
significacion historica es harto elocuente. Si los aspectos formales
del comentarismo se excluyen, el contenido se pierde desparra-
mado en la historia. Si lo substantivo de la exégesis latina y me-
dieval - naturaleza de comentario — se suprime, la expresion
historica de la tradicion se mutila v desvanece. Si los aspectos
esquemiticos del comentarismo son superfluos, la obra de Casio-
doro, por citar un ejemplo, lo es también. Ll ejemplo de Dante
solo se daria una vez: en el momento en que pasa a ser un clasico,
la exégesis a su obra no tiene la virtud ilustre que ¢l puso en la
suva. Il comentario pierde en estructura cuando se inicia el
ccomentos perpetuo a la Commedia.

Exeter L. Jenaro Maclennan



	Autocomentario en Dante y comentarismo latino

