
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 18 (1959)

Artikel: Vom Rätolatein zum Rätoromanisch

Autor: Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Rätolatein zum Rätoromanisch

Nicht das Latein Ciceros und Cäsars, sondern die vulgäre
Sprache der Beamten und Veteranen eroberte die rätischen Täler.
In dieser Form waren fast alle Dokumente abgefaßt, angefangen
von der Grabinschrift des Bischofs Valentian von 548 bis zu den

Epithaphien des Präses Victor im 8. Jahrhundert1. Die werdende
romanische Sprache schimmerte dann deutlich durch die
vulgärlateinischen Urkunden des S.Jahrhunderts hindurch. Bobert von
Planta hat dies in meisterlicher Art dargetan2. Aber nicht nur
Urkunden, auch Gesetze zeigen dies in verschiedensten Formen,
so die sogenannte Le.r Romana Curiensis. Neuerdings hat dies

Franz Perret in verdienstlicher Weise gezeigt3. Dazu sind ebenso

die sogenannten Capituli Remedii zu zählen4. Aber auch litur-
1 Bündner Urkundenbuch, ed. E. Meyer-Marthaler und Franz

Perret, 1 (1955), Nr. 5, 11/12.
2 B. von Planta, Die Sprache der rätoromanischen Urkunden des

8. bis 10. Jahrhunderts, in A. Helbok, Regesien von Vorarlberg und
Liechtenstein bis 1260, 1920, p. 62-96. Dazu Jahresbericht der
Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von Graubünden, 69 (1939), 52-64,
100-132 (Tello-Testament); 85 (1955), 23-34 (Luciusvita). Der Voca-
bularius S. Galli kann nicht mehr für das Bätoromanische in
Anspruch genommen werden, da er angelsächsisch-fuldisch, nicht
irisch-sanktgallisch ist und nicht vor der zweiten Hälfte des 9.
Jahrhunderts nach St. Gallen kam. Zuletzt Duft-Meyer, Die irischen
Alinialuren der Stiftsbibliothek St. Gallen, 1953, p. 23. Daher sind
die Ausführungen von C. Pult, Über die sprachlichen Verhältnisse
der Raetia Prima im Mittelaller, 1928, p. 11-20, zu modifizieren.

3 Franz Perret, Aus der Frühzeit der Abtei Pfäfers, 1958,
p. 32-40, besonders 34/35 (Neujahrsblalt des Historischen Vereins
St. Gallen, Nr. 98). Anders das Urteil nur über die Syntax der Lex
bei Dag Norbert, Beiträge zur spätlateinischen Sgntax, 1944,
p. 26-32.

4 Zuletzt E. Meyer-Marthaler in der Zeitschrift für schweizerische

Kirchengeschichte 44 (1950), p. 87-89.



Vom Bätolatein zum Rätoromanisch 95

gisch-theologische Codices sind dafür als Zeugen aufzurufen, so

das Sacramentarium Gelasianum, das Anfang des 9. Jahrhunderts
in Chur entstanden ist und dann nach St. Gallen kam und als

Codex Sangallensis 348 berühmt geworden ist1.

Diesen Belegen darf man den Codex Einsidlensis 126 aus dem

ersten Drittel des 9. Jahrhunderts hinzufügen, da er gewisse seltene

Eigenheiten aufweist. Prof. Dr. Bernhard Bischoff, München,
machte auf ihn aufmerksam. Eine eigene Arbeit, die im Bündner
Alonatsblatt erscheint, wird sich mit den paläographischen und

orthographischen Besonderheiten der Handschrift ausführlich
auseinandersetzen. Geschrieben ist der Codex von dem Disentiser
Mönche Subo, dessen Ahnen jedenfalls aus der Lombardei stammen.

Inhaltlich stellt der Einsidlensis eine Kopie der Hieronymus-
Erklärung zum Matthäusevangelium dar. Die stark vulgären Formen

fallen dem Leser bald auf. Zunächst seien die von Subo wohl
selbst verfaßten kurzen Inhaltsangaben oder Überschriften ins

Auge gefaßt, wie zum Beispiel requirendum de Fratres (93), de

fidem (146), de estaterem (148), remittendam Fratri (154), de duos

cecos (170), de mensas (176), de quinquae talenta (223). Die Formen
belegen den schon seit der späten Kaiserzeit einsetzenden Verfall
der klassischen Deklination. Statt Genitiv, Dativ und Ablativ
steht der Akkusativ, dessen Funktion durch die Präpositionen
de und ad näher umschrieben wird. Wir finden schon in der Bene-

diktinerregel des 6. Jahrhunderts die Kapitelsüberschrift: De
fratres2. Besondere Beachtung verdient das estaterem. Gewisse
romanische Sprachen bevorzugen den Stützvokal. So ergibt das vulgäre
sponsu log. ispozu, fr. epoux, span. esposo. Scala bildet log. iskala,
fr. echelle, span. escala usw.3. Nun liebt gerade das Bätoromani-
sche dies nicht, wie spus und scala zeigen4. Aber in Analogie zu

1 K. Mohlberg, Das fränkische Sacramentarium Gelasianum in
alamannischer Überlieferung, 2. Aufl., 1939, LXXII-LXXIX.

2 Näheres K. Vossler, Einführung ins Vulgärlatein, 1954, p.103
bis 106; B. Linderbauer, Sancti Benedicti Regula Monachorum,
1922, p. 38, 125, 150.

3 REW 1935, Nr. 7637, 8177.
4 H. Lausberg, Romanische Sprachwissenschaft. Konsonantismus,

1956, p. 27; B. von Planta, op. cit., p. 68.



96 Iso Müller

andern romanischen Sprachen dürfte auch hier das Alträtische
den Stützvokal gehabt haben. Dafür ist das estaterem ein Beleg,
aber auch rätische Formen von Personennamen. In Urkunden,
die im rauschen Rankweil 817 und 818 erlassen wurden, treffen
wir Namen wie Estradarius, Estarculfus, Estejanus an Stelle von
Stradarius, Starculfus und Stefanus an1. Auch escripsi statt scripsi
in sanktgallischen Traditionsurkunden von 735 und 744 sind

hierher zu ziehen2. Das gleiche ist zu sagen von estibulationis in
einer Urkunde von 7443.

Weiter finden wir im Codex Einsidlensis von Disentis fugire
(49, 74) statt fugere, was zum rätischen fugir überleitet4. Als
Mittelform zwischen ego und dem surselvischen jeu zitierte man bis

jetzt stets clas eo in einer sanktgallischen Urkunde von 7445.

Hier dürfen wir nun auch das egu (235) von Subo als weiteren
Beweis anführen. Wenn der Disentiser Mönch weiter Zrazze (28)
und trauern (35) notiert, so ruft das sofort das rätoromanische la
trau in Erinnerung. Beachtenswert ist auch die Form bine (37a)
statt bene angesichts des rumänischen bine, friaulischen Zzzn und
des rätoromanischen bein (surselvisch) bzw. bain (engadinisch)6.

Solche Schreibarten kann man meist nicht aus den Photokopien

der Codices allein eruieren, sondern nur aus dem Original
selbst, weil man zwischen der ersten Schrift, ihrem Ductus und
ihrer Tinte, und den späteren handschriftlichen Veränderungen

genau unterscheiden muß. Im Verlauf des 9. Jahrhunderts
verbesserten Korrektoren im Sinne der karolingischen Renaissance

1 H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei St.Gallen, 1 (1863),
Nr. 224, 235, 247, 248. In der karolingischen Namenwelt treffen wir
zum Beispiel 20 Formen von Starculfus an, jedoch keine Estarculfus.
MGH Libri Confraternilatum, 1884, p. 510 (Begister).

2 H. Wartmann, tec. cit., Nr. 5 und 8. Cf. fr. ecrire, wogegen das

spätere Rätoromanisch scriver braucht (B. von Planta, op. eil.,
p. 68).

3 H. Wartmann, loc. cit., Nr. 9.
4 Dazu A. Decurtins, Zur Morphologie der unregelmäßigen Verben

im Bündnerromanischen, 1958, p. 92 ss.
5 B. von Planta, op. cit., p. 72. A. Widmer, Das Personalpronomen

im Bündnerromanischen, 1959, p. 37 s.
6 REW, 1028. Beachte im Subo-Codex auch sus (193) statt suos.



Vom Bätolatein zum Bätoromanisch 97

die oft wenige Jahrzehnte vorher geschriebenen Handschriften,
wie das auch im Subo-Codex der Fall war1. Etwa im zweiten
Drittel des 9. Jahrhunderts drang diese neue Richtung auch in
Disentis durch, wie die bessere Schreibart des Codex Einsidlensis
264 mit den Pseudo-Clementinen zeigt, ein Codex, der vielleicht
auch vom gleichen Subo geschrieben wurde, sicher aber der
rätisch-alemannischen Schreibstube von Disentis angehört. Bessere

Latinität wiesen schon vorher das Tello-Testament von 765 und

vor allem die Vita S. Lucii von etwa 800 auf. Letztere zeigte
bereits das klare und schöne Schullatein von Aachen und Tours
auf, obwohl sie in Chur verfaßt wurde. Die Vz'Za steht ganz im
fränkischen Einfluß und zeigt Zusammenhang mit dem Alkuin-
kreise2.

Während wir beispielsweise für clas Französische schon in den

Straßburger Eiden von 842 einen Beleg besitzen, vermissen wir
einen solchen für das eigentliche Rätoromanische in dieser Zeit.
Die umstrittenen Glossen von Kassel (etwa 800) und Wien
(11. Jahrhundert) möchten wir hier nicht näher behandeln3. Eine
Textprobe, die zwar stark dem Lateinischen verhaftet ist, aber
doch als rätoromanisch gelten kann, besitzen wir in einem SL-
Galler Codex, der sich heute in der Würzburger Universitätsbibliothek

befindet und aus der zweiten Hälfte des 10.

Jahrhunderts stammt. In ihn hat eine wenig spätere Hand, wohl des

10./IL Jahrhunderts, den Anfang des Johannesevangeliums
notiert: in principio erat uerbum hie uenit in stesmonium, ut
stimonium perhiberet de lumine4. Die Formen stesmonium und
stimonium sind auffallend. Dr. Andrea Schorta, Chur, schreibt

1 Ähnlich Cod. Sang. 567 (Vita S. Lucii), Cod. Sang. 348
(Sacramentarium Gelasianum).

2 Jahresbericht der Historisch-Antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden, 85 (1955), 31-33, 47-51. Zeitschrift für schweizerische
Kirchengeschichte, 44 (1950), 89.

3 Darüber P. Marchot, Les gloses de Cassel, 1895, und Les gloses
de Vienne, 1895; E. Monaci, Chrestomazia italiana dei primi secoli,
1912, und J. Stürzinger in ZRPh. 20 (1900), 118-123, und R.von
Planta im ALLG 15 (1907), 391.

4 B. Bischoff und I. Müller, Eine rätoromanische Sprachprobe
aus dem 10./IL Jahrhundert, VRom. 14 (1954), 137-146.



98 Iso Müller

dazu: «Diese beiden Formen scheinen mir die rätische Herkunft
des Schreibers zu bestätigen. Das Engadin und Rheinischbünden
bis und mit Flims kennen für die Zeugensteine, welche man neben
den Marksteinen vergräbt, das Wort 'tischmuongias' im Engadin,
'stamognas' und 'stamungias' in Mittelbünden. Diese letztere
Form zeigt nun Abfall der Anlautsilbe genau wie-die lateinische
Form im Fragment zum Johannesevangelium.» (5. April 1955.)
Was die Etymologie betrifft, bemerkt Prof. K. Jaberg, Bern:
«Dem Rätischen zugrunde liegendes Las Testimonias könnte auch
durch eine Art Haplologie zu La-S-Timonias geworden sein.»

(14. Mai 1955.) Es fragt sich nun, ob die genannten Formen einzig
an das Rätoromanische denken lassen. Prof. Paul Aebischer,
Lausanne, äußerte sich dazu: «Quant ä la forme stimonium, je ne la

connais pas dans des chartes latines redigees en France et je ne
crois pas qu'elle soit ä la base de quelque forme frangaise ou

franco-provengale.» (30. April 1955.) Prof. Jaberg bestätigt dies:
«Für das Nichtvorkommen von stimonium in Frankreich spricht,
daß weder Du Cange noch Littre und Godefroy derartige Formen

(im Galloromanischen müßten sie mit est- beginnen) kennen. Auch
die provenzalischen Wörterbücher kennen nichts dergleichen.»
Prof. Jaberg schreibt weiter: «Die westschweizerischen Wörter
bleiben durchweg in der lateinischen Tradition, haben im übrigen
gelehrten Charakter. Ich habe im Glossaire nichts gefunden, was
einer Parallele zu stamognas usw. ähnlich wäre.» (14. Mai 1955.)
In diesem Sinne ist das fast in der ganzen Westschweiz vorkommende

temoin für 'Zeugenstein' wohl von keiner großen Bedeutung1.

Vom französischen Roden wenden wir uns dem italienischen

Territorium zu. Sowohl Aebischer wie Jaberg weisen auf das

Altcampidanesische, einen Dialekt im südlichen Sardinien, hin,
wo in der hochmittelalterlichen Zeit vom 11. bis 13. Jahrhundert
die pluralische Form für Zeugen sowohl istimonius wie sZZ-

monius lautet2. «Ich möchte denken, daß hier und bei Ihrem
stimonium stimar hineingespielt hat, also gleichsam stimonium

1 Folklore suisse 33 (1943), 53*-59*. Freundliche Mitteilung von
Dr. W. Egloff, St. Gallen.

2 REW 8685; P. E. Guarnerio, L'antico Campidanese dei sec.

XI»-XIIIo. Perugia 1906, p. 26.



Vom Rätolatein zum Rätoromanisch 99

statt testimonium. Bei stesmonium hätte sich bei der Federübung
des Schülers das lateinische Wort in die Erinnerung gedrängt.
Die Rätizität von stimonium scheint mir höchst wahrscheinlich.»

(K. Jaberg.) Dr. Hans Erich Keller, Basel, weist ebenfalls auf
clas Sardische hin. «Unter meinen Materialien fand ich nämlich
ein stimunius in einer sardischen Urkunde von 1212 neben desZz-

monius1. Destimognu und destimongiu finden sich laut AGI 13,107,
auch in den Statuti sassaresi. Diese Zeugnisse verdienen alle
Aufmerksamkeit, da ja das Sardische gern besonders gut die lateinischen

Verhältnisse bewahrt.» (2. Mai 1955.) Diese interessante

Parallelentwicklung im Sardischen dürfte auf die Herkunft des

st- ein Licht werfen. Nach allem darf man als Fazit der ganzen
philologischen Umfrage über die beiden Formen buchen: Sie sind

im Rätischen positiv belegt, was an sich schon bei der sanktgallischen

Herkunft des Codex beinahe entscheidend ist, auch wenn
wir nicht absolut jede andere Herkunft in negativer Weise
abstreiten können.

Die gleiche Hand, welche den johanneischen Anfangstext
schrieb, notierte ebenso: «Diderros ne habe diege muscha)), einen

Satz, den kompetente Bomanisten, wie Paul Aebischer, J. U.
Hubschmied, Andrea Schorta usw., als rätoromanisch ansehen2. Daß
nicht alle Bätsei gelöst werden konnten, ist bei dem Mangel an

Vergleichsmaterial leicht verständlich. Dann liegt ja gar keine

beabsichtigte vollständig dialektale Äußerung vor. Dr. Heinrich
Schmid, Zürich, betont dies deutlich: «Bei alledem darf man nicht
vergessen, daß es sich um eine einfache Federprobe handelt, bei
der wohl mit einer gewissen Nachlässigkeit des Schreibers zu
rechnen ist, und zweitens, daß die Schreiber jener Zeit überhaupt
keineswegs gewohnt waren, die Umgangssprache wiederzugeben,
und alle Ansätze dazu nicht mehr sind als tastende Versuche.
Diese Überlegung wird uns davon abhalten, jeden Buchstaben

1 Zitiert von Monaci, Crestomazia italiana dei primi secoli 1

(1912) 29, besprochen von Meyer-Lübke in SBWien. 145, V, 26,
und im Kritischen Jahresbericht über die Fortschritte der romanischen
Philologie, 10, 124, N.

2 Im folgenden kommen nur Ergänzungen zu den schon in der
VRom. 14 (1954), 139-143, zitierten Voten zur Sprache.



100 Iso Müller

solcher Sprachproben auf die Goldwaage zu legen und mehr aus
einem kurzen Satz herauszupressen, als in Anbetracht der
Umstände überhaupt daraus zu gewinnen ist.» (5. Juli 1955.) Diesen

Gesichtspunkt betont auch Dr. Alcxi Decurtins, Chur, der auf die
fließenden Übergänge zwischen dem Lateinischen und Bomanischen

aufmerksam macht: «Wenn man festhält, daß es sich um
die Anmerkung eines schlechten oder nicht sattelfesten
Lateinschülers handelt, dann wird man auch die linguistische Auswertung

mit aller Vorsicht vornehmen.» (13. Oktober 1955.) In
diesem Sinne äußerte sich Prof. Dr. A. Steiger, Zürich, über das

Verbum des Satzes: «habe erscheint wohl als typischer Latinismus;

sämtliche romanische Formen gehen auf die analogische
Kurzform hat zurück.» In die gleiche Kerbe schlägt A. Decurtins,
der die Deutung von habere ausschließt: «Man könnte verstehen,
daß habere sein finales -r(e) verloren hätte, siehe auch das

(rätoromanische) Einsiedler Fragment (des 11. Jahrhunderts) mit: nos
des Urne timere. Unwahrscheinlich aber ist die Beibehaltung
des intervokalischen -b-, wie ja auch das Einsiedler Fragment
sauire sapere, auem habemus hat. Überhaupt fällt es schwer,
habe an irgendeine romanische Sprache direkt anzuknüpfen. Denn
alle stützen sich entweder auf eine Reihe ajo, as, at, fr. ai, as, a,

rom. az, as, a usw., oder sie richten die Konjugation nach dare/
stare, it. ho, hai, ha/do, dai, da, das heißt, das -b- über -v- ist früh
schon vor -Z geschwunden: habet hav(e)t hajt hat. Was ist
also mit ZzaZze für das Rätoromanische ausgesagt?» Unser
bündnerischer Gewährsmann bemerkt jedoch zum folgenden Wort:
«Sympathischer ist diege (ge z), welches als frühe romanische
Form von dece(m) in Ordnung geht.» Decurtins lehnt es ab, diege

auf debet oder debeat, mit kurzem erstem e, zurückzuführen, und

zwar «auf Grund der heutigen dialektalen und alten Varianten1».
Mithin erübrigt sich die Deutung von Prof. Gianfranco Contini:
ne habere debet 'er darf nicht haben'. Freilich muß immer noch
die Form diege weiter überprüft werden. Zur unvollkommenen
Schreibung von diege hat sich auf Grund neuerer Belege A. De-

1 Cf. A. Decurtins, Zzzr Alorphologie der unregelmäßigen Verben
im Bündnerromanischen, 1958, p. 156 ss.



Vom Bätolatein zum Bätoromanisch 101

curtins geäußert1. Aber auch für die frühe Zeit ist die Form
möglich. A. Steiger bemerkt dazu: «Die Transkription mit -g- für
jiräpalatale Affrikata ist in der Tat in weiten Räumen der
mittelalterlichen Romania feststellbar.» Der gleiche Romanist wünscht
sich noch die Form muscha besser erklärt. «Bei muscha, das

offensichtlich am deutlichsten auf rätoromanische Provenienz
hinweist, müßten der Tonvokal -ü- und die Graphie -rZz- noch näher
untersucht werden.» Das Fehlen des Plural-s in muscha würde an

sich, wie H. Schmid erneut aufmerksam macht, eher nach Italien
weisen. Dieser Lokalisation kann man die kollektive Interpretation

des Wortes, die J. U. Hubschmied versucht hat, entgegenhalten.

Vielleicht wird man noch einfacher an eine unbeholfene
lateinische Formgebung denken.

Was nun die Deutung des Satzes anbetrifft, darf man wohl
zuerst die Übersetzung Conlinis: «Diderros darf nichts haben,
nicht einmal eine Fliege», ausklammern, da habe mit habere und
diege mit debet kaum gleichzusetzen sind. 'Fliege' im Sinne von
'Geld' wäre noch eher möglich. «Tatsächlich kennt zum Beispiel
der iberoromanische familiäre Sprachgebrauch mosca in der

Bedeutung Geld(stück).» A. Steiger, der diese Bemerkung macht,
lehnt die genannte Übersetzung als «für die rofnanische
Wortstellung widersinnig» ab. Das bestätigt A. Decurtins, der eher die

Wortfolge «Diderros ne diege habe muscha» erwarten würde. Man
wird daher den Satz mit A. Schorta mit der allgemeinbündneri-
schen Wendung haver mustgas de jar enzatgei 'Lust haben, etwas

zu tun' in Verbindung bringen, wenngleich das Rätoromanische
daneben auch haver muis und mus-chegiar aufweist, wie A.
Decurtins einschränkend bemerkt2. Man kann also nicht nur wörtlich

übersetzen: «Diderros hat nicht zehn Fliegen», sondern
einfach: «Diderros hat keine Lust.» Man könnte dies beinahe in dem
Sinne deuten: «Diderros ist nicht gut aufgelegt.» Wir haben also
eine launige Bemerkung eines aus rätoromanischen Landen
stammenden Schülers in der Steinachabtei vor uns.

1 A. Decurtins, op. cit., p. 54, N 4.
2 B. Vieli, Vocabulari scursaniu romontsch-tudestg, 1938, p. 123,

126; Bezzola-Tönjachen, Dicziunari ladin, 1944, p. 642.



102 Iso Müller

Bislang ist Diderros, sicher ein Personenname, kaum näher
untersucht worden. «Sofern da nicht das lateinische -us
hineingespielt hat, muß die Form wohl ein romanischer Nominativ auf
-s sein, und ein solcher ist außerhalb des Gallo- und Bätoromani-
schen in dieser Zeit kaum mehr denkbar. Die Form spricht gegen
Oberitalien.» (H. Schmid.) Eher an die lateinische. Schlußendung
-us, jedoch an einen germanischen Namen denkt Prof. Paul
Aebischer. Er macht aufmerksam, daß ein Theodhari als Theoderus
erscheint1. Von -erzzs zu -eros bestünde keine Schwierigkeit. Prof.
Aebischer schlägt nun für unseren Fall den germanischen Namen
Dieter vor, der in vielfachen Nebenformen, wie Thiether, Thiete-
rius, Thiethere, Dhietheri usw., in frühmittelalterlicher Zeit und
in ostschweizerischen und auch rätischen Gegenden vorkommt.
In sanktgallischen Urkunden des 9. Jahrhunderts ist Thiothere wie
Thiethere belegt2. Thiethere finden wir auch im Reichenauer
Gebiete des 10. Jahrhunderts und im Umkreis von Pfäfers im
12. Jahrhundert3. Die einzige Schwierigkeit ist das doppelte -rr-
im Namen Diderros, die wohl nie ganz behoben werden kann, wie
immer man den Namen erklären will.

Eine andere Möglichkeit, dem Namen Diderros auf den Grund
zu kommen, faßt Prof. Dr. Alexi Decurtins, Chur, ins Auge:
«Der Schlüssel zum Text liegt wohl beim Personennamen. Was
ist das für ein Name? Nicht doch Desiderius fr. Desdier
Didier (auch Dede)? Wir hätten also in Diderros eine re-latini-
sierende Form Diderus, Diderros zu sehen.» Man kann sich natürlich

fragen, ob damals schon das s vor Dental verschwunden war,
da es ja im allgemeinen lange graphisch beibehalten wurde. Aber
wir haben, wie A. Decurtins bemerkt, für den Osten Frankreichs
die Form Diderot belegt, und zwar für Langres4. Das kommt nicht
von ungefähr. Wir kennen ja gerade von Langres einen Bischof

1 E. Förstemann, Althochdeutsches Namenbuch, 1900, Sp. 1433/
34. Der Fall bezieht sich auf einen Mönchsnamen von Nonantula
im 9. Jahrhundert. A1GH Libri Confraternitatum, ed. Piper, 1884,

p. 178.
2 E. Förstemann, Sp. 1434.
3 Piper, p. 333, 373.
4 A. Dauzat, Didionnaire dtgmologique des noms de famille et

prdnoms de France, 1951, p. 202.



Vom Bätolatein zum Bätoromanisch 103

dieses Namens im 4. Jahrhundert. Aber auch Bischöfe im burgundischen

Vienne (t um 610), im aquitanischen Cahors (f 655) und
im bretonischen Bennes (vor 735) sind belegt1. In karolingischer
Zeit ist der Name weit verbreitet, wenn auch nicht so zahlreich.
Neben dem bekannten letzten Langobardenkönig Desiderius

(757-774) kennen wir Mönche dieses Namens im 9. Jahrhundert
in den Klöstern oder Kapiteln von Brescia und Nonantula in

Norditalien, in Lyon, Flavigny und Paris in Franzien und einen

in Ellwangen2. Sogar im rätischen Sagens läßt sich ein Desiderius
765 nachweisen3. Die gleiche Siedlung Sagens besaß auch in
demselben Jahre 765 eine Kirche des heiligen Kolumban. Desiderius
wie Kolumban gehen auf St. Gallen zurück. Gallus war ja ein

Kolumbansjünger; Desiderius von Vienne, gestorben um 610, war
ein Freund der kolumbanischen Mission, weshalb der heilige Gallus

von dessen Überbleibseln in seiner Beliquienkapsel trug und
in seiner Kapelle an der Steinach hinterlegte. Deshalb verehrte
das Kloster den fränkischen Bischof von Anfang an. Eine Schenkung

729/739 geschah sogar ad honorem sancti Gallonis et sancti
Desiderii. 870 gelangten neue Beliquien und zugleich eine Passio

von Vienne nach St. Gallen, wo clas Fest des Heiligen im 9. bis
11. Jahrhundert hoch gefeiert wurde4. Um 880 kamen Reliquien
wohl von St. Gallen aus nach Pfäfers5. Das Martyrologium Notkers

(f 912) gedenkt seiner. Noch am Desideriusfeste 966 (oder
973) dichtete Ekkehard II. eine Sequenz, Summis conatibus, die
sich an die Vz'Za von Ado von Vienne (f 875) anschloß6. 1087 er-

1 Lexikon für Theologie und Kirche, 3 (1931), 223.
2 MGH. Libri Confralernitalum, ed. Piper, 1884, p. 430 (Register).

Über Desiderius von Lyon cf. F. Beyerle in Festschrift Sauer,
p. 6 (Maschinenschrift, ohne Datum). In Katalanien im Jahre 955
belegt den Namen Paul Aebischer, Essai sur l'Onomastique Catalane,

1928, p. 11.
3 Bündner Urkundenbuch, 1 (1955), 17.
4 Die Belege jetzt alle gut gesichtet bei E. Gruber in der

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte, 36 (1942), 213-220.
5 Fr. Perret, Urkundenbuch der südlichen Teile des Kantons

St. Gallen, 1 (1951), 51.
6 Wolfram von den Steinen, Notker der Dichter, 1 (1948), 458

bis 460, 609, und 2 (1948), 113/14, 180.



101 Iso Müller

richteten die Benediktiner von Müstair ihre Kirche unter dem

Patronate einiger Heiliger, worunter der heilige Desiderius nicht
fehlte. Vielleicht hatte er schon vorher im dortigen Kloster Hei-
matrecht1. Ebenso ist clas Desiderius-Patrozinium der
Pfarrkirche in Waltensburg zumindest auf etwa 1100 anzusetzen,
wenn nicht früher2. Wenn also der Desideriuskult sowohl im St.-
Galler Kloster wie auch im rätischen Gebiete im 9./10. Jahrhundert

lebendig war, warum kann nicht derjenige, der den Satz

hinwarf, oder derjenige, dem er galt, aus dem Gebiete von Sagens/

Pfäfers/St. Gallen stammen3?
Nicht so problematisch, aber auch keineswegs ohne Bätsei ist

der Zweitälteste Text der rätoromanischen Sprache, der im Codex

Einsidlensis 199, p. 452, aufbewahrt ist. Ein Kleriker oder
Priestermönch wollte eine pseudo-isidorische Predigt ins Bätoroma-
nische übersetzen, blieb aber schon nach wenigen Zeilen stecken.
Auf Grund der Sprache allein ist das rheintalische Rätien als

Ursprungsgebiet anzunehmen. Einige deutsche Einflüsse ließen
daran denken, daß das Sprachfragment aus «dem Rheintal von
der romanisch-deutschen Sprachgrenze, wahrscheinlich aus einer

Gegend, die heute schon deutsch ist», stamme4. Nun muß man
freilich im Mittelalter Rätiens stets den germanischen, besonders

alemannisch-fränkischen Einfluß vor Augen halten. Die Germanisation

der rätischen Klöster ist schon in karolingischer Zeit
wahrzunehmen. Seit der zweiten Hälfte des 10. Jahrhunderts begegnen
wir dann in Pfäfers (Abt Alawich, 973-997) und in Disentis (Er-
chenbert, 993) einer ganzen Reihe von deutschen Äbten, nachdem

vorher schon der Churer Bischofsstuhl seit dem 9.Jahr-

1 Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichle 50 (1956), 29, 38,
49, 57.

2 Schweizerische Zeitschrift für Geschichte, 7 (1957), 435/36.
3 Die übrigen Beziehungsfäden zwischen St. Gallen und dem

Bätischen, dem rätischen Mönch Victor im 10. Jahrhundert usw.
siehe XRom. 14 (1954), 143-145.

4 Th. Gärtner, Handbuch der rätoromanischen Sprache, 1910,

p. 274-278. Ähnlich vorher B. von Planta im ALLG 15 (1907), 399.
Zur unvollkommenen Schreibung des Einsiedler Fragmentes siehe
A. Decurtins, Zur Morphologie der unregelmäßigen Verben im
Bündnerromanischen, 1958, p. 61, 66, 178-179.



Vom Bätolatein zum Rätoromanisch 105

hundert germanisiert worden war. Die Beziehungen zum Reiche
brachten auch germanisierende Einflüsse mit sich. Soweit wir
heute orientiert sind, kann also nur das rheintalische Rätien von
der Furka bis zum Hirschensprung in Frage kommen.

Vielleicht wird man eher vom paläographischen und

bibliotheksgeschichtlichen Standpunkte aus weiter vorwärts dringen
können. Die romanische Interlinearversion, die früher einstimmig
auf das 12. Jahrhundert datiert wurde, ist vom höchst kompetenten

Paläographen E. A. Lowe auf das 11. Jahrhundert vordatiert
worden (probably eleventh-century). Mit diesem Eintrag allein
kann man jedoch vorläufig nicht viel eruieren. Eher scheinen die

Schrift und der Inhalt des ganzen Codex etwas zu sagen. Cod.

Eins. 199 bildete zusammen mit Cod. Eins. 281 ein Ganzes und
kann als um 800 geschrieben betrachtet werden. Jedoch liegt
keine rein rätische Schrift vor, wie etwa diejenige von Cod. Sang.

348, der Anfang des 9. Jahrhunderts in Chur geschrieben wurde.
Vielmehr bezeichnet Lowe die Schriftart als «rätische und
alemannische Minuskel des 8. bis 9. Jahrhunderts1». Auch das sagt
nicht, daß der Codex an der Grenze des romanischen
Sprachgebietes entstanden sei, denn auch die Disentiser Codices aus
der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts (Cod. Eins. 126 und 264)
zeigen diesen Einschlag, ganz abgesehen von einem Disentiser
Fragment von etwa 800. Sobald einmal die Skriptorien der
rätischen Klöster näher untersucht sind, wird vielleicht eine weitere
Lokalisation möglich sein.

Inhaltlich bietet Cod. Eins. 199 die Missionspredigt des

heiligen Pirmin (p. 461-510, also im gleichen Teile, der auch zu
Cod. 281 gehört). Man schloß daher, daß der Codex von einem
Kloster stamme, das mit dem heiligen Pirmin irgendwie in
Beziehung stand. Einsiedeln, die heutige Bibliotheksheimat, kommt
ja für die frühe Zeit ohnehin nicht in Betracht. Vor dem 14.

Jahrhundert ist der Codex dort nicht nachzuweisen. Somit glaubte
man die Handschrift auf Pfäfers lokalisieren zu können, da dieses

1 E. A. Lowe, Codices Latini Antiquiores 7 (1956), 12, 55. Zum
Codex G. Jecker, Die Heimat des heiligen Pirmin, 1927, p. 18-26,
sowie P. Lehmann in Studien und Mitteilungen des Benediktinerordens

47 (1929), 45 ss.



106 Iso Müller

Kloster von der Beichenau geistig-monastische Anregungen
erhielt1. Aber auch hier müssen wir uns hüten, einzig an Pfäfers zu
denken, denn zum ganzen Pirminischen Kreise, nicht zu den
persönlichen Stiftungen, wohl aber zum weiteren Einflußgebiet,
gehören sowohl Pfäfers wie Disentis wie Müstair2. Man wird daher
die ganze Frage nach der Herkunft des Codex wie der späteren
rätoromanischen Predigt vorsichtig als noch unentschieden
betrachten dürfen.

Disentis Iso Müller

1 So zuletzt noch resümierend H. Gelzer in ZRPh. 58 (1938),
549-551. Gelzer stützt sich indirekt auf Jecker, der aber p. 24 bis
25 nur die Möglichkeit erwähnt, sich dann aber für die Beichenau
erklärt.

2 Zu Reichenau-Pfäfers siehe jetzt H. Büttner in der Zeitschrift
für schweizerische Kirchengeschichte, 53 (1959), 1-7.


	Vom Rätolatein zum Rätoromanisch

