
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 15 (1956)

Heft: 2

Artikel: Eine Risla Ibn Hayyns über seine Tätigkeit als Geschichtsschreiber :
Übersetzung und Interpretation

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-15521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-15521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Risäla Ibn Hayyans über seine Tätigkeit
als Geschichtsschreiber

Übersetzung und Interpretation

In seinem Artikel «A proposito de Ibn Hayyän» (Al-An., 11

[1946], p. 395-423) analysiert E. Garcia Gömez Quellen und
Resultate der Ibn Hayyän-Forsclmng seit Dozy und beweist, daß

das Buch Al-Muqtabis, bisher als «eigenes» Werk Ibn Hayyäns
angesehen, nach moderner Ausdrucksweise als «Re-edition der

früheren andalusischen Geschichtsschreibung» durch Ibn Hayyän
bezeichnet werden muß und nicht als selbständiges opus zu
betrachten ist (p. 4f5).

Ferner hält Garcia Gömez für wahrscheinlich, daß die von
späteren Autoren genannten Einzeltitel verschiedener Bücher: Al-
Muqtabis, Al-Ala'ädir al-eämiriyya, Al-Intihäb al-gämie li ma'ä&ir
bani Hattäb, Al-AIdtin, Teile des von früheren Autoren einzig

genannten At-Ta'rih al-kabir darstellen, so daß diese «Große

Geschichte» eine Gesamtschau der spanisch-arabischen Historie
bis auf die Zeit des Autors vermittelte (p. 415).

Die vorliegende Arbeit setzt sich zum Ziele, den von E. Garcia
Gömez vorgeschlagenen Weg zur Analyse der uns erhaltenen
Ibn Hayyän-Fragmente, wenigstens im Falle einer von Ibn Bas-
säm in die Dahira aufgenommenen Risäla des Historikers, zu

beschreiten, um zu untersuchen, wie weit eine solche Analyse
Licht auf das fast gänzlich verschollene Werk des großen
Geschichtsschreibers zu werfen vermag.

Daß diese Arbeit in einem Bande erscheinen darf, der dem
verehrten Meister der Hispanistik und Arabistik gewidmet ist, der

mich seinerzeit in die Lektüre jenes unausgeschöpften
Quellwerkes, der Dahira, eingeführt hat, und der noch heute als
Persönlichkeit und in seinem wissenschaftlichen Werk als gütiger



280 Arnold Hottinger

Leitstern über meinen arabistischen Bemühungen steht, gereicht
mir zu besonderer Ehre und Freude.

Übersetzung
Wir folgen dem Text der ägyptischen Ausgabe des Kitäb ad

Dahira fi mahäsin ahi al-gazlra von Abu Hasan eÄli ibn Bassäm

as-Santarini, herausgegeben von Taha Husain und Mitarbeitern,
Teil I, Bd. II, Kairo 1942, p.86ff. Fragezeichen deuten Stellen

an, an denen der Text der beiden Handschriften, die einzig
unsere Risäla enthalten, so fehlerhaft ist, daß er die Herausgeber
zu einigermaßen gewagten Emendationen zwingt.

Die Übersetzung lautet: «Ich bin ein Mann, für den es leicht
war, dieser Erzählung nachzuforschen und diese Spur zu
verfolgen, fch hütete den, der von ihr abirrte und geleitete den, der

von ihr irre ging, fch lagerte jede Nacht vor ihren Toren und lag
im Hinterhalt, um sie zu erlangen. So bin ich seit geraumer Zeit
mit ihr beschäftigt gewesen und habe aus ihr einen Strom
abgeleitet, der mich zum Altersgenossen sAdnans gemacht hat
und zum Brunnquell der Überlieferung.

fch war daran, ihre Nachrichten zu erzählen und aus ihnen
Lehren zu prägen, ihre Vorfälle klarzustellen und mich vor ihren
Warnungen in acht zu nehmen: und die Zeit hat mir Aufschub
gewährt, bis daß ich vor mir den Ausbruch dieses schimpflichen
pechschwarzen Berberzwiespaltes antraf, der das Gemeinwesen

auseinanderreißt, der das eingewurzelte Königreich des Magrib
zugrunde richtet und der weit hinausgeht über alle früheren
Spaltungen im Islam.

Seine Schrecken nahmen überhand, in einem solchen Maße, daß

sie mich abhielten, sie aufzuzeichnen, und mich befürchten ließen,
daß es keine Zuflucht vor ihnen (mehr) gäbe. Ich enthielt mich der

Geschichtsschreibung, bis daß meine Brust von ihnen frei kam
und sie meine Kehle aufatmen und mir wieder ein Lebensminimum

zufließen ließen.
Von dann an begann ich, neu aufzuzeichnen, was ich an

Berichten über diesen Zwiespalt erlangen konnte, und forschte
genau nach solchen bei allen Gelehrten und Adab-Spezialisten, die

uns damals noch geblieben waren. Doch erlangte ich nichts außer



Eine Bisäla Ibn Havyäns 281

Wertlosem, weil alle unsere Vorgänger in alter und neuer Zeit
sich dieser Kunst enthalten haben und weil sie sie aus der Zahl
der Wissenschaften ausschlössen.

Da beugte ich mich enttäuscht und voll Scham, indem ich
mich selbst tadelte wegen meines Verfehlens und mich anspornte
mit Hoffnung und Entschuldigung fand für einen, der sprach:
«Ich machte mir Sorgen, anstatt zu handeln». Ich entschloß mich,
die Folgen dieses fehlerhaften Vorgehens unbarmherzig als Fehler
anzuerkennen und nahm die Rede wieder auf, dort wo mir früher
die Erwähnung jenes Zwiespaltes entgangen war, und die der
Taten ihrer Könige und ihrer berühmten Kriegszüge, soweit mein
Gedächtnis ihrer habhaft werden konnte, oder ich sie mit Sicherheit

(über)nehmen konnte, oder soweit mir ein Zeugnis von ihnen

zukam, oder soweit meine Überlegungen sie sicherstellen konnten,
bis ich ihre Nachrichten vollkommen geordnet hatte bis auf meine

(gegenwärtige) Zeit.
Ich habe diese Nachrichten direkt aufgeführt und sie voll

zitiert, indem ich ihre Falten ausstreckte, ihren verborgenen
(Gehalt) offenbar machte, ohne Vorliebe und ohne Furcht, in
Wahrhaftigkeit über sie.

Ich folgte dem Pfad derer, die mir Vorbilder waren unter den

früheren Geschichtsschreibern des Ostens, wie Abu Muhammad
al-Hisni, Abu Bakr ibn al-Qawwäs al-Qädi, al-Fargäni, und den

ihnen entsprechenden bedeutenden Fuqalui, welche die
gegenwärtige Spaltung bei sich im Orient nach dem Jahr 300 erlebten,

- in ihren Erklärungen der Taten ihrer Emire, als sie im Moment
der Schwäche der dortigen Inhaber des Chalifates die Herrschaft
usurpierten. Sie waren durchaus nicht zu ängstlich, die Taten
der dortigen Landesfremden zu erwähnen, der Dailamiten und
Türken, trotz all ihrer Schädlichkeit, und trotzdem sie Scham
über ihr Antlitz verbreiteten, und obwohl sie so weit entfernt
sind von dem, was ihre Vorgänger (die früheren Geschichtsschreiber)

aufzeichneten an Taten der Islamischen Herrscher im
Frühen Islam, (so verschieden) nach Wortlaut und Sinn,
Komposition und Aufbau. Sie erwähnten diese Taten sogar in all ihren
Einzelheiten und brachen in Klagen aus, wenn sie sie untersuchten.

Dieses zweifellos, weil ihre Lage ihnen außerordentlich vor-



282 Arnold I lottinger

kam, und weil ihnen bedeutend schien, daß die Zeit solchen

(Umsturz) bringt, und weil sie damit andeuten konnten, daß die Welt
als Zerstörerin kommt für alles, was sie gebaut hat, indem sie für
ihre Wohltaten im Wechsel Enthaltung von ihnen erzwingt, und
indem sie uns ermahnt, sich von ihr zu trennen, damit das

Bleibende dem angehöre, der einzig ist in seiner Übermacht, und die

Freude (einzig) für den daure, über dessen Königreich kein anderer

regiert.
fch schritt auf dem Weg derer, die mir vorgingen, in meiner

Zusammenstellung der Taten der Könige dieses Berberzwiespal-
les, ich ordnete sie und deckte sie auf, sammelte darin
Nachrichten ihrer unruhigen Staaten, ihrer zügellosen Politik, Gründe,
warum ihre großen Emire gegen sie Aufstand erhoben in den

Ländern, und die Ursachen des Zerfalls ihrer Staaten, Schritt für
Schritt und unter ihren Händen, mit den bekanntesten ihrer
Lebensläufe und Taten und mit clem, was vorfiel in ihren Zeiten
und zu ihrer Epoche an Kriegen und Feindschaften und
Unglücksfällen und Gemetzeln, so daß ich sogar die Kämpfe der

großen Ritter erwähne, die Todesfälle unter den Gelehrten und

Angesehenen, soweit meine Kenntnis reicht und meine Fälligkeit
langt.

Ich hatte für gut erachtet, all dieses für mich zurückzuhalten
und es zu verbergen für (den Gebrauch) meines Sohnes und seinen

reichlichen Nutzen denjenigen zu mißgönnen, die mein Lob (sei-

nethalb) in Tadel für mich und Verfehlungen umkehren können.

- So versteckte ich es und verharrte dabei entschlossen, bis daß

ich mich dahin neigte, es einem rechtmäßigen Bräutigam zu

vermählen, der von außerhalb des Hauses zu mir kam, dem

höchst gesetzmäßigen, weite Pläne hegenden Herrscher des

eingewurzelten Hauses, dem Gläubigen, zwiefach ruhmreichen,
vornehmen von Vaters- und-Muttersseite, Yahyä ibn Du Nun.»

Interpretation
Wir haben eine Schrift vor uns. in der sich Ibn Hayyän über

Entwicklung und Orientierung seiner Geschichtsschreibung
ausspricht. Daß er dabei entweder sein Gesamtwerk, den von E.

Garcia Gömez vermuteten At-Ta'rih al-kabir, oder jedenfalls



Fine Risäla Ibn Hayyäns 283

sein Hauptwerk, den Matin, im Auge hat, geht aus der zentralen

Stellung, die Fitna und zeitgenössische Geschichte in unserer
Risäla einnehmen, deutlich hervor.

Beim ersten Lesen des Fragmentes glauben wir zu erkennen,
daß es sich um eine Art captalio benevolentiae handelt, in der

Ibn Hayyän die Entstehung seines magnum opus beschreibt und
seine Mängel zu entschuldigen sucht. Er schildert, wie er, von den

Schrecken des Bürgerkrieges übermannt, seine Tätigkeit als

Geschichtsschreiber unterbrechen mußte und wie er sie später in

ruhigeren Zeiten wieder aufnahm.
Damit entschuldigt er sich, eine der Ilaujilregeln muslimischer

Geschichtsschreibung nicht befolgt zu haben, diejenige, die vom
Historiker verlangt, er solle entweder, was er mit eigenen Augen
gesehen hat, oder aber den Bericht der Zeugen, wörtlich, «ohne

(ihn) mit vcrstandcsmäßigen Argumenten zu fassen und mit
eigenem Denken eluzidieren zu wollen1», wiedergeben. «Erst nachdem

ich überall vergeblich nach Autoritäten geforscht hatte»,
scheint Ihn Hayyän im ersten Teil seiner Risäla zu sagen,
«entschloß ich mich, mein Geschichtswerk nach eigenem Ermessen
und nach meinen eigenen Kriterien zu verfassen.»

Ebenso dient die zweite Hälfte unseres Fragmentes der

Verteidigung gegenüber den möglichen Vorwürfen eines

traditionsgebundenen Kritikers. Ein solcher könnte unserm Historiker
vorwerfen: Wenn Geschichte dazu da ist, den Ruhm und die Größe
des Islams zu verherrlichen2, wie kannst du dann die Geschichte
der Dekadenz und Auflösung eines islamischen Staates schreiben
wollen? - Ibn Hayyän beugt einem derartigen Einwand vor,
indem er erklärt, er folge in seiner Beschreibung der Fitna östli-

1 At-Tabari cd. Leyden, vol. I, ji. 7; cf. F. Rosentiial, History
of Muslim Historiography, Leyden 1952, p. 56 f.

Die Beschränkungen, die ein orthodoxer Geschichtsschreiber
sich selbst auferlegt, werden deutlich, wenn man die Beschreibung
Bagdads in der Einführung des Ta'rih Bagdad (von Abu Bakr al-
Hatlb al-Bagdädi, vol. f, p. 49-121) mit der Beschreibung
derselben Stadt im Kiläb Buldän (von Yaeqübi, Bibliot. Geogr. Ara-
borum pars 7) vergleicht.

2 Eine Theorie, die verschiedentlich zum Ausdruck kommt,
v. Bosenthal, ji. 222 ss.



284 Arnold Hottinger

chen Vorbildern1, und diese hätten ihre Fitna so ausführlich
dargestellt, weil sie eine gute Demonstration der Allmacht Gottes,
des allein Beständigen, biete.

Wir haben also, auf den ersten Blick hin, eine apologetische
Schrift vor uns, deren Autor die Vorschriften und Theorien einer

streng orthodoxen Geschichtsschreibung implicite anzuerkennen
scheint und der bemüht ist, zu erklären, warum er, im Fall seines

eigenen Geschichtswerkes, gezwungen war, von jenen Regeln
mindestens teilweise abzuweichen.

Nun birgt aber der Text, wenn wir ihn von dieser Seite her

betrachten, einige Widersprüche und Inkonsequenzen, die dem

sorgfältigen Leser Hinweise geben sollen. Da ist zuerst die heiße

Empörung des Autors beim Erwähnen der Fitna. Er spricht nicht,
wie es zu seinem apologetischen Argument passen würde, in erster
Linie von der persönlichen Unbill, die er durch sie erfahren hat,
und die ihn von der Geschichtsschreibung abhielt, sondern er

greift die Fitna als solche an. Er bezeichnet sie als die «schändliche,

die pechschwarze», und er kommt zurück auf «ihre unruhigen

Staaten, und ihre haltlose Politik», mit einer Heftigkeit, die
dem orthodoxen Historiker gegenüber dem Ereignis, das die
Einzigkeit der Allmacht Gottes in dieser Welt enthüllen soll, wohl
kaum zustellt. - Sodann sein Versprechen, «die Gründe» angeben

zu wollen für den Zerfall des andalusischen Staates, ein Ehrgeiz,
der den orthodoxen Regeln geradezu widerspricht. - Schließlich
der Schlußabschnitt, in dem der Historiker von seinem Entschluß
erzählt, den «reichlichen Nutzen» seines Werkes dem Publikum
im allgemeinen vorenthalten zu wollen. Warum?, muß sich der
Leser fragen, wenn dieser «Nutzen» derselbe ist wie der, den Ibn
Hayyän in seinen östlichen Vorbildern zu sehen angibt, nämlich
die überall und jederzeit im Islam als Gemeinplatz wiederholte
Lehre, daß Gott allein der Bleibende ist?

Kehren wir zum ersten dieser Hinweise zurück und fragen wir
uns, welches Ereignis der Historiker mit der Berber-Fz'Zna eigentlich

meint. Der ganze, langdauernde Bürgerkrieg zwischen dem

1 Unter den drei genannten Namen können wir uns einzig von
Al-Fargäni ein Bild seines Werkes und seiner Tendenzen machen.
Er ist ein Fortsetzer Tabaris. Cf. Rosenthal, p. 73.



Eine Bisäla Ibn Hayyäns 285

Fall der letzten eAmiriden (1009) und dem Heraufkommen der
Almoraviden (1091) kann als Berber-Fz'Zna bezeichnet werden,
da die Berber, vor allem in der ersten Hälfte dieser Epoche, eine

der LIauptparteien im beständig wechselnden Kräftespiel der an-
dalusischen Politik ausmachen.

Doch wenn wir Ibn Hayyäns Worte ernst nehmen - er erzählt

uns, wie er, mit seiner Geschichtsschreibung beschäftigt, vom
Ausbruch des Berberzwiespaltes überrascht worden sei -, so

haben wir den von ihm angegebenen Unterbruch seiner Studien
auf den Anfang dieser Kriege zu legen. Im Jahre 1009 wurde das

Heer der Stadt Cördoba (bei Cantich) von den Berbern geschlagen,

1010 wurde Madlnat az-Zahra vollständig von ihnen
zerstört und endlich 1012 Cördoba geplündert und besetzt. Nach
diesem Zeitpunkt kann auch der zurückgezogenste Gelehrte in
Cördoba nicht mehr behaupten, vom Ausbruch der Berber-Fz'Zna

überrascht worden zu sein. Nun war aber fbn Hayyän im Jahre
1012, um das spätest mögliche Datum anzunehmen, erst 24 Jahre
alt.

Diese Erkenntnis allein erlaubt schon, clas von uns übersetzte

Fragment von einem anderen Standpunkt aus zu interpretieren:
Die durch die Berber-Fz'Zna unterbrochene Geschiclitsschreiber-

tätigkeit des Autors kann kaum Arbeit am Hauptwerk, dem

Matin, gewesen sein1. In der Tat passen auch die ersten Sätze

unseres Fragmentes viel besser zu einem Werk über vergangene
Geschichte2, etwa dem Muqtabis, als zu einem Buch über die

Ereignisse der Gegenwart.
fst diese zweite Interpretation zutreffend, so ist die Krise der

Berberkriege in seiner Vaterstadt das Ereignis, das Ibn Hayyän
vom Chronisten zum Historiker heranreifen ließ. Der Muqtabis,

1 Die erhaltenen Fragmente des Matin zeigen, daß sich die in
ihm behandelten Ereignisse bis in die Allersjahre des Historikers
erstreckten. Z.B. die Normannenangriffe auf Barbastro 1064;
Dozy, Recherches. vol. ii, p. 345.

2 Gleichgültig, ob man die Konjektur der Herausgeber, «zum
Altersgenossen eAdnäns» annehmen will, oder ob man, um den

- fehlerhaften - Mss. näher zu bleiben, «zum Altersgenossen derZeit
(az-zamän)» lesen will.



286 Arnold Hottingcr

eine Kompilation allerer Geschichtswerke mit der jeweiligen
Angabe der Quellen, isi ein verhältnismäßig konventionelles Werk
traditioneller muslimischer Geschichtsschreibung bzw. Geschichts-

kompilation. «Nachdem ich durch die Fitna gezwungen war,
diese verhältnismäßig einfache Art der Geschichtsschreibung
beiseite zu legen», berichtet Ibn Hayyän in seiner absichtlich
dunklen Sjirache, «begann ich, Berichte über die Fitna zu
sammeln und gleichzeitig mich bei den Gelehrten meines Landes
umzusehen nach nützlichem Material.» Was auf den ersten Blick
Entschuldigung schien, wird nun scharfe Kritik. «Ich fand nichts
Brauchbares, wegen des ,Sichenthaltens' (rzz/zrf ist ein religiöser
Terminus, der das Sichabkehren von der Welt und von weltlichen

Dingen bezeichnet!) unserer Vorgänger und Zeitgenossen
von dieser Kunst, und weil sie sich weigerten, sie als Wissenschaft

zu behandeln.»
Daß es keine Geschichtsschreibung vor ihm in Andalusien gab,

wird Ihn Hayyän, selbst Kompilator früherer andalusischer
Geschichtsschreibung, nicht behaupten wollen, deshalb kann das

«Siehenthalten» nicht so sehr auf traditionellen Ta'rih
'Geschichtskompilation' als auf ein «Siehenthalten» von wirklicher
Geschichtsschreibung bezogen sein. Wie dies dann auch der Nachsatz

beslätigt, der aussagt, daß Geschichte in Andalusien nicht
«wissenschaftlich» betrieben wird und betrieben wurde

Nach dieser Kritik stellt Ibn Hayyän recht oifen sein eigenes

Programm auf, das, gegenüber clem traditionellen Aufschreiben
und Weitertradieren von Nachrichten, als neue Elemente rationale
Kritik und unparteiische Interpretation der erlangten Nachrichten

fordert.
Um sich nicht allzusehr bloßzustellen, läßt der Geschichtsschreiber

nun einen Abschnitt folgen, in dem er der Tradition
Ehre erweist. Er bezeichnet sich nicht nur als einen Nachfolger
der Ta'rihin des Ostens, sondern auch ausdrücklich als Schüler
der Fuqahä' aus der Zeit der östlichen Fitna. Dies, weil die Fzz-

qahä' Andalusiens seine jiotentiellen Gegner sind, von denen er

zu erwarten hat, daß sie sein Werk als unfromm denunzieren.
Doch ist auch dieser Abschnitt nicht ganz frei von

unterirdischer Kritik gegenüber den angeblichen Vorbildern: «Die



Eine Risäla Ibn Hayyäns 287

Geschichtsschreiber des Ostens», sagl Ibn Hayyän, haben sich

mit der Geschichte der Fz'Zna abgegeben, zweifellos1, weil sie

eine solch gute Morallektion über die Unbeständigkeit dieser

Welt vermittelt. Nach dem, was Ibn Hayyän über seine eigene

Methode vorausgehen ließ, muß der aufmerksame Leser erraten,
daß Ihn Hayyän selbst mehr erstrebt als bloß eine moralische

Lektion. Warum, muß der Leser fragen, legt der Autor solchen

Nachdruck auf Kritik, auf Auslegung seiner Quellen, wenn er
nichts anderes erstrebt als ein erbauliches Bild des - ganz
offensichtlichen - Untergangs des Sjianischen Chalifales?

Nach diesem apologetischen Abschnitt kommt fbn Hayyän
auf seine eigene Sicht der Dinge zurück. Er wiederholt sein

Programm, diesmal mit besonderer Betonung seines fnteresses für
die Ursachen des historischen Geschehens2, und er erwähnt ein

drittes Prinzip seiner historischen Methode: neben rationaler
Quellenkritik und unparteiischer Quelleninterpretation eine die

Hintergründe enthüllende Anordnung des Materials (gegenüber
der mechanischen, annalistischen oder alphabetischen Anordnung
traditioneller Geschichtsbücher).

Wenn wir Ibn Hayyäns Programm von diesem, mehr verborgenen

Gesichtspunkt aus betrachten, verstehen wir leicht, warum
er sein Buch nicht frei zirkulieren lassen will. «Diejenigen, welche
die Verdienste des Buches in Tadel umkehren können», sind die

Gelehrten, die seine Methode vom traditionell-religiösen Standpunkt

her kritisieren, also in erster Linie die Fuqahä' Andalusiens.

Doch läßt der Historiker auch in diesem letzten Abschnitt ein

Rätsel bestehen. Was ist der «reichliche Nutzen» seines Werkes?
Was ist in seinen Augen der Sinn seiner Tätigkeit als Geschichtsschreiber?

Die Antwort ist durch sein Interesse an den Ur-

1 «Ein ,wissenschaftliches' Interesse für Ursachen und Wirkungen

kann man ihnen natürlich nicht zutrauen!» Dies liegt hinter
dem «lä mahälata» des sprichwörtlich scharfzüngigen Historikers
verborgen.

2 «Die Gründe, warum ihre Großen gegen sie Aufstand erhoben
und die Ursachen des Zerfalls ihrer Staaten.» Das ist bereits die
Fragestellung, die zu Ibn Haldüns Theorien geführt hat.



288 Arnold Hottinger

sachen des historischen Geschehens mindestens teilweise gegeben:

Verständnis der Geschehnisse der Vergangenheit und damit
größere Macht über die Politik der Gegenwart scheint die
nächstliegende Begründung für ein solches Interesse zu sein1. - Damit
würde übereinstimmen, daß sich Ibn Hayyän schlußendlich doch

noch anders besinnt und das Buch der Obhut eines Fürsten
anvertraut.

Ergebnisse

Die Lektüre des Fragmentes vermittelt uns, über die von
E. Garcia Gömez dargestellten Züge hinausgehend, einen
Einblick in die Spannungsverhältnisse, aus denen Ibn Hayyäns
Geschichtswerk herausgewachsen ist. Es schildert die Entwicklung

des Autors selbst, vom unkritischen Geschichtskompilator
und Chronisten zum scharfsichtigen, eigenwilligen Historiker,
und es deutet durch die Art seiner Formulierung auf gespannte
Beziehungen zwischen dem auf seine eigenen Wahrnehmungen
abstellenden Autor und seiner mehr traditionell-religiös gebundenen

Mitwelt2.
Seit den Arbeiten von L. Strauß3 beginnen wir wieder, in die

Technik der doppelten, für einen exoterischen und für einen
esoterischen Leserkreis bestimmten, philosophischen Aussage
Einblick zu gewinnen. Daß Ibn Hayyän die Schreibweise des

versteckten Offenbarens, die eine ganz wesentliche Methode der

Falsafa ist, beherrscht und übt, ist vielleicht das wichtigste
Resultat, das wir aus der Betrachtung unseres Fragmentes gewonnen

haben. Die Frage, ob diese Tatsache gestattet, fbn Hayyän

1 Die weiter unten angedeutete mögliche Verbindung zwischen
Falsafa und unserm Historiker widerspricht einem politischen
Interesse durchaus nicht; im Gegenteil, die Falsafa ist wesentlich
politisch orientiert.

2 Cf. die Anekdote, mit der fbn Hallikän seine Ibn-Hayyän-
Biographie abschließt (ed. Kairo, 1946, vol. I, p. 456): Selbst vor
Gottes Bichterthron hat sich Ibn Hayyän nur «beinahe» dazu
herabgelassen, seine Geschichtsschreibung zu bereuen!

3 In unserm Zusammenhang interessieren vor allem: Farabi's
Plato, L. Ginzburg, Jub. Vol., Am. Academ. of Jewish Besearch
1945. Persecution and the Art of Writing, Chicago 1952.



Eine Bisäla Ibn Hayyäns 289

der andalusischen Falsafa anzunähern, sein Werk als Ausgangspunkt

einer Linie «philosophischer» Geschichtsschreibung zu

sehen, deren Endpunkt in fbn Haldüns Werk zu suchen wäre,
kann nur nach einer systematischen Sammlung, Übersetzung,

Interpretation aller auf uns gekommenen Fragmente des Historikers

ernsthaft beantwortet werden. Wenn es der vorliegenden
Arbeit gelingt, das Interesse einer derartigen Sammlungs- und

Interpretationsarbeit im Falle von Ibn Hayyän nachzuweisen, die

Blickrichtung anzugeben, in der noch wesentlich Neues über den

großen andalusischen Historiker zu gewinnen ist, so hat sie ihr
Ziel erreicht.

Kairo Arnold Hottinger


	Eine Risāla Ibn Hayyāns über seine Tätigkeit als Geschichtsschreiber : Übersetzung und Interpretation

