
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 14 (1955)

Artikel: Eine rätoromanische Sprachprobe aus dem 10./11. Jahrhundert

Autor: Bischoff, Bernhard / Müller, Iso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-14835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-14835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine rätoromanische Sprachprobe

aus dem 10./11. Jahrhundert

Schon im Latein rätischer Urkunden des 8. bis 10. Jahrhunderts

schimmert die Eigenart der rätoromanischen Volkssprache
durch1. Aber erst Jahrhunderte später tritt uns in der
Interlinearversion des Codex Einsidlensis 199, die von Ludwig Traube
und Gustav Gröber veröffentlicht wurde, ein zusammenhängendes

Sprachdenkmal entgegen. Die Handschrift ist am Ende des

8. Jahrhunderts auf rätischem Roden entstanden; sie enthält
unter vielem anderen eine aus westgotischen Kreisen stammende

Predigt (ine. «Satis nos oportit timere»); diese unternahm etwa
zu Reginn des 12. Jahrhunderts ein Renediktinermönch ins
Rätoromanische zu übersetzen (ine. «Afunda nos des time»). Obwohl
der Übersetzer bald abbrach, bleibt doch dieser homiletische
Abschnitt ein äußerst wichtiges Zeugnis2.

An Alter ist ihm das hier zur Diskussion gestellte Sätzchen

überlegen, eine bescheidene Federprobe, die aus einer
Handschrift der Würzburger Universitätsbibliothek (M.p.misc.f.l)
zutage kam. Dieser Band von 68 Blättern (235 x 175 mm, Schriftraum

180 x 120 mm, 28 Zeilen) enthält auf fol. 2r-68v Ciceros

1 Über die Sprache der rätischen Urkunden cf. Robert von
Planta in A. Helbok, Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein bis
1260. 1920, p. 62 ss. Dazu I. Müller über Sprache des Testamentes
von Tello im Jahresbericht der hist.-antiquarischen Gesellschaft von
Graubünden 69 (1939), p. 52 ss., und A. Schorta über die Lüener
Stiftungsurkunde 1084 im Bündnerischen Monatsblatte 1949, p. 97 s.

2 G. Gröber, Das älteste rätoromanische Sprachdenkmal. Mit e.

Vorw. von L. Traube (Sitzungsber. d. philos.-philol. u. hist. Kl. d.

Kgl. Bager. Akad. d. Wiss., 1907, H. 1, p. 71-96, mit Faks.);
R. v. Planta im Archiv für lat. Lexikographie 15 (1907), p. 391-399;
M. Roques, R 37 (1908), 498-508; L.Spitzer, ZFSL 36 (1912), 474,
und besonders G. Jecker, Die Heimal des hl. Pirmin, 1927, p. 23-25.



138 Bernhard Bischoff und Iso Müller

drei Bücher «De officiis». Die Schrift, von einer Hand der 2. Hälfte
des 10. Jahrhunderts, weist nach dem süddeutschen Bereich im
weiteren Sinne. Über den Charakter eines bloßen Textes für die
Schule ist diese Cicero-Handschrift durch ein gewisses Maß an

Ausstattung hinausgehoben, und dieser Buchschmuck erlaubt
zugleich, den Band mit größerer Bestimmtheit als alemannisch-
bodenseeisch, ja vielleicht geradezu als sanktgallisch anzusprechen1.

Die 6 cm hohe Initiale Q (fol. 2r), in Rot, Grün und bronze-
farbenem Gold, zeigt außer Verflechtungen und Ranken die in
der späteren St. Galler Buchkunst so häufigen Dreipaß- und Pfeil-
spitzenblättchen; die übrigen Initialen: Q (29v) mit
Dreipaßornament und P (46v) sind einfach rot.

Wie eine ausdrückliche Bekräftigung dieser stilistischen
Feststellung sind von einer Hand saec. X-XI am oberen Rand von
fol. lOr die Worte «Uenerabilis gallus» und noch einmal «uenera-
bil» eingetragen2, die zwar einem Besitzvermerk an Gewicht
nicht gleichkommen, aber als Hinweis auf den besonderen
Kultbereich aufgefaßt werden dürfen.

Ehe wir zu den Federproben des 1. Blattes übergehen, sei die

jüngere Geschichte des Bandes berührt: wie das Ex-libris «Liber
sancti Kyliani» auf fol. Ir beweist, gehörte er spätestens am
Ende des 12. Jahrhunderts der Würzburger Dombibliothek an,
wo er bis zur Säkularisation blieb. Ein charakteristisches Merkmal

derselben Bibliothek ist neben dem Einband aus dem
15. Jahrhundert der gleichzeitige Titel mit der Signatur «Tulij
Ciceronis elvii» auf demselben Blatt3.

1 Diese Lokalisierung wurde von Herrn Prof. A. Boeckler,
München, liebenswürdigerweise bestätigt.

2 Wie Stiftsbibliothekar Dr. J. Duft, St. Gallen, mitteilt, begann
die Magniflcat-Antiphon mit Venerabilis Gallus. So Cod. Sang. 391,
p. 126 (Antiphonar des Hartker, um 1000); Cod. Sang. 387, p. 462
(Antiphonar aus dem 11. Jh.); Cod. Sang. 403, p. 611 mit Initiale V
und in Majuskelschrift (Disentiser Liturgie 12. Jh.).

3 Über die Merkmale der Handschriften der alten Würzburger
Dombibliothek cf. J. Hofmann in B. Bischoff-J. Hofmann, Libri
Saneli Kyliani, Die Würzburger Schreibschule und die Dombibliothek

im 8. und 9. Jahrhundert (Quellen und Forschungen z. Gesch.
d. Bistums u. Hochstifts Würzburg, 6, 1952), p. 68 ss.



Eine rätoromanische Sprachprobe 139

Neben diesen Besitzvermerken enthält die Anfangsseite
Federproben und Schreibübungen verschiedener Hände, darunter an
letzter Stelle, wie es scheint, ganz von einer Hand, die in dem

Bande sonst nicht vorkommt, das Folgende:
hoest hoc est) deus meus deus meus ut quid dereliquisti
me? (Matth. 27, 46)

Diderros ne habe diege muscha
g §

In principio erat uerbum hie uenit in stesmonium ut
stimonium perhiberet de lumine (loh. 1, 1-7; Anfang neu-
miert)1.

Aus dieser Transkription ersieht man, daß die verschiedenen
Absätze inhaltlich keine Beziehung zueinander haben und daß
daher auch der fragliche Satz durchaus selbständig aufzufassen ist.

Wenn in einer Handschrift, die aus dem Umkreis von St. Gallen,

ja vielleicht aus St. Gallen selbst hervorgegangen ist, eine

nichtgermanische Sprachprobe auftaucht, so liegt der Gedanke

an das Rätoromanische nahe. Von den Herausgebern wurde nun
eine Reihe von Schweizer Fachleuten für das Rätoromanische
gebeten, zur Erklärung des Textes ihre Meinungen zu äußern.
Ihre Antworten gelangen hier teils ausführlich, teils auszugsweise

zur Wiedergabe. Im Anschluß daran sollen noch einige
historische Bemerkungen folgen.

Die erste mutige Deutung unseres rätselhaften Satzes: «Diderros

ne habe diege muscha» wagte Universitätsprofessor Dr. Paul

Aebischer, Lausanne-Fribourg, am 29. November 1951: «Le
probleme que vous me proposez n'est pas aise ä resoudre, du fait
du manque de points de comparaison. A premide vue, il me

parait peu probable qu'il s'agisse d'un parier ressortissant au
francais; je penserais donc plutöt au rdoroman. Diderros est-il
un nom de personne? II me parait que oui. Ne pourrait dre non
habe une troisieme personne sing, present indicatif habet?
Et muscha, ne serait-il pas musca, mouche? Mais comment se

1 Der Anfang des Johannesevangeliums ist im 11. und 12.
Jahrhundert als allgemeine Segnung nachgewiesen. Der Glaube an die
atropäische Wirkung reicht jedoch in eine weit ältere Zeit zurück.
J. A. Jungmann, Missarum Solemnia 2 (1928), p. 542-543.



140 Bernhard Bischoff und fso Müller

fait-il alors qu'il n'y ait pas de -s du pluriel? die^e certainement
decem. En bref, je comprendrais plutöt cette phrase, qui
evidemment est une drölerie, comme vous dites justement, ainsi:
Diderros non habet decem muscas. Mais je ne donnerais pas ma
tde ä couper pour soutenir mon explication.»

Für das Verständnis dieses Satzes wies Prof. Dr. J. U.

Hubschmied, Küsnacht-Zürich, auf die in den italienischen Wörterbüchern

(Petrocchi, Zingarelli usw.) belegte Redensart hin:
restar con un pugno di mosche, was nichts anderes heißt
als: nichts in den Händen haben, betrogen und getäuscht sein.

Aehnlich würde jener Satz heißen: «Diderros hat nicht zehn

Fliegen», was gleichbedeutend wäre mit: «er ist ein armer Teufel».

Diderros kann kaum etwas anderes sein als ein Personenname.

Soviel ersichtlich ist, kann es sich nur um einen nichtromanischen

Personennamen handeln. Das beweist natürlich nichts

gegen die Vermutung, daß es sich hier um einen rätoromanischen
Schreiber oder Verfasser handelt, der den fraglichen Satz
geschrieben hat. Der Sanktgaller des 10. Jahrhunderts konnte
damit einen Mitbruder oder irgendeinen seiner deutschen
Umgebung meinen. Wie aber ist dieser Name zu deuten? Dr.
Hubschmied sieht in ihm einen germanischen Namen, der besonders

bei den Langobarden vorkam: Theuderulfus, entstanden aus bloß
erschlossenen Formen Theudilulf oder Theudilolf1. Das anfängliche
Th- entwickelte sich zu D-, was seit dem 8. Jahrhundert
oberdeutsch ist und wohl auch spätlangobardisch sein dürfte (cf.
Braune, Althochdeutsche Grammatik, § 167). Aus Theudilolf
entstand daher Didilulf, wozu langobardisch Tidolo Theudulus)
und Tione Theudon-) im Lagertal (Trient) zu vergleichen ist2.

Weiter führt Dr. Hubschmied aus: «Im 10. Jahrhundert bestand
wahrscheinlich im Rätoromanischen wie im Altfranzösischen und

Altprovenzalischen noch die Zweikasusflexion. Aus der
Nominativendung -olfus wurde wohl zunächst -olfs, woraus ols

entstand (cf. salvus sais im Altprovenzalischen und sah, saus

1 Cf. E. Förstemann, Althochdeutsches Namenbuch 1 (1900),
Sp. 1454, und W. Brückner, Die Sprache der Langobarden, 1895,

p. 138, 311.
2 Cf. E. Gamillscheg, Romania Germanica 2 (1935), p. 104.



Eine rätoromanische Sprachprobe 141

im Altfranzösischen). Und da l vor Dentalen im Rätoromanischen

sehr früh vokalisiert wurde (altus, aut, ot), wird ols über
ous zu os (Diderros) geworden sein.»

Die Form diege muscha erklärte Dr. J. U. Hubschmied in
einem ausführlichen Schreiben: Im Althochdeutschen waren die

meisten Neutra (die a-Stämme) im Plural endungslos, hatten also

dieselbe Form wie im Singular: daz wort, diu wort. Die endungslose

Pluralform hat sich bis ins Neuhochdeutsche erhalten in
Verbindungen mit Zahlwörtern: 3 Pfund, 10 Lot, danach analogisch
6 Fuß lang (nicht 6 Füße lang), drei Schritt vom Leibe, mit hundert

Mann. Auch angelsächsisch: sibun wintar (nicht wintaros),
fier penning, twene Schilling (cf. Rehagel, Geschichte der deutschen

Sprache*, p. 518-519). Ähnliches scheint sich im Rätoromanischen
und im Oberitalienischen in Verbindungen mit Zahlwörtern
zugetragen zu haben. Nach diesch bratscha '10 Ellen' (decem brac-

chia) scheint man auch zu sagen oder einst gesagt zu haben:
diesch vatga '10 Kühe'. Dr. Hubschmied schließt das aus einem
Satze bei Meyer-Lübke, Romanische Grammatik 2, 65: Durchaus
verschieden von all diesen Fällen ist es, wenn, verführt durch
die neutralen Plurale auf -a, Maßangaben in Verbindungen mit
Zahlwörtern die Form auf -a, selbst wenn sie ursprünglich
nur dem Singular eigen war, auch in der Mehrzahl brauchen,

oder wenn ein doa, tria, quattro bratsa auch ein un bratsa,
'eine Elle', nach sich zieht. So haben wir indeklinables bratsa,

dida, para, Ura im Mailändischen, ebenso fr. brasse, prov. brassa

'Klafter', altfr. coute 'Elle', tessinisch steira sextaria. Prof.
Hubschmied notierte sich dazu noch aus Valmaggia die
Massenbezeichnungen cara carro und spaza spazio.

In kritischer Weise nahm auch Universitäts-Professor Dr.
Jakob Jud, Zürich, zu dem Texte Stellung. Nach seinem Dafürhalten

könnte noch am ehesten diege eine rätoromanische bzw.
surselvische Form sein, denn «das surselvische dies (diesch) geht
auf eine ältere Grundform dieze, das orthographisch diege sein

kann, zurück». Interessant ist das ne im Texte, das in der
Handschrift deutlich zu lesen und keineswegs mit no identifiziert werden

kann. Nach Prof. Jud wäre das ne ebenfalls im Rätoromanischen

möglich, auch wenn das Surselvische heute keine Negation



142 Bernhard Bischoff und Iso Müller

mehr hat. Unser Gewährsmann verweist auf die Forschungen des

bekannten Disentiser Philologen Dr. Josef Huonder hin, der über
ne und non handelte1.

Ein weiteres wichtiges Votum kann der Chefredaktor des

Dicziunari rumantsch grischun, Dr. Andrea Schorta, Chur,
abgeben: «Die Übersetzung des Sätzchens aus dem 10. Jahrhundert
Diderros ne habe diege muscha 'Diderros hat nicht zehn Fliegen'
ist wohl richtig. Was den Sinn anbelangt, so sei auch auf die

allgemein bündnerromanische Wendung Aayer mustgas de far en-

zatgei, d.h. 'Lust haben, etwas zu tun', verwiesen, das genau dem

im Schweizerischen Idiotikon (Bd. 4, p. 129) zitierten schweizerdeutschen

'Mugge11 han' entspricht. Nimmt man an, diege 10)

stehe für 'viel', so ergäbe sich der Sinn: 'Diderros hat nicht viel
Verlangen', wobei man freilich das Objekt vermißt.»

«Für die Schreibung scA für gesprochenes sk(sc) bieten die
Urkunden viele Belege. Ich verweise bloß auf Tumelascha Dom-
leschg (Ende 13. Jh.), Schulte Scuol/ Schuls (zu 1150), Awa
Serenascha (Chur 1418). Die Beispiele reichen zwar nicht in die

Zeit unseres Textes zurück, doch glaube ich, daß scA für -sk-
auch schon früher auftreten konnte. Die auffallende Partikel ne

(statt non) entspricht wohl dem im altsurselvischen Schrifttum
seit Bonifazi (Katechismus von 1601) und Nauli (Anatomia dil
sulaz 1618) hinlänglich bezeugten na. So schreibt Bonifazi: Tij
na dees haver 'du sollst nicht haben' und Nauli: Ti na possas

prouar. Was sonst zu diesem Texte zu sagen wäre, ist bereits in
den Briefen meiner Herren Kollegen enthalten.»

Schließlich wurde Prof. Dr. Gianfranco Contini, damals
Professor in Fribourg, befragt. Er sollte vor allem feststellen, ob hier
lombardisches Sprachgut mitspielt. Das Lombardische, so führte
Professor Contini aus, ist nicht vor dem 13. Jahrhundert belegt,
obgleich das Original einiger Texte auf das Ende des 12.

Jahrhunderts zurückgehen könnte. Der einzige alte Text stammt aus
Verona (8. Jh.)2. Bei dieser Lage müssen wir daher sichere Hin-

1 J. Huonder, Der Vokalismus von Disentis, 1900, p. 122.
2 Näheres über das Veroneser Rätsel, das ebenfalls eineFederprobe

ist, siehe bei Fr. A. Ugolini, Atlante paleogr. romanzo. Torino 1942.
Tafel I, und ebenso desselben, Testi antichi italiani, ebd. 1942, p.l.



Eine rätoromanische Sprachprobe 143

weise haben, um einen Text wirklich als lombardisch ansprechen
zu können. Diese fehlen in unserem Falle vollständig. Nichts
belegt irgendwie, daß die fragliche Federprobe aus lombardischem
oder norditalienischem Gebiete stammt. Des weiteren äußerte
sich Prof. Contini: «La traduction conjecturale de M. Aebischer,
avec la Variante proposee par M. Schorta, est ä la fois pendrante
et presentee avec toute prudence souhaitable. C'est ä peine si je
me hasarde ä risquer une autre Suggestion, qui tient compte:
1° de la difficulte qu'il y a ä lire dans muscha un pluriel; 2° de la

possibilite que diege represente debet, ä cöte de decem. 'Diderros
ne doit avoir rien (pas une seule mouche, pas meme une mouche)'.
La negation ne peut continuer meme latin: ne; habe peut dre
non seulement habet, mais encore habe ou eventuellement
l'infinitif. Ai-je besoin d'ajouter que je ne parierais pas un Centime

sur Texactitude de cette nouvelle proposition, tout ä fait hypo-
thdique?» (Briefe vom 16. und 23. Juni 1952.)

Nach all diesen Äußerungen unserer Romanisten steht der

sprachliche Befund der anfänglichen Vermutung, daß es sich um
einen rätoromanischen Text von höchstem Alter handelt, nicht
entgegen. Doch ist es begreiflich, daß sie ihre Erklärungen nur
als Diskussionsbeiträge aufgefaßt wissen wollen. Denn die Kürze
des Textes und das Fehlen gleichzeitiger sicherer Anhaltspunkte
zwingen zur Reserve.

Vom historischen Standpunkte aus liegt es sehr nahe, die
Niederschrift des Textes in St. Gallen anzunehmen. Anfänglich
befanden sich noch um die Mitte des 8. Jahrhunderts nicht wenige
rätoromanische Mönche im Steinachkloster, die jedoch immer
mehr alemannischen Mitbrüdern Platz machten. Die ganze
Gegend wurde im 8. Jahrhundert germanisiert1. Aber es ist immer
vor Augen zu halten, daß die rätoromanische Sprache noch im
10. Jahrhundert im nahen Gebiete südlich des Hirschensprunges
weiterlebte und daß dort Abt Enzelin in Pfäfers (belegt sicher

958) ein Rätoromane und kein Alemanne war (Retianus et minus

1 C. Pult, Über die sprachlichen Verhältnisse der Raetia Prima
im Mittelalter, 1928, p. 22. Zu den ersten romanischen Mönchen
F. Perret, Urkundenbuch der südlichen Teile des Kt. St. Gallen 1

(1951), 8 s.



144 Bernhard Bischöfl und Iso Müller

Teutonus), der nach Ekkehard IV. (f etwa 1060) «Gotilf erro»
rief statt des germanischen «Gotthilf herro»1. Ein rätischer
Mönch Victor in St. Gallen selbst ist uns ebenso durch Ekkehard
IV. bezeugt. Da Victor mit seinem Vorgesetzten Craloh (f 958)
in Streit geriet, schildert ihn unser Chronist als «frech» und

«weniger gehorsam»2. Zweifelhaft ist, ob auch Notker der Arzt
(f 975) aus rätischem Gebiete stammt3. Aber wir dürfen uns

füglich fragen, ob nicht unter einzelnen germanischen Mönchsnamen

Rätoromanen versteckt sind. Die Namengebung ist ja
stets von jeweiligen geistigen und politischen Strömungen
abhängig. Seit dem 8./9. Jahrhundert aber kamen die germanischen

Namen infolge der deutschen Oberschicht in Rätien immer
mehr in Gebrauch4.

Zwischen St. Gallen und Chur fehlen auch in dieser Zeit engere
Beziehungen nicht. Als man sich an der Steinach in der 2. Hälfte
des 10. Jahrhunderts die verbrüderten Konvente und Institutionen

notierte, vergaß man die Kanoniker in Chur nicht (Patri-
bus in Curia)5. Die Annales Sangallenses maiores melden auch
den Tod des Churer Bischofs Waldo zum Jahre 9496. Bischof
Hartbert, sein Nachfolger (951-972), findet sich ebenfalls im
St. Galler Totenbuche7. Ein Schüler St. Gallens war der nächste

1 Ekkeharti, Casus sancti Galli, cap. 72, ed. G. Meyer von
Knonau in St. Galler Mitteilungen 15-16 (1877), p. 256, dazu N885.

2 Ekkeharti, Casus, cap. 69 und 77, ed. Meyer, /. c, p. 245,
272. Über etwaige weitere Rätoromanen Casus, cap. 88 und 132
auf p. 314-315, 422, dazu Pult, p. 9-10.

3 Cf. fLDEFONS von Arx, Geschichten des Kt. St.Gallen 1 (1810),
p. 275: «Notker der Arzt (Physicus) war aus Rhätien und des Abt
Notkers Mutter Bruder.» Näheres Ekkeharti, Casus, cap. 69 und
134, p. 245 und 428, jedoch ohne einen Hinweis auf rätische
Heimat. Wenn indes Notker medicus identisch wäre mit dem 940 tätigen

Notker notarius, könnte man eher an einen hochgebildeten
Churrätier denken. Cf. Meyer von Knonau, l. c, p. 398, N 1417.

4 R. Planta in Helboks Regesten von Vorarlberg und Liechtenstein,

1920, p. 96-97. Pult, l. c, p. 8 s., 23 s. Dazu Büttner H. in
Zeitschrift f. schweizerische Kirchengeschichte 1949, p. 144-145.

5 MGH Libri Confraternitatum, ed. P. Piper, 1884, p. 144.
6 Sr. Galler Mitteilungen 19 (1884), p. 286.
7 Ekkeharti, Casus, cap. 73, p. 257, dazu N. 887.



Eine rätoromanische Sprachprobe 145

Bischof von Chur, Hiltibald, der persönlich für die Abtei eintrat
und sie mehrfach besuchte, sofern wir Ekkehard IV. Glauben
schenken dürfen1. Der Churer Oberhirte Thietmar (1039-1070)

figuriert im St. Galler Confraternitätsbuche2. Erwähnt sei auch,
daß gerade St. Gallen im 9./10. Jahrhundert die Verehrung des

hl. Lucius verbreitete3.
Hierher gehören ebenso die Beziehungen der Gallus-Abtei zu

eigentlich churrätischen Klöstern wie Pfäfers und Disentis. Es sei

nur darauf verwiesen, daß Pfäfers zu Beginn des 10. Jahrhunderts
an St. Gallen kam und daß sich daher zwischen dem sanktgalli-
schen Kloster und dessen Gebiete enge Beziehungen zum Hause
des hl. Otmar entwickelten4. Über Disentis gelangten die St. Galler

zu ihrer Abtei Massino am Langensee, die 881-883 dem
Steinachkloster geschenkt wurde5. Im 10. Jahrhundert nahm man in
Disentis Notkers Sequenzen als Vorbild für eigene lateinische

Dichtungen auf die Heiligen Placidus und Sigisbert6.
Aber die Wahrscheinlichkeit angenommen, daß unsere Sprachprobe

in St. Gallen geschrieben wurde, so entzieht sich doch
unserer Kenntnis, wer dieser Diderros war. St. Gallen besaß nur
einen Abt Thieto, der 933-942 regierte und dann zu Gunsten seines

leiblichen Bruders Craloh resignierte. Er geriet mit dem schon

oben erwähnten rätischen Mönche Victor in Streit. Dazu kommt
noch ein chronologisch nicht näher zu erfassender Mönch Thietolf7.

Nicht wahrscheinlich, aber doch möglich wäre vom rein
historischen Standpunkte aus ein sprachlicher Einfluß von Westen.

1 Ekkeharti, Casus, cap. 100, p. 358 s., wonach Hiltibald sagte:
Ego enim inter illos (monachos) nutritus et propter virtutes adhuc
eos interdum visitans.

2 Piper, /. c, p. 10.
3 E. Munding, Die Kaiendarien von St. Gallen. Untersuchungen,

1951, p. 139-164. Näheres Zs. f. Schw. Kirchengesch. 1954.
4 Meyer-Perret, Bündner Urkundenbuch L, Nr. 87, p. 89-90.
5 St. Galler Mitteilungen 13 (1872), p. 60-61 (Batpert), dazu

Urkunde von 904 in Pavia. H. Wartmann, Urkundenbuch der Abtei
St. Gallen 2 (1866), Nr. 734.

6 Zeitschrift f. Schweiz. Kirchengeschichte 44 (1950), p. 215-220.
7 R. Henggeler, Profeßbuch von SL Gallen, 1929, p. 87-88,

170, 207.

10



146 Bernhard Bischoff und Iso Müller

Die Sequenzforschung weiß von Zusammenhängen zwischen
Notker dem Dichter (f912) und dem fränkischen KlosterJumiege1.
Die lothringische Reform von Gorze-Trier brachte hinwiederum
um 963 Verbindungen in dieser Richtung2. Verbrüderungen mit
Tours, Langres und Molesmes zeigen das gleiche auf3. Aber in
jeder Hinsicht naheliegender ist das rätoromanische Territorium.

Wenn dieser erste rätoromanische Satz nach den vorstehenden

Ausführungen etwa bedeutet 'Diderros hat nicht zehn Fliegen'
oder 'Diderros ist ein armer Teufel', so ist er ähnlich manchen
althochdeutschen oder mittellateinischen Federproben4 eine

Redensart, etwa eine Neckerei von der Hand eines

Klosterschülers, dessen Lateinkenntnis noch unsicher und wohl von
der romanischen Muttersprache gestört war, wie die umgebenden
Sätze verraten. In mitleidiger oder humorvoller Art äußert sich
die rätoromanische Sprache hier in echter Jugendlichkeit. Im
12. Jahrhundert schlug dann jener erste Übersetzer ganz andere
Töne an, indem er vor den Leidenschaften warnte, durch die

Adam zugrunde ging und die die Welt zerstören. Am Ende des

10. Jahrhunderts war es ein Schulknabe, der jenen romanischen
Satz hinwarf, zu Beginn des 12. Jahrhunderts ein weltoffener

Benediktinertheologe, der wohl eine ganze lateinische Predigt für
das rätoromanische Volk in die heimische Sprache umgießen
wollte. Aber in beiden, unter sich so verschiedenen Sprachdenkmälern

lebt etwas von der regen geistigen Kultur zweier
frühmittelalterlicher Benediktinerklöster.

München und Disentis Bernhard Bischoff und Iso Müller

1 W. von den Steinen, Notker der Dichter 1 (1948), p. 155, 507.
2 K. Hallinger, Gorze-Kluny 1 (1950), p. 187-199. Dazu wichtig

Pult, p. 10-11, über französische Spracheinflüsse.
3 Piper, p. 13 ss. und p. 144.
4 Cf. B. Bischoff, Elementarunterricht und probationes pennae in

Classical and mediaeval Studies in Honor of E. K. Rand, New York
1938, p. 9 ss. Ergänzungen aus St. Gallen in A. Brückner, Scrip-
toria medii aevi helvetica 2 (1938), p. 20. Althochdeutsche
Federproben cf. E. v. Steinmeyer, Die kleineren allhochdeutschen
Sprachdenkmäler, 1916, p. 399, 401, 402.


	Eine rätoromanische Sprachprobe aus dem 10./11. Jahrhundert

