
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 12 (1951-1952)

Artikel: Notizen zur Sprache des Quattrocento

Autor: Huber, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-13506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-13506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


H ESC
<b &• v*-$•

5 UNIVERSITÄT ~
kO ZÜRICH A,* ¦b

Notizen zur Sprache des Quattrocento

(Vorbemerkung des Verfassers: Der vorliegende Aufsatz wurde
als akademische Antrittsvorlesung an der Universität Zürich
gehalten. Es werden darin die Ergebnisse ausgedehnter Textuntersuchungen

zusammengefaßt, die demnächst in extenso publiziert
werden sollen unter dem Titel: Beiträge zur Chronologie und
Entwicklungsgeschichte der italienischen Schriftsprache von Dante bis
Cellini.

Angesichts dieser Tatsache konnte auf einen kritischen Apparat
verzichtet werden. Es werden nur Textzitate beiegt.)

Um das Jahr 1350 erlebte die Stadt Ravenna einen merkwürdigen

Kriminalprozeß. Angeklagt war der vortreffliche Meister der
freien Künste, Antonio da Ferrara. Besagter Meister Antonio
hatte in der Barfüßerkirche der Stadt alle Lichter vom Kruzifix
unseres Herrn und Heilands Jesus Christus weggetragen und diese

Lichter am Grabmal des hochberühmten Dante Alighieri auf-
gestecket, und sollte dazu gesprochen haben: «Nimm du die Lichter,

denn wahrhaftig, du hast sie mehr verdienet als der da am
Kreuze!» Ward darauf von dem Erzbischof verhört und vertei-
digete sich also: «Hoher Herr, daß Gott, der alles weiß und sieht
und begreift, uns in seinen Evangelien einen kleinen Teil dieser
Herrlichkeit ahnen läßt, das, meine ich, ist nichts Besonderes.
Dante aber, der nur ein Mensch aus Staub war, und keinerlei
Kenntnis hatte von den himmlischen Sphären, hat alles gesamthaft

erschaut und niedergeschrieben, und sehe ich dies für das

größere Wunder an1.»

Um 1400, nur fünfzig Jahre später, führt uns ein lateinischer
Dialog des Leonardo Bruni in einen florentinischen Saal, wo Co-

luccio Salutati, der große Staatsschreiber der Republik, mit Hu-

1 Franco Sacchetti, II Trecentonovelle. Nov. CXX1 (gekürzt).



2 K. Huber

manisten und Dichtern in heiterm Gespräch sich ergeht. Man
kommt auf Dante zu sprechen. Und einer der Teilnehmer, Niccolö
Niccoli, spricht über den Dichter der Divina Commedia das

vernichtende Urteil: Poeta di ciabattini e di fornai. Ein Dichter für
Flickschuster und Bäcker. Wohl wird in der Fortsetzung des Dialogs

dieses harte Urteil gemildert und Dante wieder in seiner Ehre
hergestellt: tatsächlich aber hat das 15. Jahrhundert mit der

Göttlichen Komödie nicht viel anfangen können1.

«In diesem, dem 15. Jahrhundert», sagt Vespasiano da Bisticci
in der Einleitung zu den Vite di uomini illustri del secolo XV,
«blühten alle sieben freien Künste durch unzählige hervorragende
Männer, äußerst gelehrt und beredt nicht nur in der lateinischen,
sondern auch in der griechischen und hebräischen Sprache2».

Und tatsächlich halten wir in dieser glänzenden Galerie
vergeblich Ausschau nach italienischen Schriftstellern. Alle sind sie

nobilissimi dicitori in lingua latina. Vergeblich suchen wir darin
einen Leone Battista Alberti, vergeblich die Storie Fiorenline des

Giovanni Cavalcanti, vergeblich die religiöse Prosa und Lyrik
eines Feo Belcari.

Noch Papst Pius II. Piccolomini konnte sagen, Petrarca wäre
ein großer Autor gewesen, wenn seine lateinischen Werke den

italienischen ebenbürtig gewesen wären.
Es dachten zwar nicht alle so. DieMedici waren trotz ihres

freigebigen Mäzenatentums gegenüber den Humanisten in der
vordersten Reihe derer, die die Sprache Dantes weiter pflegten. Fe-

derigo da Montefeltro, jener glänzendste aller Renaissancefürsten,

besaß in seiner berühmten Bibliothek in Urbino neben
Hunderten von lateinischen Pergamentbänden, tutti iscritti a penna,
e non v'e ignuno a stampa, che se ne sarebbe vergognato, ognuno
coperto di chermesi e fornito d'ariento, auch die Werke der großen
Italiener: tutte l'opere del Petrarca, e latine e volgari; tutte l'opere
di Dante, latine e vulgari; lulle l'opere di Boccaccio, latine3. Aber

1 Zit. nach V. Rossi, 7/ Quattrocento, p. 105 (Storia Letteraria
d'Italia; Milano, Vallardi 19453).

2 Ed. Rinascimento del Libro, Firenze 1938, p. 10.
3 Vespasiano da Bisticci, op. eit., p. 106-108 (Federico Duca

d' Urbino).



Notizen zur Sprache des Quattrocento 3

auch hier zeigt die Reihenfolge deutlich, wie die drei Dichter
gegeneinander eingeschätzt wurden. Zuerst Petrarca, der erste,

der Humanisten, dann Dante, dessen Latein dem philologischen
Geist des Quattrocento bereits holperig und ungepflegt vorkam,
zuletzt Boccaccio. Und bemerkenswert auch, daß sowohl bei
Petrarca als bei Dante die lateinischen Werke vorausgenommen
werden. Der Decamerone dagegen wird überhaupt nicht
erwähnt.

Dieser eindeutige und einseitige Vorrang des Lateinischen vor
der Nationalsprache ist die große Konstante, die sich während
des Quattrocento auf die Geschichte der italienischen
Schriftsprache auswirkt. Hier müssen wir vielleicht einen kurzen Rückblick

auf die Geschichte der italienischen Schriftsprache werfen.
Schon die Vorgeschichte dieser Entwicklung vollzieht sich unter
eigenartigen Umständen.

Das Italienische tritt spät auf als Literatursprache. In Frankreich

finden wir schon große Epenzyklen: Rolandslied, Voyage
de Charlemagne, Geste des Loherens; gewaltige Umdichtungen
antiker Sagenstoffe, wie den Roman d'Eneas und den Roman de

Troie; erste dramatische Versuche wie das Adamsspiel; eine reiche

Lyrik; Chretien de Troyes und Marie de France gehören bereits
der Vergangenheit an, als in Italien sich eine Dichtung zu
entfalten beginnt.

Um 1220-1230 blüht dann in Sizilien mit Macht eine große,
glänzende Hofdichtung auf. Friedrich IL, sein Sohn Enzo, sein

Kanzler Pier della Vigna sind daran beteiligt.
Die sizilianische Hofdichtung ist, trotz gelegentlicher überraschend

frischer Eigenentwicklungen, direkt aus der Lyrik der
provenzalischen Troubadours übernommen worden.

Dies spiegelt sich auch in der Sprache wieder. In der Provence
hatte eine eigene, spontane Schöpfung den Ausdruck gefunden
für ein neues Lebensgefühl, für einen neuen Lebensinhalt. Wörter

wie domna 'Herrin', servir 'dienen', plazer 'Gunst', ioy 'heitere
Lebensfreude' hatten zum Teil ganz neue Bedeutungsinhalte
bekommen; Wörter wie rossinhol 'Nachtigall', auzel 'Vögelchen',
vergier 'Garten', waren zu Schlüsselwörtern einer neuen Hof- und
Liebessprache geworden. Innert kürzester Zeit hat sich das Pro-



4 K. Huber

venzalische eine unendlich reiche und vielfältige Terminologie
geschaffen für alle Tönungen der Gefühls- und Gedankenwelt. Man
wird dabei erinnert an das mühsame Ringen der althochdeutschen
Mönche von Fulda und Weißenburg, um christliche Weisheit und
göttliche Liebe in das rauhe germanische Idiom einzukleiden.

Dieser ganze bedeutsame geistige Umformungsprozeß ist der
ältesten italienischen Schriftsprache fremd geblieben, oder er ist
zum mindesten nicht nachweisbar. Provenz. ioy wird als gioia
ins Italienische übernommen; auzel, it. uccello erscheint in der
italienischen Lyrik als augello. Ihnen allen sind wohl die herrlichen

Verse gegenwärtig, die den zweiten Canto des Inferno
einleiten:

lo giorno se n'andava, e l'aere bruno

toglieva gli animai che sono in terra
da le fatiche loro.

Aber schon hundert Jahre früher übersetzt der provenzalische
Troubadour Gaucelm Faidit die Dunkelheit mit la brun aura.
Damit gewinnen wir nun eine erste Plattform: die Sprache der
ältesten Lyrik Italiens ist wohl italienisch, toscanisch oder sizilia-
nisch; ihre Schlüsselwörter, diejenigen, die die Sprache zum
Kunstwerk erheben, sind vielfach fremder Herkunft. Viele von
diesen Wörtern sind heute in die allgemeine Sprache übergegangen,

andere, hunderte, sind mit dem Untergang des Minnesangs
verschwunden.

Die Pracht der sizilianischen Troubadours währte nicht lange.
Schon 1250 starb Friedrich IL, und achtzehn Jahre später wurde
in Neapel der letzte Hohenstaufe hingerichtet. Inzwischen war
aber das dichterische Erbe Siziliens bereits an die Toscana

übergegangen.

So kurz die Rolle Siziliens als Zentrum der italienischen Lyrik
war, so nachhaltig sind seine Wirkungen. Noch lange nach Dante
gebrauchen italienische Dichter Verbalformen wie aggio fatto,
statt florentinischem ho fatto, saccio bene statt in Florenz
üblichem so bene, deggio piangere, statt einheimischem debbo

oder devo piangere. Süditalienisch sind auch die Formen des

Imperfekts und Konditionalis auf -ia. Heute noch sagt der ganze



Notizen zur Sprache des Quattrocento 5

Süden der Halbinsel avria, devria, für florentinisches avrebbe,

dovrebbe, sagt avia, volia für aveva, voleva. Daß diese Formen in
der Toscana nicht einheimisch sind, geht mit aller Deutlichkeit
daraus hervor, daß die Prosatexte, die Urkunden und Chroniken,
sie sozusagen nie verwendet haben.

Die italienische Sprache hat lange gebraucht, bis sie sich durchsetzen

konnte. Dafür erklomm sie auch gleich im ersten Anlauf
eine Höhe, zu der andere Sprachen Jahrhunderte gebraucht
haben. Mit der Divina Commedia hat das Italienische schon

seine endgültige Form erreicht, die von der heutigen nur
unwesentlich abweicht. In Frankreich ist dieser Zustand erst
zweihundert Jahre später eingetroffen.

Dante hat sich ausführlich ausgesprochen über seine Ideen zu
einer italienischen Schriftsprache in der Abhandlung De Vulgari
Eloquentia. Wir können in diesem Traktat die Stellen übergehen,
in denen die schwierige Frage erörtert wird, ob die Engel im
Paradies die Gabe der Sprache besitzen und in welcher Sprache
sich Eva mit der Schlange unterhalten haben wird. Wichtig ist
für unsere Frage nur der Abschnitt, wo Dante zunächst das

volgare als natürliche Sprache dem Latein als künstliche

Sprache gegenüberstellt. Sodann die berühmte Definition
desvolgare i llustre.«Illustre nennen wir das volgare)), sagt Dante,
«wenn es von allen holperigen lateinischen Wörtern, von aller
bäurischen Färbung so rein, so klar und so vollkommen dasteht, wie
wir es in den Versen des Cino da Pistoia und seines Freundes (das
heißt Dantes) vor uns sehen. Cardinale nennen wir diese Sprache:
wie die Tür um den Türangel, den cardine, schwingt, so sollen
sich alle lokalen und regionalen Formen des Italienischen um das

neue volgare drehen; es soll aulicum, höfisch, sein, das heißt eine

Sprache, die bei Hofe von allen, im Reiche jedoch nirgends
gesprochen wird (also eine Reichssprache, die über allen Regionalsprachen

steht), und schließlich soll sie curialis, d. h. Kanzlei-,
Amts- und Gerichtssprache sein1.»

Wir können uns hier im einzelnen nicht auf die Weiterentwicklung

dieses volgare illustre einlassen. Tatsache ist jedenfalls, daß

1 De Vulgari Eloquentia f/XVII-XVIII.



6 K. Huber

Dantes Werk einen mächtigen Anstoß zu dessen allgemeiner
Verbreitung gab.

An Bedeutung für den neuen Sprachkanon wird aber Dante
noch überragt von Petrarca. Petrarca der Humanist, der Sammler
antiker Handschriften, und Petrarca, der einen großen Teil seines

Lebens in der Provence verbringt, vereinigt in einer Person
die drei Grundströmungen, die zur Bildung der italienischen
Schriftsprache geführt haben: sizilianisch-toscanische
Tradition der Hochsprache, provenzalischen Minnesang
und das antike Ideal der sprachlichen Form.

Seit der Mitte des 14. Jahrhunderts wird der Einfluß der
lateinischen Rhetorik, vor allem auf die Syntax, bemerkbar. Man
braucht nicht gerade ein antikisierendes Werk wie den Ameto des

Boccaccio daraufhin zu prüfen: selbst im Decamerone tritt uns
die lateinische Sprachform in italienischem Gewand immer mehr
entgegen. Da fällt zunächst das Überhandnehmen der Partizipial-
konstruktionen auf: E di questi ragionamenti in altri passando,
stati alquanto, fu di cenar tempo; der Accusativus cum Infmitivo
wird wieder in seine Rechte eingesetzt: I gentili uomini si mara-
vigliarono ed apertamente conobbero, messer Torello niuna parte di
cortesia voler lasciare a far loro... «Die Edelleute erstaunten und
erkannten, daß Messer Torello keine Ehre ihnen zu erweisen
unterlassen würde.» Cosi Ghismunda ebbe per certissimo, quello essere

il cuor di Guiscardo... «Da war Gismunda des gewiß, daß dies

das Herz Guiscards sei.»

Lateinisch ist auch die weitgehende Freiheit in der Wortstellung

und im Satzbau. Charakteristisch z. B. folgender Satz aus
der Novelle von Frate Cipolla: Alle quali cose ricogliere io sono

dal mio maggiore, cioe da messer l'abate, stato mandato.

Auf diesem dreifachen Podest: Sizilianisch, Provenzalisch, Lateinisch,

erhebt sich die Literatursprache nun immer höher, entfernt
sich immer mehr von der gesprochenen Sprache, nicht nur des

niederen Volkes, sondern auch der Gebildeten, und wird endlich

zum ausschließlichen Werkzeug einer auserwählten Minderheit.

Damit sind wir vorübergehend an den Ausgangspunkt unserer
Betrachtung zurückgekehrt. Jede Schriftsprache strebt nach



Notizen zur Sprache des Quattrocento /

einem idealen statischen Zustande, in dem jedem auszudrückenden

Gedanken oder Begriff nur ein Wort, ein sprachliches Zeichen

entspricht, und in dem wiederum jedem sprachlichen Zeichen

nur ein Gedanke oder Begriff gegenübersteht. In einer lebendigen
Sprache ist dieser Zustand nicht möglich. Der Erfolg des Lateins
als Kultur- und internationale Gelehrtensprache liegt nicht
zuletzt darin, daß sein Gefüge, seine Gesetze durch mündliche
Überlieferung nicht weiter gestört werden konnten.

Jeder statische Zustand ist in der lebendigen Sprache eine
Fiktion, die nur so lange aufrecht erhalten werden kann, als die

unablässig sich erneuernden Sprachformen sie nicht vernichten.
Gewiß geschieht dies heute langsamer als vor fünfhundert Jahren:
Schulen, Zeitungen, Bücher haben das ihre beigetragen zur
Stabilisierung der Norm. Solange jedoch diese nivellierende Wirkung
der Schule und der Presse nicht bestand, war die Entstehung und

Entwicklung einer Schriftsprache stets an das Bestehen einer
tragenden Kulturschicht gebunden.

Es ist nun das Geschick der italienischen Sjirache, daß im
Moment, da die Sprache ihren Höhepunkt erreichte, jene Schicht,
die der ganzen provenzalisierenden Dichtung Geist und Inhalt
gegeben hatte, das Rittertum, unterging. Noch genauer, das

Rittertum ist an der Entwicklung dieser Sprache überhaupt nicht
beteiligt.

Im Moment, wo diese kulturtragende Schicht verschwindet,
tritt an deren Stelle eine aristokratische Bürgerschaft. Wir haben
eben gesehen, aus welchen Elementen-sich deren Kultur aufbaut.
Immer mehr tritt dabei das antike Vorbild in den Vordergrund.
In der zweiten Hälfte des 14. Jahrhunderts scheiden sich die

Wege.
Damit verbunden sind tiefgehende Veränderungen in der sozialen

Struktur des florentinischen Staates, Veränderungen in
horizontaler und in vertikaler Richtung.

Im 12. Jahrhundert lebt jede der toscanischen Städte ihr Eigenleben.

Pisa, die reiche Seefahrerstadt, Lucca, die Stadt der
köstlichsten orientalischen Seidengewebe, stehen im Vordergrund.
Erst im 13. Jahrhundert beginnt sich Florenz zu regen. In
jahrzehntelangen, erbitterten Kämpfen werden die Nachbarstädte,



8 K. Huber

Prato, Pistoia, Arezzo, niedergerungen. Noch versperrt aber im
Westen das mächtige Pisa den Weg zum Meer. Da fallen innert
fünf Jahren zwei wichtige Entscheidungen: 1284 wird an der

Meloria die pisanische Flotte von den Genuesen vernichtet, und

von da an schreitet der Niedergang Pisas unaufhaltsam fort; fünf
Jahre später wird die Streitmacht von Arezzo endgültig geschlagen:

es ist die Schlacht bei Campaldino, wo der junge Dante noch

mitgefochten hat. Im Süden ist inzwischen aus kleinen
Lokalkriegen, Eroberungen und Erwerbungen eine neue Macht
entstanden: Siena. Der epische Kampf zwischen den beiden Städten
endet erst 1555, als die spanischen Regimenter Karls V. in die

letzte freie Stadt der Toscana einziehen. Vorderhand und während

des ganzen 14. Jahrhunderts steht Florenz hauptsächlich
im Kampfe gegen Pisa, das erst 1406 fällt.

Die florentinische Expansionspolitik des 14. Jahrhunderts, die
sich gegen Norden auch die Kontrolle über die meisten Paßübergänge

nach der Romagna sicherte, hat das soziale Gefüge der
Stadt von Grund auf verändert. Aus den neuerworbenen Gebieten,

hauptsächlich der Osttoscana, strömen in Scharen Handwerker,

Söldner und Arbeitslose nach der reichen Stadt. Wirtschaftlich

bringen das aufblühende Bankwesen und die Wollindustrie
gewaltige Kapitalien in Umlauf. Es tönt heute noch märchenhaft,

daß die beiden Bankhäuser der Bardi und Peruzzi in der

Lage waren, Eduard III. von England nahezu anderthalb
Millionen Golddukaten vorzustrecken.

Dadurch entstand ein scharfes soziales Gefälle. Der Adel war
bereits von den Staatsämtern ausgeschlossen. 1297 wird mit dem

Priorato die gesetzliche Grundlage geschaffen, die den Bankiers,
den Kaufleuten, den Wollindustriellen, die in den sieben großen
Zünften zusammengefaßt sind, die politische Macht im Staat
verleiht. Fünfzig Jahre später erreichen die 14 mindern Zünfte,
Handwerker vor allem, die Regimentsfähigkeit. Der ständige
Zustrom zur Stadt gibt den untersten sozialen Schichten einen

immer mächtigeren Auftrieb, und schon 1378 kommt es zum eigentlichen

Proletarieraufstand. Die Wollenweber, Hechler, alle die

Tausende, die in den großen industriellen Unternehmungen der

Arti Maggiori arbeiten, reißen die Macht an sich. Wenn auch ihre



Notizen zur Sprache des Quattrocento 9

Herrlichkeit von kurzer Dauer ist, so ist der ganze zeitliche
Ablauf der Geschehnisse doch symptomatisch für die fortschreitende
Proletarisierung der Stadt.

Nirgends tritt einem dieser Umschwung so deutlich entgegen,
als bei der Lektüre des Decameron, der aus der Zeit um 1350

stammt, und dem anschließenden Vergleich mit den Novellen des

Franco Sacchetti, die um 1380 geschrieben worden sind.

Bei Boccaccio bewegen sich alle Geschichten noch in einem
heitern, anmutigen Rahmen leichter Lebensfreude, in einem Kreise
edler Jünglinge und lieblicher Frauen, die in einem Park im Kreise

gelagert sind. Selbst wo Bürger und Handwerker beschrieben

werden, wirken diese Handwerker wie verkleidete Edelleute. Wer
denkt nicht an die wunderschöne Novelle von Cisti fornaio? Cisti,
der Bäcker, der jeden Morgen den edlen Geri Spina mit den
Gesandten des Papstes an seinem Hause vorbeigehen sieht und der
sich den Kopf zerbricht, wie er diese Herren würdig empfangen
und bewirten könne? «Er trug», sagt Boccaccio, «ein blendendweißes

Wams, davor eine frisch gewaschene und gestärkte Schürze,
daß er mehr nach einem Müller als nach einem Bäcker aussah;
und so ließ er sich jeden Morgen um die Stunde, da er annahm,
daß Messer Geri mit den Gesandten vorbeigehen müsse, einen

neuen verzinnten Kessel mit frischem W'asser vor sein Haus

bringen, und ein kleines bolognesisches Krüglein mit seinem guten

weißen Wein und zwei Becher, die aus Silber schienen, so hell

erglänzten sie; und so setzte er sich denn hin, wenn sie

vorbeigingen, räusperte sich ein- bis zweimal und begann dann so

verlockend von seinem Wein zu trinken, daß er selbst einen Toten
wieder danach lüstern gemacht hätte1.»

Alles ist hell, klar und lauter in dieser Beschreibung, das weiße

Wams, die frischgewaschene Schürze, der blitzende, neuverzinnte
Kessel mit dem frischen Wasser darin, der helle glitzernde Wein,
die funkelnden Trinkbecher...

Sacchetti dagegen steht mit beiden Füßen auf dem Boden der

Wirklichkeit. Sein Lachen ist das herzhafte, schallende Gelächter

1 II Decameron. Venlicinque novelle scelle e ventisette postille
critiche a cura di Luigi Russo; Firenze, Sansoni 1944. Postilla
critica a Cisti Fornaio, p. 410-417.



10 K. Huber

des braven Bürgersmannes, der an Sommerabenden in der Abendkühle

vor dem Hause sitzt und sich mit guten Freunden die Zeit
vertreibt. Es ist ein handfester, derber Humor, der Humor der
Schwanke und Possen, der oft auch vor den abstoßendsten und
rohesten Scherzen nicht zurückschreckt. Dabei eine zupackende,
scharf umrissene Charakterisierung der Individuen und Situationen,

wie wir sie bei Boccaccio oft vergeblich suchen.

Betrachten wir daraufhin die Novelle vom Astrologen. Sacchetti
erzählt darin eine persönliche Erinnerung, wie er mit einem Manne

aus Pisa sich darüber stritt, ob die Zukunft aus den Sternen
gelesen werden könne.

«Fazio», - sage ich ihm - «du bist ein gewaltiger Astrologe, aber
steh mir einmal Rede und Antwort, hier vor allen Leuten: was
ist leichter zu wissen, das Vergangene oder das Kommende?»

Sagt Fazio: «Oh, wer weiß das nicht? Ein Narr ist der, der die

Dinge nicht weiß, die er früher gesehen hat; aber die zukünftigen
Dinge, ja, die sind nicht so leicht zu erfahren!»

Und ich sage: «So laß uns einmal sehen, wie du die vergangenen
Dinge weißt, die ja so leicht zu kennen sind! Also, was hast du

getan, heute vor einem Jahr, an diesem Tag?»
Fazio denkt nach. Und ich fahre weiter:
«So sag mir, was hast du heute vor sechs Monaten getan?»
Und er zerbricht sich den Kopf.
«Machen wir es kurz: wie war das Wetter, heute vor drei Monaten?»

Er denkt und sinniert und starrt.
Und ich: «Du sollst jetzt nicht nachdenken: wo warst du vor

zwei Monaten um diese Stunde?»

Er sagt: «Warte einen Augenblick...!»
Da sage ich: «Was warten? Ich will nicht warten! Was tatest

du vor acht Tagen um diese Stunde?»

Und er: «Laß mich doch ein wenig verschnaufen.»
Ich sage: «Was braucht einer zu verschnaufen, der die Zukunft

voraussieht? Was hast du vor vier Tagen gegessen?»

- «Ich will es dir gleich sagen...»
- «Ei, was sagst du es nicht?»
Und er sagt: «Du hast es so eilig!»



Notizen zur Sprache des Quattrocento 11

Ich antworte da: «Was Eile? Mach schnell, sag schnell: was
hast du gestern morgen gegessen? Ei, was sagst du es nicht?»

Da wußte er nichts mehr zu antworten.
Da ich ihn so verdattert sah, packte ich ihn am Mantel und

sagte: «Ich wette zehn gegen eins, du weißt nicht, ob du wachst
oder ob du träumst! Hast du je Mispeln gegessen?»

- «Oh, unzählige Male!»

- «Um so besser. Wieviel Kerne hat die Mispel?»
Und er antwortete: «Ich weiß es nicht, habe noch nie darauf

geachtet.»

- «Und wenn du das nicht weißt, eine so plumpe und einfältige
Sache, was willst du dann wissen von den Angelegenheiten des

Himmels?1»
Und Franco Sacchetti schließt: «Und wahrhaftig, so ist es: da

gehen sie alle mit ihren Phantastereien, verbringen die Nacht auf
den Dächern wie die Katzen und haben ihren Blick stets gen
Himmel gerichtet, so daß sie dabei die Erde verlieren
und bettelarm bleiben.»

Die Sprache Sacchettis, mit ihren kurzen, abgerissenen
Satzperioden, die sich nicht im geringsten kümmert um die stilistischen

und rhetorischen Vorbilder der Antike, das ist gesprochene
Sprache, im besten Sinne des Wortes. Und dazu paßt auch die

nüchterne Moral des gesunden Menschenverstandes: nicht in
astrologischen Spekulationen sich verlieren, sondern mit beiden
Füßen auf der Erde stehen, um zu einem gesunden Wohlstand zu

gelangen.
Mit Sacchetti eröffnet sich nun jene scharfe Zweiteilung der

Sprache, wie sie dann für das ganze fünfzehnte Jahrhundert
bezeichnend ist. Einerseits ist es die Sprache der Dichtung, die sich

Form und Sprache Petrarcas zum Vorbild genommen hat und
diese mit mehr oder weniger Glück weiter pflegt. Die Schicht, die

weiter dem sprachlichen Purismus huldigt, kann jedoch bereits

gegen Ende des 14. Jahrhunderts nicht mehr als kulturelle und
sprachliche Führerschicht gelten, denn auf der andern Seite

steht das Latein. Der junge Piero de' Pazzi, aus der vornehmsten

1 Franco Sacchetti, nov. CLI (gekürzt).



12 K. Huber

Familie der Stadt, wurde gefragt, womit er seine Zeit verbringe.
«Ich lebe dem Vergnügen», sagte er. Da ergrimmte der alte
Nicoiao Nicoli und entgegnete: «Es ist eine Schande, daß du, Sohn
eines solchen Hauses, dich nicht auf das Studium des Lateinischen

verlegst, welches dir eine große Zierde wäre; und wenn du
es nicht erlernst, wirst du nirgends geachtet werden. Wenn dann
einmal die Blüte der Jugend vorbei ist, stehst du da ohne irgendeine

Tugend1.»
Nur wer das neuentdeckte lateinische Schrifttum beherrschte,

nur wer vor einer Versammlung eine elegante und formvollendete

lateinische Rede halten konnte, nur wer Briefe schreiben
konnte, deren sich ein Cicero nicht zu schämen gehabt hätte,
konnte als letterato gelten. Das 15. Jahrhundert ist weitgehend
ein Jahrhundert der lateinischen Literatur.

Der lateinische Humanismus ist als negatives Element von
höchster Bedeutung für die weitere Geschichte der italienischen
Schriftsprache.

Durch ihn wurde das Italienische während eines Jahrhunderts
seines parier directeur, seiner Norm, beraubt. Während in Frankreich

seit dem Mittelalter ein intensiver Austausch besteht
zwischen Hofspräche und Volkssprache: populäre Lautformen und
grammatikalische Formen steigen auf zur Hofsprache, und
vornehme Sprachformen sinken ab in die Volkssprache, ist ein
solcher Austausch in Italien fast verunmöglicht. Schon die Dichtersprache

Petrarcas in ihrer komplizierten historischen Struktur
hatte sich stark von der Sprache der Prosatexte entfernt, doch
wäre dort noch ein beschränkter Ausgleich möglich gewesen.
Nun schiebt sich das Humanistenlatein zwischen beide Sprachen.

Der Erfolg ist für die beiden Sprachen verschieden. Die
Hochsprache der Dichter, ihres Bodens beraubt, erstarrt zu einer

beziehungslosen Form; die Sprache der Prosa dagegen, ohne jede
Führung und Beeinflussung, beginnt nun zu wuchern und treibt
dabei oft die seltsamsten Schosse und Blüten. Dabei ist die
Prosaliteratur jener Zeit nicht etwa arm und kümmerlich; die
lateinische Literatur besitzt wohl wenige Epistolarien, die so warm

1 Vespasiano da Bisticci, op. CiL, p. 395 (Piero de'Pazzi).



Notizen zur Sprache des Quattrocento 13

und menschlich sind wie der Briefwechsel der Alessandra Strozzi
mit ihren Söhnen oder die Briefe des Notars Lapo Mazzei an seinen

Freund, den Großkaufmann Francesco Datini, der das Waisenhaus

von Prato begründete ; eine reiche Novellenliteratur breitet
sich aus, die Komödie entsteht, und schließlich gehören auch
Gestalten wie Niccolö Machiavelli und Francesco Guicciar-
dini, die größten Geschichtsschreiber Italiens, noch in diese

Zeitspanne.

Die Umwandlung erfolgt in zwei Richtungen. Einmal erfolgt
ein massiver Einbruch dialektal-toscanischer Formen in das Stadt-
florentinische. Alte toscanische Texte lassen sich sofort geographisch

lokalisieren nach bestimmten Merkmalen. So braucht der
Westen, Pisa und Lucca, seit dem frühen Mittelalter und heute
noch, das Perfekt vom Typus disseno, feceno, gegen florenti-
nisch dissero, fecero. Seit dem Beginn des 15. Jahrhunderts treten

nun diese ursprünglich pisanischen Formen immer häufiger
in stadtflorentinischen Texten auf.

Die Südtoscana sagt cantarö, povaro. Diese Form gilt besonders

für das Senesische als repräsentativ. Der Abbau des

unbetonten a vor r ist auf Florenz und das östliche Gebiet beschränkt,
wo man seit jeher sagte: canterö, povero. Wiederum stellen wir
bei den florentinischen Autoren des 15. Jahrhunderts eine starke
Zunahme dieser südtoscanischen Form fest.

Wie nach den Ergebnissen der politischen Geschichte zu
erwarten war, sind es dann hauptsächlich die osttoscanischen Formen

von Arezzo und Cortona, die ins Florentinische des Quattrocentos

eindringen. Bei Dante und Petrarca steht für das Zahlwort

'zwei' stets die heutige Form due. Zu Ende des W.Jahr¬
hunderts taucht dafür nun plötzlich eine neue Form auf: dua.
Fast gleichzeitig wird das Possessivpronomen: i miei, i tuoi, i suoi
ersetzt durch i mia, i tua, i sua. Diese Form lebt heute noch an
vielen Stellen der Toscana. Ihr Hauptzentrum ist nach dem
italienischen Sprachatlanten die Gegend von Arezzo. In Arezzo wird
nun auslautendes -i zu -e. Das heißt: li gatti wird zu le gatte, li
cavagli zu le cavaglie. Entsprechend war li miei zu le mie
geworden. Im Moment, da man nun Masculinum und Femininum
nach ihrer Endung nicht mehr unterscheiden konnte, trat an



14 K. Huber

deren Stelle ein Neutrum: i mia, le mia, das beiden Geschlechtern

gerecht wurde. Bald taucht diese neue Neutrumform auch in
Florenz auf. Im ganzen Zeitraum von 1290 bis 1450 habe ich für
dua zwei Beispiele gefunden, gegenüber 280 von due; vop 1450

bis 1530 finden wir HOmal dua, die populäre Form, gegen 60mal
due, die schriftsprachliche Form. War das Verhältnis von populärer

Form zu schriftsprachlicher Form 1:140 vor 1450, so ist es

nachher 11:6.
Ähnlich ging es mit der aretinischen Form des Plurals: In

Arezzo sagte man frategli, cavagli, in Florenz: fratelli, cavalli.

Ungefähr nach 1450 stellen wir eine gewaltige Zunahme auch
dieser provinziellen Form fest.

Dies ist jedoch nur der kleinere Teil der Veränderungen. Die
Hochsprache unterscheidet sich von der Volkssprache durch eine
bewußte Sprachpflege. Das Gefüge der Sprache wird von allen

Zufälligkeiten und Unklarheiten im Verlaufe eines jahrhundertelangen

Ausleseprozesses befreit und einem Ideal der höchsten

Klarheit, der fast mathematischen Begriffs- und Funktionsbestimmung,

entgegengeführt. Dieser Abstraktionsprozeß bedeutet
natürlich gleichzeitig eine Verarmung. Je abstrakter, je klarer
eine Sprache wird, um so weniger wird es möglich sein, denselben

Begriff, dieselbe grammatikalische Funktion auf zwei oder mehr
Arten auszudrücken. Deutlich ist dies beim Französischen der
Fall. Das Vokabular Racines umfaßt nur einen Bruchteil der

Wörter, die wir bei Rabelais finden.
Wenn aber, wie im Italien des 15. Jahrhunderts, die

sprachbewahrende und sprachregelnde Kraft fehlt, dann treibt die Sprache

einer malerischen Anarchie entgegen. Es beginnt das
ungehemmte Spiel freier Laut- und Gedankenassoziationen, die immer
dann am stärksten auftreten, wenn die richtunggebenden Kräfte
der Sprache erlahmen.

Italien bietet uns hiefür sehr instruktive Beispiele. Die 6. Person

des Ind. Präs. der zweiten Konjugation endet im Italienischen

auf -ono: dicono, vengono, vedono. Diese Endung beginnt
sich nun im 15. Jahrhundert auszubreiten wie eine ansteckende

Krankheit, wie ein Krebsschaden. Es wird davon zunächst der

Konditionalis ergriffen: farebbero, direbbero wird zu farebbono,



Notizen zur Sprache des Quattrocento 15

direbbono. Dann geht die neue Endung über auf den Konjunktiv
Imperfekt: facessono, vedessono, statt facessero, vedessero. Fast

gleichzeitig wird davon das starke Perfekt ergriffen: man beginnt
zu sagen: feciono, dissono. Es sei mir gestattet, auch hier einige
Zahlen anzuführen: Im ganzen 13. Jahrhundert, und bis zu Dante,
finden wir fast ausschließlich die Endung -ero. Im Zeitraum von
1400 bis 1530 hingegen machen die klassisch florentinischen
Endungen gerade noch 5 % aller Perfektendungen aus.

Von dieser starken Basis aus ergreift gegen Ende des 15.

Jahrhunderts das neue Morphem auch das Imperfekt: cantavono, erono,
für altes cantavano, erano; ebenso das schwache Perfekt der
1. Konjugation: cantorono, statt cantarono.

Im Verlaufe eines Jahrhunderts ist also ein großer Teil der
Verbalflexion vollständig umgebaut worden.

Oder: das Perfekt von vedere heißt im Altflorentinischen vide,

regelmäßig entwickelt aus lat. vidit. Da nun sehr viele Verben
im Perfekt den Stammkonsonanten verdoppeln (piove-piovve,
cade-cadde, vuole-volle), bildete man danach ein neues Perfekt:
vidde, welches bis zur Mitte des 15. Jahrhunderts fast zur
Alleinherrschaft gelangt, um dann seinerseits von einer neuen Bastardform:

vedde, bedrängt zu werden.
Man könnte diese Liste beliebig weiterführen. Bis zum Ende

des 15. Jahrhunderts ist die Formenstruktur der Sprache Dantes

und Petrarcas zertrümmert. Unbedenklich schreibt man
in einem und demselben Text: vide, vidde und vedde; mise, misse

und messe; volse und volle; due, duoi und dua; il vedo und lo vedo;

diedero, diedono, dierono, dettono.

Man behauptet, das Italienische habe sich seit Dante nur
unwesentlich verändert. Ich glaube, mit diesen paar Beispielen, die
sich verdutzendfachen ließen, gezeigt zu haben, daß sich das

Italienische im Gegenteil gewaltig verändert hat und daß diese

Veränderungen einer völligen Auflösung seines ursprünglichen
Bestandes ähnlich sehen. Und es sind nicht irgendwelche obskure
Skribenten, die diese neue Sprache verwenden. Noch Machiavelli
kennt keine andere. Trotzdem ist die Behauptung wahr, so paradox

das klingen mag: das heutige Italienisch unterscheidet sich

nur unwesentlich von der Sprache Dantes.



16 K. Huber

Wiederum greift die Geschichte in die Sprachentwicklung ein.
Seit 1430 haben die Medici, vorläufig noch unter Wahrung der
äußerlichen demokratischen Staatsformen, die Macht in Florenz
an sich gezogen. Ihre Stellung festigt sich immer mehr, und die

Errichtung des Herzogtums Toscana im Jahre f530 bedeutet den

äußerlichen Abschluß dieses hundertjährigen Aufstieges. Es
entsteht ein neues glänzendes Zentrum am mediceischen Fürstenhof.

Wenn in diesem Fall Hypothesen überhaupt erlaubt sind, so

wäre nun der Moment und die Gelegenheit gewesen, um aus der
brodelnden Masse der florentinischen Vulgärsprache eine neue
Hof- und Kultursprache zu schaffen, eine Sprache, die gewiß von
der heutigen Schriftsprache merklich verschieden gewesen wäre.

Aber wiederum ereignet sich das, was wir das Paradox der tos-
canischen Sprache nennen können. Als Dante die Kunstsprache
des Mittelalters auf ihre höchste Spitze gebracht hatte, war eben
die Gesellschaftsschicht untergegangen, die Trägerin dieser Sprache

hätte sein sollen. Als Cosimo de'Medici die Toscana endlich
geeint hatte und ein glänzender fürstlicher Hof nach den Wirren
der Republik ein neues Aufblühen der Gesellschaftssprache
verhieß, war die Blüte dieser florentinischen Kultur vorbei.

Florenz war überflügelt worden. Rom und Venedig, in
geringerem Maße Neapel, Mantua und Ferrara, waren die neuen Zentren

der italienischen Kultur. Die größten Maler des 16.

Jahrhunderts wirken nicht in Florenz: Raffael und Michelangelo in
Rom, Leonardo da Vinci in Mailand, Tizian und Giorgione in
Venedig, Correggio in Parma.

Dasselbe gilt nun für die großen Autoren: Ariost stammt aus

Ferrara, Pietro Bembo aus Venedig, Matteo Bandello wirkt in
Mailand und Verona, Baldassare Castiglione, der Verfasser des

Corlegiano, wirkt in Mantua, und Pietro Aretino, obwohl Tos-

caner, lebt immer in Rom und Venedig. Was schließlich Torquato
Tasso betrifft, so ist wohl keine größere Stadt in Italien, die den

unsteten Wanderer nicht beherbergt hätte.
Für alle diese Schriftsteller war das Problem dasselbe: Tosca-

nisch war die unbestrittene Schriftsprache. Toscanisch war aber
eine Sprache, die ihnen, den Lombarden, Venezianern, Romagno-
len, eigentlich fremd war, die sie lernen mußten. Aber, fragten



Notizen zur Sprache des Quattrocento 17

sie sich, was ist Toscanisch? Ist es die Sprache Dantes und
Petrarcas, oder ist es die Sprache der gebildeten Gesellschaft von
Florenz, die Sprache Machiavellis?

Der Abstand war nun bereits so groß, daß ein Kompromiß nicht
mehr möglich schien. Wir wissen, wie eifrig Ariost an der Verbesserung

seines italienischen Stiles gearbeitet hat. Davon zeugen
viele Änderungen und Korrekturen an einzelnen Gesängen des

Orlando Furioso1. Alle diese Autoren hatten ihre Sprache gelernt
an den großen Trecentisten, so daß Pietro Bembo sagen konnte:
«Als Florentiner geboren zu werden, scheint mir heute kein großer

Vorteil mehr, um gutes Florentinisch zu schreiben. Dinge,
an denen wir Überfluß haben, schätzen wir gewöhnlich weniger
hoch ein, und so würdigt ihr Toscaner eure Sprache weniger als

wir es tun. Da ihr darin geboren und erzogen werdet, scheint es

euch, daß ihr sie bereits zur Genüge besitzt. Daher haltet ihr
euch nicht mehr an die guten Autoren und begnügt euch mit dem

Sprachgebrauch des Volkes. Diese Volkssprache aber ist nie so

zierlich, so anmutig wie die guten Schriften. Die andern

hingegen, die keine Toscaner sind, und die die Sprache aus guten
Büchern erlernen, erlernen sie elegant und anmutig. So kommt
es (und ich habe es in letzter Zeit mehrfach gehört), daß ihr
Toscaner eure eigene Sprache nicht so rein und würdig schreibet, als

es die anderen tun2.»
Der ganze Gedankengang, das elegante, zierliche Schreiben,

das Zurückgreifen auf die großen Autoren der Vergangenheit sind
natürlich dem lateinischen Humanismus entnommen: was Cicero

für die oratori der Renaissance, das sollten die Trecentisten nun
für die scrittori in volgar lingua werden.

Es ist eine betrübliche Feststellung: im Moment, da die Dichter
Florenz verlassen haben, ziehen die Philologen ein. An den
norditalienischen Fürstenhöfen, aber auch in Rom, neigt man eher

zum Ideal eines volgare illustre Dantescher Prägung, einer kulti-

1 Santorre Debenedetti, / frammenti autografi dell'Orlando
Furioso; Torino, Chiantore 1937.

2 Prose di Me. Pietro Bembo nelle quali si ragiona della vulgär
lingua. Impressa in Vinegia per Giouan Tacuino nel mese di set-
tembre del MDXXV, p. 15 v°.



18 K. Huber

vierten Hofsprache, die zwischen den Klassikern und dem Vulgär-
florentinischen ungefähr die Mitte eingenommen hätte.
Vorkämpfer dieser Richtung ist Castiglione, der Verfasser des

berühmten Buches vom vollendeten Hofmann. In Florenz setzt
man sich natürlich für den Gebrauch des Stadtflorentinischen
ein. Diese Richtung zählt u. a. Machiavelli zu ihren Befürwortern.
Wir können hier diese Questione della lingua, die während fünfzig
Jahren die gelehrten und literarischen Kreise ganz Italiens aufs
lebhafteste bewegt hat, die unzählige Traktate und Traktätchen
hervorgerufen hat, nicht im einzelnen verfolgen1. Entscheidend
wurde die Veröffentlichung einer schmalen Schrift des damaligen
Hauptes der italienischen Literaten, des Venezianers Pietro
Bembo. Le prose della volgar lingua sind 1525 erschienen. Sie

bedeuten in der Geschichte der italienischen Sprache einen der

wichtigsten Marksteine, vergleichbar den Remarques sur la langue

jukjJüJtjOo frangaise des Savoyarden Vaugelas. Während jedoch Vaugelas,
im Zeichen eines zentralisierten Frankreich, im Banne eines
glänzenden Königshofes, die Hofsprache von Paris als Richtlinie
nimmt, geht Bembo entschieden auf die alten Vorbilder zurück.
Sein Programm läßt sich stark vereinfacht so definieren: die

Grundlage der Sprachreform ist die Sprache der großen Trecentisten,

vor allem Petrarcas und Boccaccios. Dort, wo schon im
goldenen Zeitalter des Trecento Schwanken und Unsicherheit
herrscht, soll die Form der gebildeten Kreise von Florenz
richtunggebend sein.

Niemand denkt z. B. daran, Formen wie semo, potemo, avemo

wieder einzuführen, da dieselben bereits bei Boccaccio gegenüber
dem modernen siamo, possiamo, abbiamo zu weichen beginnen.
Niemand denkt daran, das auslautende -e wieder einzuführen in
diece, tu cante, le parte, fuore, da seit Beginn des 14. Jahrhunderts
daneben schon die modernen dieci, tu canti, le parti, fuori bestehen.

Aber abgesehen von solchen Spezialfällen ist die Wirkung
dieses Büchleins revolutionierend gewesen. Der radikale
Umschwung ging soweit, daß es heute im großen und ganzen mög-

1 Zuletzt: Bruno Migliorini, La questione della lingua.
(Problemi ed orientamenti critici di lingua e di letteratura italiana, 3,

1-75) Milano 1949.



Notizen zur Sprache des Quattrocento 19

lieh ist, an Hand der Sprache eines Textes des frühen 16.

Jahrhunderts festzustellen, ob er vor 1520 oder nach 1530 geschrieben
worden ist. Dazu trugen auch die Druckereien bei. Venedig als

Zentrum des italienischen Verlagswesens adoptierte die neuen

Sprachregeln, und manches Manuskript mag erst in den venezianischen

Druckereien seine endgültige toscanische Gestalt
bekommen haben.

Wiederum läßt sich dies statistisch nachweisen. Wenn wir
unsere Beispiele des 15. Jahrhunderts wieder aufnehmen, sehen wir,
wie klassisches due im 15. Jahrhundert vor vulgärem dua
gewichen ist. Vor 1450 sozusagen kein Beispiel der populären Form,
von 1450 bis 1530 starkes Überwiegen von dua gegenüber
literarischem due. Nach 1530 finden wir von 11 Autoren noch zwei,
die dua gebrauchen. Einer davon istBenvenuto Cellini, der
Autodidakt, der seine Lebenserinnerungen um das Jahr 1560 seinem

vierzehnjährigen Gesellen diktiert.
Das ganze 15. und beginnende 16. Jahrhundert hatte für den

Konj. Präsens der 2. Konjugation eine Form faccino, vedino,

voglino gewählt, gegenüber den alten, bei den Trecentisten allein
vorkommenden facciano, vedano, vogliano. Nach 1525 weicht
diese analogische Form bei den meisten wichtigen Autoren dem

alten, klassischen Konjunktiv.
Mit einem Schlag, fast von einem Jahr auf das andere,

verschwinden aus der Schriftsprache weit verbreitete und fest
verankerte Formen, wie die Partizipien sendo und suio von essere;

der Konjunktiv che io facci, che egli facci; alle analogischen Formen

auf -ono, die wir weiter oben besprochen haben: feciono,

farebbono, facessono, andorono, andavono; analogische Perfektformen,

wie dette, volse, misse, vidde, die heute nur noch in den

Mundarten weiterleben.
Wir können dies an Dutzenden von Beispielen nachprüfen und

stoßen immer auf dasselbe Resultat: zunächst ein langsames
Abgleiten der klassischen Formen gegen das Ende des 14.

Jahrhunderts, dann ein massiver Einbruch von analogischen Vulgärformen,

der in der Zeit zwischen 1450 und 1520 seinen Höhepunkt

erreicht, und eine scharfe und plötzliche Rückkehr zur
Klassik um das Jahr 1525.



20 K. Huber

Dieser Umstand unterscheidet das Italienische als

Schriftsprache von allen andern romanischen Sprachen. Seine natürliche

Entwicklung ist zu Beginn des 16. Jahrhunderts gewaltsam
unterbrochen worden, und an Stelle der wild und krumm wuchernden

Pflanzen der spontanen Sprachentwicklung trat wieder der

reinliche, gepflegte Garten einer mittelalterlichen Hof- und

Kunstsprache. Die Gründung der Accademia della Crusca, deren
erstes Wörterbuch im Jahr 1612 erscheint, betont und verschärft
noch diese brüske Rückkehr zur Vergangenheit. Die neueren
Auseinandersetzungen um dieses Thema, die hauptsächlich um die
zwei Namen Alessandro Manzoni und Gabriele d'Annunzio kreisen,

gehören nicht mehr in diesen Zusammenhang.
In der Geschichte der Schriftsprachen der romanischen Länder

steht diese Entwicklung einzig da. Weder ist das Spanische
zum Cantar de mio Cid zurückgekehrt, als Vorbild seiner neuen
Schriftsprache, noch das Französische zu Chretien de Troyes.

Der gewaltige Schatten, den die Tre Corone, Dante, Petrarca,
Boccaccio, bis in die Neuzeit hinein geworfen haben, hat sich als

stärker erwiesen als alle politischen und sozialen Umwälzungen,
stärker auch als die hochentwickelte Kultur der Fürstenhöfe
der Renaissance.

In diesem Rahmen gewinnt die oft als barbarisch bezeichrets
Sprache des Quattrocento ihre wahre Bedeutung. In dieser kurzen

Zeitspanne, und nur dort, sehen und erleben wir die
italienische Sprache als lebendige, organische Kraft. Wir können ihre
Entwicklung, ihre inneren Strukturveränderungen mit Händen

greifen, bevor sie zu Beginn des 16. Jahrhunderts die Rolle des

Humanistenlateins übernimmt als ewiger, unverrückbarer Maßstab

des Schönen.

Meilen (Zürich) K. Huber


	Notizen zur Sprache des Quattrocento

