**Zeitschrift:** Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

**Band:** 6 (1941-1942)

Artikel: L'Année Ecclésiastique : essai dialectologique et folkloristique

Autor: Tagmann, Erwin

**DOI:** https://doi.org/10.5169/seals-8414

# Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

### **Conditions d'utilisation**

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

#### Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

**Download PDF: 22.10.2025** 

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

# L'Année Ecclésiastique

Essai dialectologique et folkloristique

Le présent essai tentera de mettre en lumière les relations entre les fêtes religieuses, le patois et le folklore de la région limitrophe des patois francoprovençaux et alémaniques du Haut-Valais. Il se base sur des enquêtes faites dans les villages de Miège (Mi.), Venthône (Ve.), Chandolin (Chand.), Salquenen (Salq.) et Varone (Var.) au cours de l'été 1941. Je tiens à remercier sincèrement M. André Burger, prof. à l'Université de Neuchâtel, qui avait eu l'obligeance d'apporter au texte les retouches stylistiques nécessaires.

Je tacherai de passer en revue l'année ecclésiastique selon l'ordre des grandes fêtes de l'église catholique.

Pour le paysan valaisan l'année est remplie de labeurs. De janvier en décembre il travaille dans les vignes, les prés et les champs. Il répare les bisses (canaux d'irrigation), et arrose ses propriétés; il est occupé à l'étable, au village et aux mayens; il fait du bois dans la forêt. Dans cette série continue de travaux interviennent les fêtes religieuses. Ce sont des jours de recueillement, de repos et de réjouissances. Jadis, le nombre des fêtes était plus grand. Beaucoup ont été abolies. Ce fait est dù à la lutte de plus en plus intense pour l'existence, mais aussi à une certaine décadence du sentiment religieux.

Les fêtes les plus enracinées dans la conscience chrétienne sont Noël et Pâques, autour desquelles se groupent la plupart des autres fêtes du calendrier ecclésiastique.

### I. Le Cycle de Noël

Cette série de fêtes commence par l'Avent et se termine par la veille du Dimanche de « Septuagésime ». L'Année ecclésiastique elle-même commence par l'Avent: l'aváη, avá. Cette fête revêt un caractère purement clérical. Pendant ces quatre semaines, à Venthône, on observait jadis le jeûne: zúña le mercredi, le vendredi et le samedi. A Miège, on fait encore jeûne le mercredi et le vendredi: ũ fẹi žūnne lo dimękro e divę́ndro.

La Saint-Nicolas n'est pas fêtée comme elle l'est en Suisse alémanique.

Par contre, le jour de l'Immaculée (8 décembre): notra dàmma devan tsalénde (Chand.), de fróuetag (Var.) a plus d'importance. A Varone, ce jour-là, les femmes se communient. A Venthône, les membres de la confrérie de la Chandeleur: la konfrari de la tsandelóuža font au curé leur offrande, d'au moins 20 cts. par membre pour des messes dites au bénéfice des confrères morts. L'offrand s'agenouille aux pieds de la statue de la Vierge en tenant une chandelle allumée. A Miège, dès ce jour-là, il n'est plus permis de traverser les champs avec des chars, les semailles étant faites. On appelle cette défense le rite d i šútye 'la défense de sortir'.

La Veille de Noël (24 déc.): la vête de tsalénde (Mi., Ve.), vêle de tsalénde (Chand.) est particulièrement solennelle. Pendant la journée, on jeunait autrefois jusqu'à 5 heures (Var.), ou 6 heures (Ve.) du soir. A Miège, le jeune est encore observé par ceux qui vont se confesser ce jour-là. Vers 6 h., on prend à Venthône un bon souper: bona sinna auquel on invite des parents. On achète pour ce souper des torches: una rengite sg. 'une espèce de pâtisserie en forme de couronne tressée'. Jadis, on servait des krotélle, sg. una krotélla, 'une pâtisserie en forme de coussin': kušinét. A Chandolin, on fait encore des crèpes: krovélle qu'on mange avec des châtaignes: tsaváñe et du raisin. A Miège, on sert des rengite (> -iye) avec des tsatáñe, de la crème fouettée: krāmma, et du chocolat ou du vin chaud: vin tsát, qu'on prend aussi à la sortie de la messe de minuit.

A Venthône, on sonne les cloches de 10 h. à minuit, soit de 10 h. à 11 h. le grand bourdon seul et de 11 h. à minuit toutes les cloches: lež âtre klyǫše. A Varone, on sonne de 10 h. à minuit, et on appelle cette sonnerie s' ûnnəršlå: une cloche est sonnée sans interruption, toutes les autres cloches par inter-

mittence. Ce carillon s'appelle aussi s' krippəléiri. A Miège, on sonne dès 11 h., d'abord le carillon, ensuite seule la grousa kloše. A Chandolin, on sonne également dès 11 h. La sonnerie commence par un branle pour le juge: le tsahelán, qui avait donné préalablement à manger et à boire aux deux marguilliers: marluri. Vers minuit, tout le monde, grands et petits, va à la messe de minuit: la mèsa de la myenéit (Ve., Mi.), mèssa du nit (Chand.). L'église est illuminée de beaucoup de chandelles: tsandîle. A Chandolin, la famille du procureur de l'église est chargée de la décoration de l'église. Sur l'autel mineur, à droite, on arrange la crèche: k' zriptə (Var.), arăžyè le pupō žézu, lo bríšet avec le pupő žézus (Mi.). Jadis, on croyait que des trésors cachés apparaissaient pendant l'élévation de la messe. Quiconque se trouvait à l'endroit du trésor pouvait s'en emparer. Au *se de* la šéya (Rocher de la Seya) deux vieillards auraient trouvé pendant la messe de minuit un trésor caché dans la montagne. Ils le mirent dans les pans de leurs habits, mais lorsqu'ils sortirent de la montagne, celle-ci se referma brusquement derrière eux,



happant les pans de leurs habits avec le trésor (Chand.). Beaucoup de Miézards remontent après la messe de minuit à leurs mayens de Cordona, où ils gouvernent à cette époque le bétail. A la sortie de la messe, les garçons allument des feux d'artifice: fwe de béngal (Mi.). Pendant toute cette nuit, à partir de l'angélus (6 h. à Ve.), une lumière reste allumée dans chaque maison. Sans cette lumière, le petit Jésus ne pourrait pas trouver les enfants pour leur apporter les cadeaux (Ve.). Avant qu'on eût l'électricité, on allumait des lampes à pétrole, en étain ou en tôle, appelées, les plus grandes: pètrollūza et les plus petites: pétrollŭzi (Var.). Dessin!

Antérieurement, on remplissait la lūza d'huile de noix: outo de nivî (Mi. Ve.), nússēl (Var.). A Miège, et à Venthône, on appelle une telle lampe: una kašúla; ũ mẹrlệt (Chand. Ve.); una lámpye (Ve.). On allumait aussi un morceau de bois gras: una téya (Ve.). Cf. l'allemand 'Kienspan'. Noël est aussi une fète pour les enfants; ils reçoivent les cadeaux que leur apporte le Petit Jésus: pupõ žézu(s) (Mi. Ve.), pupõ žézu (Chand.), qui va de maison en maison avec son petit âne: le buriko de pupõ žę̃zus (Mi. Ve.), bū́riko (Chand.). Pour que l'Enfant Jésus passe chez eux, les enfants mettent devant les fenêtres des boîtes: bwéte remplies de son: le krósse (Ve.), de foin et de sel pour le bourriquet. A Miège et à Chandolin, les enfants mettent le son dans des souliers qu'ils posent à côté de leurs lits. Les petits enfants sont couchés avant la messe de minuit. Leurs mères arrangent entre temps les cadeaux sur une table. C'est en général après la messe que les enfants les reçoivent. C'étaient autrefois des habits, parfois aussi des jouets, par exemple une petite musique à bouche: una orgétta, un sifflet: un sublyèt, une petite flûte: una flyúła (Ve.), une trompette: una trumpétta (Mi.), et des fruits: des noisettes: dež óloñe, des bonbons: karamélle (Ve.), le trešétte (Mi.). Dans certaines familles de Venthône, quelqu'un sonnait une petite cloche: kampάηna, quand les enfants attendaient l'arrivée de l'Enfant Jésus. C'était la clochette du bourriquet! Puis, une main lançait des noix et des noisettes par la porte entr'ouverte dans la chambre, et les enfants se jetaient dessus.

A Salquenen, le 24 déc., après 5 h. du soir, les garçons traversent le village en faisant du vacarme avec des sonnailles:  $tri\chi l \vartheta$  et des clochettes:  $s\'ell \vartheta$ . Autrefois, on passait par le village avec un âne, et les enfants lui offraient du foin dans des corbeilles. Aujourd'hui, on a dans beaucoup de familles l'arbre de Noël: l'abro de tsal'ende (Ve.), l'arb'ero de tsal'ende (Mi.), décoré de petites bougies: tsandel'ette, de pommes de pin:  $\~um$  barwel'et sg., etc. (Ve.).

Le Jour de Noël (25 déc.): le zor de tsalénde (Mi.) est une journée calme. Le matin on va à la messe de l'aurore: la mèssa de l'orôre (Mi. Ve.). Au dîner on mangeait à Venthône de pré-

férence des trippes: le trippe, et on y invitait aussi l'instituteur ou l'institutrice. Les enfants ont leur arbre de Noël à l'école ou à l'église.

Proverbe: tsalènde vérde, pàkye blántse (Ve.).

La St-Etienne (26 déc.): šęnt etyéno (Ve.). Ce jour-là, a lieu dans la maison communale de Venthône le repas officiel des chantres de l'église: la šōye di tsánter 'repas des ch.'. A midi, on sert du fromage grillé: rùti de fromázo 'rôti de fr.', ou de la râclette: una rašáye de fromázo, una rútya (> -č-) avec du vin. Le soir, on mange du rôti de veau: rùti de véi ou de mouton: de fâya avec du bon vin: avwè de bon vin. Cette petite fête est une récompense pour les services rendus par le chœur à l'église et à la commune.

La St-Sylvestre (31 déc.): la šę silvę́str (Mi.), silvę́štər (Var.) passe en général presqu'inaperçue. On ne veille pas dans les villages et on ne sonne pas les cloches à minuit comme on le fait dans la Suisse alémanique. Dans certaines familles de Venthône on prend des rengite avec du vin chaud. Autrefois, quelquesuns qui savaient chanter ou jouer du violon, passaient devant la maison du président de la commune et devant la cure, y chantaient et jouaient et souhaitaient la bonne année. A Salquenen, les chantres traversent à minuit le village et chantent. En retour, ils reçoivent de la commune du vin chaud: dr wårm wī.

Le Nouvel An: novei áη (Mi.), nīw yắr (Var.). Les parents se rendent mutuellement visite pour se souhaiter une bonne année: bọn àn e lonzi vyá 'longue vie' (Ve.), bọn zór, bọn nòvei án 'bon jour', etc. (Mi.). Les petits-enfants vont voir leurs grands-parents, les filleuls leurs parrains et marraines: paréĩn e maréinna et leur disent: bỗn zọr e bọn án (Chand.); yo vo šuéto ũ bọn novei án, bọna šénda ('santé'), lonzi vyá e le paradèt ễ l'átre 'et le paradis en l'autre monde' (Mi.). Les enfants reçoivent en récompense de petites pièces d'argent. Les parrains en veulent aux enfants qui ne leur ont pas souhaité la bonne année: t'a pa šuẹtá lo novei án!!

Les douze premiers jours de janvier indiquent le temps qu'il fera au cours des 12 mois de la nouvelle année: le doze prumyèr zor de l'án komándo l'án (Ve.).

L'Epiphanie (6 janvier): le trei rwé (Mi. Ve.), le rwé (Chand.), zôr dị rwé (Mi.), trì χénigə (Var.). C'est la fête de la circoncision de Jésus. On félicite ceux qui s'appellent Melchior: mélkyōr (Ve.), Gaspard ou Balthazar: báltazàr (Ve.), bọna féita, gàšpār (Mi.). La crèche avec les 3 mages: le trei rwé (Mi.) reste exposée à l'église jusqu'à ce jour-là. A Chandolin, on envoie parfois, par plaisanterie, des enfants, auxquels on donne du foin, à la recherche des trois rois. A Salquenen, jadis, des garçons se travestissaient en mages, l'un noir, l'autre jaune et le troisième blanc. Ils portaient une étoile et chantaient devant les maisons. On leur donnait de petits cadeaux.

La Chandeleur (2 février): la tsandelouža (Mi. Ve., Chand.), liaytmes (Var.). En langage clérical, c'est la fête de la Purification de la Vierge. C'est avant tout une fête pour les femmes. Naguère, le matin, avant la grand'messe, elles portaient des pains de bougie, des cierges entortillés: le tórteton (Ve.), lo tórtető (Mi.), ən wåksštoky (Var.) au maître autel. Les hommes étaient munis de simples chandelles: la tsandila (sg.) de la tsandelóuža (Ve.). tórtelon et tsandila y étaient bénis. Les tórteton sont en train de disparaître. A Miège, ceux qui veulent se marier, sont assis ce jour-là au premier banc à l'église, et le ban est publié (ainsi qu'à la St-Jean (24 juin) et à la St-Maurice (22 sept.). A Chandolin ont lieu les prières de « 40 heures » pour réparer le mal qu'on fait au Carnaval. Ces heures de prières sont réparties par familles. Chacun doit y prendre part en priant pendant une heure à l'église. A Venthône, la Confrérie de la Chandeleur: konfrari de la tsandelóuža entre en fonction. Hommes et femmes peuvent y appartenir. Aux Vêpres: véipre, les confrères vont au rosaire: rožáiryou. Le curé a fait venir un prédicateur. Les chandelles bénites sont allumées pendant les vêpres. Après, on va à l'offrande. Hommes et femmes déposent chacun 20 cts., dans un bout de papier qui porte le nom de l'offrand, devant la statue de la Vierge. En retour, le curé dit une messe pour les confrères morts. On attribue, ou mieux, on attribuait à ces chandelles bénites de la Chandeleur des vertues particulières: Elles étaient une protection contre toute sorte de malheurs; par exemple avant l'inalpe, on laissait tomber quelques gouttes de

ces chandelles sur les cornes:  $le\ k \acute{\phi} rne$  des bêtes, ou sur les sonnailles:  $le\ \acute{s}on \acute{a}te$ . Cela devait protéger le bétail contre les accidents. On allume encore une chandelle bénite dans la maison d'un agonisant; jadis, on l'allumait aussi lorsqu'un orage dangereux éclatait (Chand.). Un  $torteto\eta$  était aussi allumé au moment que le curé arrivait avec le sacrement pour un agonisant (Salq.).

Dictons: griənį liəztmęs, wīsi óstərə (Var.). tsalènde vérde, pāke byántse (Ve.). l'orš lo zor de la tsandelóuža i kùka fűra de šom pèrtüe; ši fei béi, i šurte pá i dit ki unkór un ìver a perténdre: 'l'ours, le jour de la chandeleur, regarde hors de son trou; s'il fait beau, il ne sort pas et dit qu'il y a encore un hiver à attendre' (Mi.). še vìt a še vìrye l'ór, turn un àtre evér 'si on voit se tourner l'ours, revient un autre hiver' (Chand.). Le dernier ours qu'on avait vu à Chandolin, a été tué en 1858 à Ponchette. tsandelòuža pelóuža, prok de fàve e pommétte 'chandeleur poilue (c'est-à-dire, chargée de neige) assez de fèves et de pommes de terre' (Chand.). S'il neige à la Chandeleur, c'est signe, que l'hiver est bientôt passé, mais si, par contre, il fait beau, l'hiver reprend de nouveau.

# H. Le Cycle de Pâques

Il commence au dimanche de Septuagésime, et son début est marqué par

Le Carnaval: kárnaval. On entend par Carnaval, au sens restreint, surtout les derniers jours avant le Carème. Le Carème étant jadis beaucoup plus strictement observé, les jours de Carnaval avaient une signification plus profonde qu'aujourd'hui. Ces jours-là, on pouvait encore une fois faire bonne chère avant les privations du Carème. On mangeait copieusement et se régalait en prévision des jours maigres. Les réjouissances et la folie humaine battaient leur plein. še on n'a de tsèr po kárnaval, on n'a ryèn tọ l'áñ (Ve.). On mangeait de la viande tant qu'on pouvait.

Le jeudi gras: dizù grá (Mi., Ve., Chand.), fèisə dóñstag (Var.) ouvre le Carnayal. Les mascarades commencent. Les

masques: le máške (Mi., Ve.), máske (Chand.) traversent les villages. Ils portent la véžyèri (Ve.), la vìzyére (Chand.), una vìzazyére (Mi.) sur le visage. Les kóukler (Mi., Ve.: de l'all. 'Gaukler'), à Louèche les géüklər, des masques effrayants qui intrigaient, représentaient de petites scènes comiques. Dans le Val de Conches, les ménagères font des χrúχtlə (connues aussi à Varone), une pâtisserie croquante, coutume disparue dans la Contrée de Sierre. Cf. plus haut: krotélle.

La Quinquagésime: le dimènzi de kenkažezime (dimanche avant le mardi gras) il y avait autrefois bal au village: le bal du vilázo u komún (maison communale). Les vieux allaient aussi à ce bal. Chacun y portait sa channe: tsàna de karteró (1 quarteron = 3 litres). Celui qui ne possédait pas de channe, apportait un seillon: šéyon (Mi.). Le lundi du Carnaval, il y a, à Sierre, un marché au bétail, la foire de Carnaval: la fire de kárnaval (Mi.).

C'est le Mardi gras: lo zor de kárnaval (Ve.), kárnaval (Chand.) que le Carnaval atteint son comble. Il y a toute sorte de réjouissances por la bóulye 'pour le ventre' (Ve.). Jadis, les jeunes gens se réunissaient dans une grande chambre où ils ne dérangeaient pas les vieux, et dansaient d'après les rythmes d'une musique à bouche: ũ rebét (Chand.). On représentait aussi de petites scènes comiques: ũ zwá 'un jeu'. Vers le soir, les enfants criaient dans les rues: kàrnaval y et mốr. n'alện l'enterrá. Alors ils creusaient un trou: ũ klyót, en dehors du village et à distance de l'église (!), dans lequel ils enterraient un vieux costume d'un masqué. La cérémonie terminée, ils chantaient: kàrnaval y et mốr, y et enterrá.

A minuit précise, le Carnaval et toutes les réjouissances sont terminés.

Le Carême: la karîme commence par les Cendres (mercredi des Cendres): le síndre (Mi., Ve.), le šíndre (Chand.). Tout le monde va à la grand'messe, après laquelle les paroissiens passent devant la table sainte: la šente tábla au pied de l'autel, où le prêtre leur distribue le síndre šu la téita ('tête') en forme de croix, geste accompagné des paroles: memento homo quia pulvis es et in pulvere reverteris. A Varone, le prêtre brûle des

rameaux du Dimanche des Rameaux précédent et en distribue les cendres.

Mais comme beaucoup de ces vieilles coutumes se perdent, le Carême n'a plus toute sa valeur d'autrefois. Les fidèles ne l'observent plus rigoureusement. Ils prennent des libertés et se permettent des dérogations à la règle. Ainsi le dimanche après les Cendres, c'est-à-dire à la Quadragésime, le premier dimanche du Carême, qu'on appelle même la dimènzi grása à Venthône, on peut manger encore les restes de viande, et même de la crème fouettée. Ceux qui prennent le Carême au sérieux, suspendent la viande qu'ils ne sont pas arrivés à manger avant les Cendres, dans la cheminée pour la faire sécher: setyè a la bórnye (Ve).

Ce « dimanche gras », à Venthône, quelques adultes se masquaient, pourtant sans porter des vìzyệre. Ils appliquaient de la poudre ou du charbon sur leurs visages et se couvraient la tête d'un mouchoir: ũ móćyour, pour qu'on ne les reconnût pas facilement. Ainsi ils passaient par le village, après les vêpres. Dans une brente: una brentétta ils avaient de la crème fouettée: kràmma fwetâye qu'ils distribuaient sur place à qui en voulait.

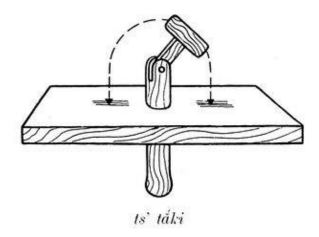
La Mi-Carême (la St-Joseph): lo zor de šen žózet (Mi.), šen žozét (Chand.) était dans la Contrée de Sierre la fête de printemps. S'il faisait beau temps, on mettait pour la première fois le chapeau de paille: tsapei de páti. Les habitants de Chandolin, qui séjournent à cette époque-là à Sierre, y représentent une comédie qu'ils ont étudiée pendant l'hiver. St-Joseph est le patron des domestiques, et sa fête était autrefois aussi la feita de domestiko e de širvénte 'servantes'. Ce jour-là, les domestiques et les servantes changeaient de place, s'ils n'étaient plus contents de leur patron, à moins qu'ils ne fussent euxmêmes congédiés. Sinon, leur patron les rengageait pour une autre année. On appelait cela: refeire lo martyá (> -čya) 'refaire le marché'. Les domestiques engagés à nouveau devaient rester dans leur place jusqu'à la prochaine St-Joseph. S'ils voulaient la quitter avant ce terme, le patron ne leur devait aucun gage. Ce jour-là, les domestiques allaient en promenade à Bramois ou au bal à Sion.

La Semaine Sainte: la šęnte šenánna; šenànna de la pašyón (Mi.), šęnte šenáña (Chand.). Elle commence par

Les Rameaux: dimènzi de rámo (Mi., Ve.), zor di rámo (Mi.), ramoléire, ramoligwe (Chand.). La veille des Rameaux, les garcons vont chercher des branches de genièvre: bro di zenivro (Chand.), di pálmə (Var.). Le dimanche, les garçons portent ces rameaux en fagots: fasínna de zenivro (Mi.) à l'église au maître autel, où le prêtre les bénit avant la messe (Mi., Var.). A Varone, le prêtre et le sacristain, le premier un rameau à la main, le second portant le crucifix, sortent de l'église, dont la porte est fermée en dedans. Ensuite, le prêtre frappe avec la crosse du crucifix à la porte de l'église, qu'on rouvre du dedans, et prêtre et sacristain rentrent dans l'église. Après le culte, chaque paroissien rapporte une branche de genièvre bénit: zenīvro béni (Ve.) à la maison. Ces rameaux sont suspendus dans un coin de la chambre, derrière le crucifix: krusifi (Ve.). On leur attribue des vertues protectrices: on croit qu'ils protègent la maison du feu. On en brûle une branchette à l'étable pour que le bétail soit protégé contre des maux causés par de mauvais animaux, comme par exemple la belette: la motelétta, qu'on craint dans les étables. « On ne doit pas déranger les belettes parce qu'elles se vengent en mordant les vaches » (Ve.). Lorsqu'une vache est malade, on pile dans un mortier une branchette de rameau bénit qu'on mélange avec du sel et du son, et on fait manger cela au bétail. Aux Rameaux de l'année suivante, on brûle les vieux rameaux dans la chambre. « On ne doit pas les jeter ».

Le Jeudi-Saint: le šęn dizú (Mi., Ve., Chand.), grìa dónštag (Var.). Le «très saint »: le trè sę́ est exposé au sépulcre: sępúlkre (Ve.). Depuis le gloria de la grand'messe du jeudi jusqu'au gloria du Samedi-Saint on ne sonne plus les cloches, ni ne joue de l'orgue. Les cloches sont remplacées par les crécelles: la rošę́lla (Mi., Ve.), le rušę́lle (Chand.). Du Jeudi-Saint au Samedi-Saint les garçons servant à la messe: le dou rušętóu (Ve.), šęrvityou (a) mę́šša (Chand.) ou le marguillier: le margutę́ (Ve.) traversent le village avec la rošę́lla et annoncent les offices: à midi; l'angélus: l'áželus, et l'àvę márya. Les gens leur donnent en récompense de petits cadeaux: de l'argent, des œufs: lež ùš de pákye

'les œufs de Pâques', etc. La sonnette de messe: la kampánna (Ve.) est remplacée par une espèce de marteau en bois: le klaklyák (Ve.), ts' táki (Eischoll, sur Rarogne), deux onomatopées. Dessin:



Le Jeudi-Saint commencent l'adoration: l'ádorašyǫ̃ (Chand.) et les prières des 40 heures: de kàrant oure (Ve.) consécutives, durant jusqu'au samedi. Chaque ménage doit prier son heure: preyè l'oura (Ve.) fixée sur une liste: tabélla (Ve.) à l'église: l'ilíže.

Le Vendredi-Saint: le šęn divę́ndro (Ve.), šęη divę́indro (Chand.), divę̀ndro šę́η (Mi.). Bien qu'il y ait grand'messe sans orgue: ǫ́rga, c'est un jour ouvrable. Jadis, il y avait à l'église le Saint Sépulcre: šę̃ sępúlkre (Ve.). Déjà le Jeudi-Saint, au gloria, le prêtre portait le Saint Sacrement du maître autel à la sacristie: sakrišti (Ve.), et le Vendredi-Saint, il le déposait au pied du Saint Sépulcre. A Venthône, le Sépulcre, peint sur une planche, était gardé par deux figures humaines endormies: le gárde ou le zwir 'les juifs', rappelant ceux qui, tout en gardant la tombe du Christ, s'étaient endormis. Vers 3 h. de l'aprèsmidi, il y en a qui vont baiser la croix à l'église: bižyę la krwi (Chand.).

Le Samedi-Saint: le šęn dišándo (Ve.), le dišàndo šę́η (Mi.). A Varone, on allume, le matin, devant l'église, le feu nouveau: z' όštərfīr 'le feu de Pâques', en battant un silex. A ce moment-là, tous les cierges dans l'église sont éteints. Le prêtre allume au feu de Pâques bénit trois nouveaux cierges, qui sont placés: le

premier, appelé le «lumen Christi», à l'entrée de l'église; le second au milieu de l'église, et le troisième dans le chœur. A ce troisième cierge il allume le cierge de Pâques, symbole de la résurrection. Cinq graines d'encens sont fixées, en forme de croix, dans ce cierge. Ensuite, le procureur de l'église rallume les autres cierges dans l'église à ce cierge de Pâques.

Le charbon bénit du feu de Pâques a des vertues protectrices. Pilé et mélangé avec du son et du sel, on le fait avaler au bétail malade (Chand.). Le prêtre bénit l'eau baptismale dont il se servira entre Pâques et la Pentecôte. Au gloria, à 9 h., le ciboire: šibwàre (Ve.) avec le Saint Sacrement est remis sur l'autel. Le soir, on prie le chapelet: tsapelét à la sacristie, et on va se confesser: kōfęššá ou feire le pákye 'faire les Pâques' (Ve.). A la tombée de la nuit, on célèbre la résurrection: rezureksyó (Ve.).

Le Dimanche de Pâques: dimènzi de pâke (Mi., Ve.), pâkye (Ve.), la dimènzi de pâfwe (Chand.). Jadis, on observait le jeûne pendant la Semaine Sainte. Alors, le dimanche de Pâques, on se régalait en mangeant beaucoup de viande. Déjà au déjeuner, on prenait una šùppa de tsér 'une soupe de « chair » = à la viande' (Ve.). Dans la Contrée de Sierre, on n'a pas l'habitude de donner aux enfants des œufs de Pâques.

Le Dimanche de Quasimodo (1er dimanche après Pâques): lo dimènzi du kazimodo (Mi.), kazimodo (Ve.), le dimènzi di mákiño (Ve.). u mákiño di béixye (Ve.) est un marchand de bétail. Le paysan n'aime pas ces mákiño di béixye parce qu'il a toujours l'impression d'être leur dupe. Par dérision on appelle mákiño les paroissiens qui vont se confesser seulement le dimanche après Pâques, tandis que dans la règle, on se confesse le Samedi-Saint.

Tous les soirs durant le mois de mai on prie à l'église le chapelet. C'est le mì de mái 'le mois de mai' (Ve., Mi., Chand.), ou le tsápelet de mì de mái ou encore le tsápelet deve lo tár 'le chapelet vers le tard', c'est-à-dire, le soir. (Cf. Maiandacht, en all.)

Le jour de la Sainte-Croix (3 mai).

Dicton: *ši plyùt a šènte krivi*, *tọ l'àn va en deri* 's'il pleut le jour de la Sainte-Croix, toute l'année va en arrière, sera mauvaise' (Mi.).

Les Rogations: le rogę(i)žǫ́ (Ve.), dimènzi di rogasyǫ̃η (Mi.), la šęnàηna de rogasyǫ́ (Mi.), regęzǫ́η (Chand.). Le lundi: lo dilún, le mardi: lo dimār et le mercredi: lo dimę́rkro (Ve.) avant l'Ascension, les villageois vont en procession: prǫ́sę̄syǫ̃ (Mi., Ve.) à travers les champs et les vignes, en portant les reliques: le relikę pour bénir la terre: po benìgre la terra (Chand.). Le prètre, vêtu de la štǫ́la, et le sacristain: sakrištá (Ve.) avec le gonfanon: lo kǫ́fanǫ̃ (Ve.) vont en tête. Près des oratoires et des croix, le prètre donne la bénédiction aux champs. A la croix terminus tout le monde s'agenouille et dit cinq « Pater ».

L'Ascension: l'àsęsyḗ(η) (Mi., Ve., Chand.), úffårt (Var.). Dicton: ši plùt lo zor de l'àsęsyḗ, i puret le mọi e le mwátsē 's'il pleut à l'Ascension, pourrit la grosse meule (de foin, de blé) et la petite meule (de foin, de blé) (Ve.).

La Penlecôte: la pentekôtte (Vc.), pentekôte (Chand.). Dicton: ši plyùt a la pentekôtte, tọ l'àn degôtte 's'il pleut à la Pentecôte, il pleut toute l'année' (Mi.).

C'est par le samedi après la Pentecôte que se termine le cycle de Pâques: « expirat post nonam ».

### III. Les autres fêtes religieuses générales

La Trinité (le dimanche après la Pentecôte): la trinitá (Ve.), dimènzi de la trinitá (Mi.), trinité (Chand.).

La Fête-Dieu: feita dyú (Mi., Ve.), feiða dyú (Chand.), hér-gotštag (Salq., Var.). C'est peut-être la fête la plus populaire de l'église catholique. La veille, à Chandolin, les tambours: tambûre et les fifres: fļúta jouent la retraite: la retrite, et l'on tire des coups de mortier: û pétar (sg.). Le matin de la Fête-Dieu, on bat la diane: le revéļ (Chand.) et on tire des coups de pétar. Les soldats et les jeunes filles préparent les reposoirs: la tsape-létta, sg. (Chand.), û repožwár (Ve.), lež ótel o villázo (Mi.), 5 à Venthône, 3 à Miège, pour chaque quartier. Toutes les maisons qui donnent sur les rues par lesquelles la procession passe, sont décorées de branches vertes et de petits drapeaux. La procession déploie toutes les pompes solennelles de l'église. L'ordre de la procession est à peu près le même dans tous nos villages.

A Miège: En tête marche un sapeur: lo sápọur, sapọr (Ve.), 2 šápūr (Chand.), en habit rouge: abi rǫzo, vêtu d'un tablier blanc et d'un schako, la hache: la bárda sur l'épaule. Suit un peloton de soldats: le šùdár (Ve.), le soldá (Mi.). Puis viennent les porteurs des gonfanons; les petites filles: lež ánze les anges (Ve.), vêtues en blanc; les jeunes filles; les chantres: le tsánter; les prieurs: le priour ki pùrtǫ la tsandila (Mi.), lo priou (Ve., sg.); le curé: l'enkurá sous le dais: lo pâto, portant l'ostensoir: le treséη qui renferme l'hostie: l'ostiya (Ve.), l'ostia (Mi.), le bọn dyú (Ve.). Les porteurs du dais, du gonfanon et de la croix s'appellent: le porta vertú. Des deux côtés du dais vont les serviteurs de messe: le šèrvityou de méšša (Ve.), brandissant l'encensoir: l'éseη 'l'encens' (Mi., Ve.). Enfin, c'est le long cortège des garçons, des hommes et des femmes.

L'après-midi et le soir, il y a toute sorte de réjouissances: réunion à la maison communale, dîner en commun des soldats actifs (Ve.), bal (dâsyé 'danser'), etc.

La St-Jean (24 juin): šęĩn zọáη (Chand.), šęn dyấ (Mi.). Encore de nos jours, on allume ce jour-là, des feux de joie: ũm bất, sg. (Ve.), le bấ de la šęῖ zọáη (Chand.), mais cette coutume n'est plus générale et se perd de plus en plus (Chand.).

La St-Pierre et Paul (29 juin): šempiro (Mi., Ve., Chand.) est une fête chômée. Jadis, on allumait aussi à la St-Pierre des feux: de bât (Mi., Ve.). Ceci se pratique encore à la montagne.

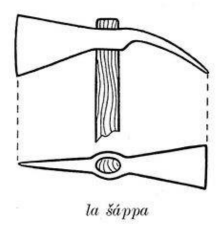
L'Assomption (15 août): la feita d'ou (Mi., Ve.), feiva d'o (Chand.), frouetag ou ts'mitoigstu 'à la mi-août' (Var.).

A Venthône, les bourgeois se réunissent dans la maison communale. On leur présente les comptes de la Grande Bourgeoisie: le konto de la kontrá (= les 5 communes au-dessus de Sierre: Miège, Veyras, Venthône, Mollens et Randogne) ou de la korporasyó de ces 5 communes. On sert du vin de la bourgeoisie. La veille, le vacher: le grou vílīr de la montagne et le procureur de la montagne: le prekuryóu font la quête au village, et tous ceux qui ont du bétail à la montagne sont contraints de donner quelque chose: du vin, de l'argent, etc. pour que le personnel de la montagne puisse fêter la mi-août. A Miège, une partie du personnel de la montagne descendait au village pour se réunir à la mai-

son communale aux autres bourgeois qui y étaient tous conviés à un repas frugal: du pain et du fromage avec du vin. A Chandolin, la veille, les ménagères faisaient autrefois des  $kro\vartheta\acute{p}lle$ . Aujourd'hui, on prend la râclette:  $la\ ro\vartheta y\acute{a}$  en famille. Les pâtres à la montagne ont aussi leur petite fête. Les propriétaires de la «reine de combat» et de la «reine de lait» sont tenus de leur fournir du chocolat et du pain blanc. Il y a des villageois qui se rendent ce jour-là à la montagne pour examiner leur bétail. Jadis, le second mesurage du lait avait lieu le 15 août. Aujourd'hui, on mesure le lait chaque jour.

La St-Théodule (16 août): (lo) sen tyudélo (Mi., Ve., Chand.), tsantyodəl (Var.). Saint-Théodule, le premier évêque du Valais, est son patron. Sa fête était jadis célébrée dans tout le Valais, mais elle a été abolie. A Salquenen et à Varone, on l'a renvoyée au dimanche après le 16 août. La population campagnarde du Valais a vu de mauvais œil cette abolition, puisque le Saint est aussi le patron des vignerons. On croyait que les vignes donneraient moins de raisin, une fois la fête abolie. D'après la légende, le saint aurait béni un tonneau de vin, qui dès lors ne tarissait plus. St-Théodule est représenté avec deux attributs: un petit baril de vin et une cloche. Le jour de sa fête, on coupait quelques ceps de vigne ou même une grappe déjà mûre qu'on suspendait à l'autel. A Chandolin, on suspendait les ceps ou la grappe à la main de la statue du saint. Ce jour-là, les femmes allaient boire un verre à la maison communale. A Venthône, on suspendait des ceps même à la cloche de St-Théodule, la 2° cloche de l'église. « Lorsqu'une tempête éclatait, on sonnait cette cloche de St-Théodule, et la tempète se calmait aussitôt. »

La Nativité de la Vierge (8 sept.): noutra dàmma de korbétte 'notre Dame des corbeilles' (Ve.), notre dàmme de korbétte (Chand.), noutre dámma (Mi.). Sil'on trouvait ce jour-là des grappes déjà mûres, on les rapportait à la maison dans de petites corbeilles (Ve.). Ce jour s'appelle à Chandolin aussi: notre dàmma de katse-šáppa 'de cache pioche'. La šáppa (= pioche, voir le dessin) est l'instrument dont le paysan se sert pour ouvrir des brèches dans les bisses et pour creuser de petites rigoles dans les prés pendant qu'il les arrose. Or, depuis le 8 sept. on n'arrose plus



de façon régulière et ordonnée. On cache la šáppa. L'irrigation n'est plus réglée et surveillée par le garde des bisses. Chacun peut arroser librement, et, en général, on n'arrose plus du tout.

Le Jeûne Fédéral: zóune féderal (Ve.), lo zūne federál (Mi.), la
feiða federála (Chand.). A Chandolin, des prières sont dites pendant 10 heures réparties parmi
les villageois.

La Fêle du Saint Rosaire (le 1er dimanche d'octobre): dimènzi de rožéiryo (Ve.), feita du šẽ rožéiryo (Mi.), feiða du rožéiryo (Chand.). Pendant tout le mois d'octobre: (à Venthône renvoyé à novembre à cause des vendanges en octobre) on récite le chapelet du soir.

Christ-Roi (le dernier dimanche d'octobre): krište rwé (Mi.). En relation avec cette fête, célébrée pour la 1<sup>re</sup> fois en 1926, une statue gigantesque du Christ fut érigée en dessus de Lens, sur Sion. Ce jour-là, un culte a lieu à cet endroit.

La Toussaint (1er novembre): tọ le šéη; tọ le šế (Ve., Chand.), tọ le šéη (Mi.). La veille de la Toussaint, on arrange les tombes: la tómba, sg. (Mi., Ve., Chand.) au cimetière: šemityéro (Ve.). On y met de la mousse: móffa (Mi., Ve., Chand.) et des pots de fleurs: de flóur, des fleurs tardives ou des couronnes: koróna, sg. (Ve.). Certains allument, la veille, des lumières sur les tombes. On place aussi de petites lampes dans l'ossuaire: l'ātre mónde 'l'autre monde' (Ve.). A la Toussaint, on célèbre la messe des morts: la véipre di mór (Ve.). Les paroissiens vont en procession au cimetière, où l'office des morts est récité.

Les Trépassés (2 novembre): totežárme (Ve.), totežárme (Chand.) 'toutes les âmes'; zor di mốr, le londemàn de tolešén (Mi.). Le matin, le prêtre dit la grand'messe des morts: la mèšša po le pourez árme 'pour les pauvres âmes' (Ve.), mèšša dou rekwyém (Mi.). Puis, on va en procession au cimetière, où a lieu la bénédiction des tombes. Ensuite, on va à l'offrande pour le salut des morts. Le 2 novembre, les pauvres âmes des morts

rentrent dans les maisons de leurs familles. Il faut qu'il y ait dans les cuisines, ce jour-là, de l'eau et du bois pour les pauvres âmes. Celles-ci restent dans les maisons jusqu'à la St-Hilaire (14 janvier): *šęn aléiryo* (Ve.).

La Saint-Hilaire est aussi une fête des morts, puisque, ce jourlà, les pauvres âmes doivent quitter les maisons d'habitation et retourner aux champs (Chand.), ou aux glaciers: le mǫr vǫ o lášyęr (Ve.), où elles doivent souffrir des peines: pọr šufrì le pẹ́nne. La veille du 14 janvier, on sonne les cloches, comme pour un enterrement, et le matin du 14 janvier le prêtre dit la messe des morts.

# IV. Les fêtes patronales

# 1º A Venthône

La Saint-Sébastien (20 janvier): šęmbaštyáη, šę šubaštyá. Il y avait à Venthône la Société Saint Sébastien: la šęnto baštyáη. Les sociétaires portaient des uniformes qu'ils fussent militaires ou non. La célébration de la fête avait été renvoyée au 30 avril, car le 20 janvier il y avait encore trop de neige. L'après-midi, les sociétaires se réunissaient pour festoyer joyeusement, en buvant le vin des vignes que possédait la société. Celle-ci est devenue une simple société de tir.

# 2º A Miège

La Sainte-Barbe (4 décembre): lo zor de sente barbe. Si la fête ne tombe pas sur un dimanche, les curés des environs affluent à Miège. Le soir, la fanfare du village leur donne un concert.

### 3º A Chandolin

La Sainte-Barbe. Comme les habitants de Chandolin se trouvent le 4 décembre à Sierre (changement de domicile annuel, réglé par la saison et les travaux de campagne!!) ils ont renvoyé la fête de leur patron au 21 juillet.

# 4º A Salquenen

Saint-Jean-Baptiste est patron de la paroisse, et l'église lui est dédiée. Sa fête a lieu le 29 août: Décollation de St-Jean-Bap-

tiste. Alors des pélerins affluent par centaines à Salquenen, où il y a eu un Hôpital-St-Jean, aussi attesté dans des documents.

### 5º A Varone

La Vierge est la patronne, et sa fête a lieu le jour de l'Annonciation de la Ste-Vierge, le 25 mars. C'est le χίτχρfę̀št.

Ce petit essai, tout en se bornant à une région très limitée, présente néanmoins un tableau assez bigarré et riche de coutumes et de croyances enracinées dans l'âme de la population campagnarde du Valais. Il ne veut être qu'une minime contribution à l'ensemble des recherches philologiques et folkloristiques si captivantes qui se poursuivent en terre romande, et conserver en même temps certains petits détails pittoresques, qu'il faut demander aux bons vieux de nos villages, et dont la jeune génération n'a souvent même plus le souvenir.

St-Gall.

Erwin Tagmann.