Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum
Band: 2 (1937)

Artikel: Wie Dantes Vers entstand

Autor: Spoerri, Theophil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-4582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-4582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wie Dantes Vers entstand

Meinem Lehrer, Prof. IK. Jaberg
zum 60, Geburtstag in dankbarer
Ergebenheit,

Ein Amerikaner verfiel neulich auf den Gedanken, eine Um-
frage dariiber anzustellen, welehes die schinste Stelle in Dantes
Werk sei. Was an den Antworten auffallt, die er von beinahe 400
Persinlichkeiten der alten und neven Well erhielt, ist ihre un-
glaubliche Mannigfaltigkeit. Wir greifen nur zwei heraus:
Mussolini hat einen laustischen Vers aus dem Abenteuer des
Odysseus gewihlt:

« Dei remi facemmo ali al folle volo. ., »

‘Die Ruder machten wir zu Fliigeln des tollen Fluges. ..’
(Inf. XXVI, 125)

Seine Biographin Margarita Sarfatti dagegen hat aus dem
Paradiso (XXIII) die Terzine herausgehoben, die aus den durch-
sichtigsten hellsten Klingen gesponnen zu sein scheint:

« Quale nei plenilunii sereni
Trivia ride tra le ninfe eterne. .. »

"Wie Luna in den heitren Vollmondstunden
Lacht bei den ewigen Nymphen. ..’
(Stephan George)

Welches aber ist der Vers, der die meisten Stimmen aufl sich
vereinigte 7 Nicht die leidenschaftlich bebenden Worte Iran-
cescas oder Ugolinos, noch der Heimwehgesang aus dem Purga-
torio, noch der gewaltige Ausklang, der die Sonne und Sterne
bewegende Liebe besingt; sie alle bliehen zuriick hinter einem
Vers aus dem dritten Gesang des Paradiso, in dessen weitem

24



370 Theophil Spoerri

Wellenschlag die ganze Friedens- und Gottes-Sehnsucht dieser
Zeit mitzuschwingen scheint:

« Im la Sua voelontate ¢ nostra pace:
EIl' & quel mare, al qual tutto si move...»

In Seinem Willen rubt unser Friede
Er ist das Meer, dem alles zustromt. . .0

Wenn wir alle diese und die andern Wunder der Danteschen
Poesie itherdenken, so iiberfallt uns cin Staunen vor der Kraft
cines solchen Dichters, zugleich aber die Verwunderung dariiber,
dall ithm zu seiner Zeit cin Versmall zur Verligung stand, das
diese unendlichen Maglichkeiten in sich barg — und um so mehr
wiichst unser Staunen. wenn wir die Tatsache beachten, dall der
Vers, der hier an der Schwelle der italienischen Literatur auf-
taucht, durch alle Jahrhunderte bis zum heutigen Tage unver-
indert der Grundvers blieh, in dem alle die Grollen thre ureigenste
Lebensmelodie gesungen haben — und was fiir Melodien! wenn
wir bloli an Petrarea, Ariost, Tasso und Leopardi denken. Und
um so auffallicer wird dieser Tathestand, wenn wir sehen, dall
im Nachbarlande Frankreich der gleiche Vers zuerst auch eine
so grofie Verbreitung findet. dali er «vers commun» heilit, dann
aber durch einen andern, den Alexandriner, fast villig verdriangt
wird,

Das mag unsere Aufmerksamkeit lenken auf die besondere
Struktur dieses Verses. Withrend der franzasische Zehnsilber, der
dem italienischen EMsilber entspricht, durchgehend nach der
vierten Silbe einen starken LEinschnitt hat, ist der Endeeasillabo
aus einem Gull und kann den ersten Hauptakzent auf der vierten
oder sechsten Silbe tragen. so dafl Verse mit steilem Anstieg
und langsamerem Abfall (a-minori-Verse) und solche mil lang-
samem Anstieg und steilerm Abfall (a-maiori-Verse) in freiem
Wechsel einander folgen. Auch sonst sind die reichsten Variatio-
nen maglich. Ein moderner Metriker hat ausgerechnet, wie viele
Kombinationen der italienische Elfsilber zulilt, er ist auf die
phantastische Zahl 828 gekommen. Ist es nicht als ob sich die
Gestalt und die Art des Italieners in seinem Grundvers spiegelte,
in dieser gedrungenen Iniirze, in dieser Beweglichkeit, in dieser



Wie Dantes Vers entstandd 371

wechselnden und starken Betonung? EU sic — saglt Dante im
De Vulgari Eloguentia (11.V) — endecasillabum  videtur esse
superbissimum carmen.

I

Und nun die Frage: Wie entstand dieser Vers? Wenn man zu
dem goldenen Buch des romanischen Philologen, zu Gribers
(rrundrifs, greifl, dann siehl man in Stengels Romanischer Vers-
lehre, wie problemaliseh die Situation ist. Es handell sich nichl
nur darum zu erklirven, wie diese besondere Zusammenstellung
von Silhen entstanden ist, sondern wie aus dem anliken silben-
messenden Versbau der moderne sinnbetonende, silbenwiigende
sich entwickelt. Stengel weild sich nicht anders zu helfen, als
den gespenstigen Saturnier aus der lateinischen Frihzeil heraul
zu beschwiren, den er zum Stammvater aller romanischen Verse
erkliart. Dieser Saturnier hal eine Zeitlang derart in den Kaplen
der Philologen gespukt, dall nach d"Ovidio’s grimmigem Wort
der gewdhnliche Mensch sehlielilich glauben mulite, die alten
Latemner, wenn sie gilinten oder niesten, es nieht anders hitlten
tun kénnen, als im saturnischen Rhvthmus,

Diesen und andern Klassischen Ableitungsversuchen gegeniiber
steht die Theorie von der volkstiimlichen Herkunft der modernen
Verse, die neuerdings wieder Paul Verrier in den gewichtigen
Béanden seines Vers francais (Paris 1931) verfochten hat. Nach
thm sind die Versformen die gleichen unterirdischen Wege
gegangen wie die Sprachformen, sie sind hinabgesunken in die
miindliche Uberlieferung des Volkes und haben sich dort weiter
entwickelt, bis sie wieder in spatern Jahrhunderten dureh
schriftliche Fixierung ins Licht der Geschichte traten und von
der kulturschaffenden Oberschicht zu neuem Leben erweekt
wurden, Dall das Volk zu allen Zeiten gesungen und getanzt
hat, das wird wohl niemand bezweileln. Zudem haben wir schon
aus den frithesten Jahrhunderten Zeugnisse, die auf spezifische
Formen der Volkspoesie hinweisen. Diese Theoric hat aber heule
unter den Gelehrten einen schweren Stand. Als o romantische
Utopie, an die heute niemand mehr glaube », bezeichnet sie
Philipp August Becker. Auch die germanische Forschung ist zur



a72 Theophil Spoerri

gleichen ablehnenden Haltung gelangl. So sagt John Meier in
seinem grundlegenden Werk Kunstlieder im Vollksmunde (Halle
1906): « Das Volk spiclt niemals eine fiihrende Rolle in der
geistigen Entwickelung: niemals werden von ihm schopferisch
neue Formen gefunden. . ., immer iibernimmt es von den hiheren
Standen Technik und Gehalt » — und H. Neumann spricht in
den Grundziigen der deutschen Volkskunde (Leipzig 1922) das
apodiktische Urteil aus: « Das Volk produziert nicht, es repro-
duziert. »

Solche extreme Formulierungen sind immer gefihrlich. Es
kinnte doch sein, dall die elementaren Formen und Motive der
Volkspoesie eine regulierende Wirkung aul die Kunstdichtung
ausgelibt hiitten, und zwar so, dall die volkstiimlichen Malle
den Dichter bewullt oder unbewulit in seinem Schaffen beein-
fluliten, und anderseits dall die Resonangz, die gewisse Dichtun-
gen im Volke gefunden hat, weil sie seinem Emplinden ent-
gegen kam, eine weitgehende Auslese bewirkten. Darum  gilt
es, sich nicht einseitig zu entscheiden fir Volksdichtung oder
Kunstpoesie, sondern liir das Zusammenspiel der verschiedenen
Schichlen ein immer wachsameres Ohr zu bekommen.

Aber das ist klar: weder von der klassisch-antiken noch von
der populiren Poesie aus linden wir cinen Zugang zum Vers
Dantes. Wo geht denn der Weg durch ?

Iis ist eine fiir die Wissenschaftsgeschichte hochst bedeutsame
Tatsache, dal} dieser Weg so spit entdeckt wurde, und dalB ro-
manlische Spekulation einerseits und antireligitses Ressentiment
anderseits den Blick der Forscher so getriibt hat, dall sie das
Zwischenglied nichlt sahen, das unmittelbar vor Augen liegt:
die liturgische Poesie des christlichen Mittelalters.

Auf diese Bahn geriet wie von ungefiihr am Ende des letzten
Jahrhunderts d'Ovidio, als ein harmloser Artikel iiber metrische
Fragen unversehens unter seinen Hinden anschwoll zu einem
monumentalen Essai: Sull'Origine det persi ilaliani (Giornale
stor. della lett. it. 1892; endgiiltige Fassung in Versificazione
romanza. Opere di Fr. d"Ovidio IX, Napoli 1952). Weder d'Ovidio
selber noch sein frith verstorbener Jiinger John Schmitt (La
melrica di Fra Jacopone, SM 1905, 513 ss.) haben die letzten



Wie Dantes Vers entstand 373

IKonsequenzen aus dieser Entdeckung gezogen, sondern der von
ithnen  unabhiingige  Altmeister der romanischen  Philologie
Philipp August Becker, der, frithere Ansiilze wieder aulnehmend,
in jiingster Zeit Schlag aul Schlag seine klassisch zu nennenden
Studien publiziert hat, unter denen vor allem hervorragl der
Salzburger Vortrag Vom christlichen Hymnus zum Minnegesang
(Hisl. Jahrb. d. Garres-Gesellsch. 52, 1ss5.) und die Abhandlung
Uber die Anfdnge der romanischen Verskunst (ZFSL 56, 257 ss.).
Was die DPosition Beckers in  besonderem Male wverstirkt,
ist nebst seiner fabelhaften Vertrautheit mit der christlichen
Hymnologic seine Verankerung in der mittellateinischen Philo-
logenschule, vor allem vertreten durch die Gesammellien A bhand-
lungen zur miltellateinischen Rhgthmik Wilhelm Meyers (Berlin
1905). In diesem Zusammenhange sei auch hingewicsen auf die
Sequenzenforschungen Jacques Handschins, auf die Martial-
studien H. Spankes und aul die synthetische Skizze Samuel
Singers: Die religiise Lyrik des Milteladfers (Bern 1933).

Hier ist nun in ihrer ganzen Breite und Linge die Briicke
sichibar, die von der antiken zur modernen Poesie fiihrt. In
der liturgischen Poesie des Mittelalters spielt sich vor unserem
Auge der ganze Vorgang ab, den die Gelehrten miihsam zu
rekonstruieren  versuchten: Der Ubergang von der silben-
messenden zur silbenwéigenden Betonung, das Auftauchen des
Henns, die Entstehung der einzelnen Versmalle und Strophen-
formen.

Wir kinnen die ganze Entwicklung am besten iibersehen,
wenn wir die formenden Grundkrafte ins Auge fassen und fest-
stellen, dall es schliefilich um den Kampl und Ausgleich zweier
Prinzipien ging: des statischen Prinzips, das an den antiken
Maben festhaltend, sich im Hymnpus verkirpert, und des
dvnamischen Prinzips, das, vom Geist der Musik beseelt, in
der Sequenz durchbricht, beide sich verméhlend in der jiin-
gern Sequenz, die in ihrer zugleich gelockerten und gebun-
denen Form die eigentliche Keimzelle der modernen Poesie
geworden ist.

Der Vater des Hymnus ist der heilise Ambrosius, der im
Kampl gegen den arianischen Gegenbischol Auxentius zu Ostern



374 Theophil Spoerri

388, als es gall, die bedringte Kirche Tag und Naeht mit beten-
dem und singendem Volk zu fillen, das strophische IKirchenlied
einfiihrte. Die Wirkung war groBartig. Ambrosius bezeugt es
selber in seiner Predigt gegen Auxentius: « Man sagl, dall das
Volk durch den Gesang meiner Hymnen wverfithrt werde. Ja-
wohl, das gebe ich zu, es ist ein grolier Zauber (carmen bedeutet
zugleich Licd und Zauber); cinen miichtigern gibt es nicht»
(nach Becker zitiert). Wir haben hier ein erstes Beispiel vom
Zusammenwirken des geistig Schallenden und des Volkes. Am-
brosius hat seine Strophe, den vierzeiligen jambischen Acht-
silber, in Anlehnung an ein populires Versmall geschallen. Das
wurde nun das Grundmall der kirehlichen Hymne. Zwei Drittel
der Hymnen des rémischen Breviers weisen diese monumental
cinfache Form auf, die zugleich zur verbreitetsten Form des
Volksliedes geworden ist.

wheterne rerum conditor

Noctem diemeue qui regis

Ut temporum das tempora

Ut alleves Tastidium. »

‘Griinder des Alls, urewiger,

der Tag und Nichlen iiberherrscht

und planvoll zeilet Zeit um Zeit,

Abwehr verdrolinen Einerleis!”

{Ubersetzung von H. Rosenberg, zitiert von S. Singer)

Fin zweilter Hymnenvers, der in der Folge grolite Bedeutung
gewann, wurde zur Merowingerzeit eingeliihrt von Venantius
Fortunatus, cinem Bavennaten, der um 600 als Bischof von
Poitiers gestorben ist — nach Becker: « das lelzte grofie Form-
talent des alternden  Abendlandes », nach Wilhelm  Meyer:
« der erste Dichter des Mittelalters ». In seinem majestiitischen
Ireuzhvmnus:
« Pange lingua gloriosi laurea certaminis. . v
‘Singe Zunge des erhabenen Gotteskampfes Wallengang. . .-
(Uberselzung von Fr. Wollers, zitiert von 0. Hellinghaus,
Die Eirchlichen Hymnen und Sequenzen, Miinchen 1926)



Wie Dantes Vers entstand 375

hat er den Bihnenvers der alten Iwomiker aufgenommen, der
aber als Marschvers der romischen Legionen und aueh sonst im
Volk weiter geklungen hat und bis heute ein Lieblingsvers des
Volksliedes geblichen ist. Uns st der grolie Rhythmus des
trochiischen Finfzehnsilbers vertraut aus Joseph Havdns
Iaiserhymne.

Als unter Karl dem Grobien und seinen Nachlolgern die
klassische Kunstdichtung eine Nachblite erlebte, kam neben
den zwei genannten Malien noch ein drittes aul, das liir die
romanische Versgeschichte besonders bedeutsam werden sollte:
die sapphische Strophe. Dem Geschichisschreiber Paulus
Diakonus wird der bekannte Hymnus auf den heiligen Johannes
den Tiufer zugeschricben:

« UL queant laxis resonare fibris
Mira gestorum famuli tuorum
Solve polluti labii reatum,
Sancte Joannes! .
—

‘Dall wir Kneehte hell mit geloster Zunge
Wunder und Gewalt deiner Taten preisen,
Nimm die sehwere Schuld von befleckter Lippe,
Heiliger Johannes !
(Ubersetzung von I'r. Wolters, zitiert von Hellinghaus)

Wenn wir auf die Geschichte des Hymnus zuriickblicken, so
fallt uns aul, wie ziah die antiken Malle sich erhalten haben. In
den benediktinischen Hymnparen sind sie fast unversehrt durch
die Stiirme der Vilkerwanderung hindurch gerettet worden. Da
und dort allerdings, zuerst in Gallien, tauchen Verse auf. die
nicht mehr metrisch gebaut sind; doch mull man in diesen ver-
einzelten Formen mehr ein Abbrackeln des Alten als ein Herauf-
steigen des Neuen schen. Der eigentliche Angrift kommt nicht
aus einem Nachlassen des Formgeliihls, sondern aus dem An-
sturm einer neuen Formgesinnung,

Im Zentrum der Liturgie hat sich das Neue vorbereitet. Der
cigentliche Grundstoek des Gotlesdienstes waren von jeher die
Psalmen und Cantica des Alten und Neuen Testaments gewesen.
Nach der strengen Regel sollten nur biblische Texte im Gottes-

L



3706 Theophil Spoerri

dienst Verwendung finden. Der Vortrag der Psalmen geschah
aber in villiger Unterwerfung unter den Text, Hier waltete von
vornherein die Sinnbetonung. Auch als die musikalische Aus-
geslaltung Giberhand nahm, blicben Bhythmus und Melodie im
Dienste des Wortes. Es entstand aus dieser gottesdienstlichen
Tradition diec wunderbare Vermiihlung von Sprechen und Singen,
die ihre hichste Form im gregorianischen Gesang land. Das
6. Jahrhundert, das die Schiitze der Antlike in grofien Sammel-
werken an das Mittelalter diberliefert — den Corpus iuris des
Justinian, die Grammatik des Priscian, die Kompilationen
Cassiodors, die Kommentare des Boethius, die Anthologien grie-
chischer und rdémischer Kleinkunst — dieses Jahrhundert des
Ubergangs und der Vermittlung hat auch die Reform Gregors
des Grofien erlebt. Gregor l. ist weniger ein schipferisches als
ein ordnendes Genie. Der Geist Roms greift durch ihn in die
Liturgie ein. Er sichtet, schlichtet, beschneidet, ergiinzt, vervoll-
kommnet und schalft so das liturgische Urmall, das bis aufl den
heutigen Tag im gregorianischen Gesang verkorpert ist, und
dessen Ableger wir im modernen Rezilativ finden. Da infolge
der Zerstérung von Monte Cassino 580 die Benediktiner sich
auch in Rom ansiedeln, entsteht eine Verschmelzung des welt-
lich-kirchlichen und mionchischen Gebrauchs zum einheitlichen
Ordo Bomanus, der schliellich die ganze abendliandische Kirche
erobert. Die von Gregor gegriindete Schola cantorum blieb der
immer lebendige Ausgangspunkt dieser Expansion. Unter den
Karolingern wurde die romische Singweise auch im Norden ein-
gefithrt, Den Anstoll dazu gab 753 die Reise des Papstes Ste-
phan Il. nach Frankrveich, wo er Pippin und seine Sihne zu
Kinigen salbte. Die koniglichen Palastkapellen wurden zu
Pllanzstatten der neuen Psalmodie. Und was Pippin angebahnt
hatte, [ihrte sein Sohn Karl der Grolie mit bewuliter Kon-
sequenz durch.

Damit hat nun das sinnbetonende Prinzip iiber die messende
das Ubergewicht erhalten. Gewaltig verstiirkt wird diese Ten-
denz durch die Musik. Sie durchbricht an gewissen Stellen die
Schranken des liturgischen Wortes und schaflt sich aus ihrem
eigenen Geiste ein neues Ausdrucksmittel. Vor allem im Halleluja



Wie Dantes Vers enlstand 377

der Messe brach das Geliihl des Jubels in lange Tonreihen aus.
Es ist der gleiche Vorgang wie in unserm Jodeln, wo allerdings
nicht religidse Ergriffenheit, sondern die Begeisterung des Natur-
erlebnisses der Anlall des Uherbordens ist. Das Wort reicht nicht
aus zum Ausdruck des Geflithlten, und in einer Art verziickten
Zungenredens werden sinnlose Silben wie juvivallera, holi holi ho
und so weiter herausgeschmettert. Die kirchlichen Jubelmelo-
dien konnten sehr kompliziert und ausgedehnl sein, und so
stellte sich das Bedirfnis e¢in, zur Stiitzung des Gedichtnisses
den Tonen Worte zu unterlegen. So soll die Sequenz entstanden
sein nach dem treuherzigen Bericht des genialen Notker Balbulus,
unter dessen Pflege sie ihre volle Blite entfaltete. Ob sie sich
wirklich auf diese Weise entwickelt hat, oder von weiter her
kommt, wie es die Forschungen Handschins ahnen lassen, so ist
auf alle Fille sicher, dali das Beslimmende am ganzen Vorgang
die Musik ist. Sie hat der newen Formgesinnung die Bahn ge-
brochen. Das Sequenzendichten hat nach Wilhelm Meyers cha-
rakteristischem Ausspruch die « Volksdichtung aus der klassisti-
schen Zwangsjacke und aus dem diirftigen rhythmischen Gewande
der Karolingerzeit befreit, zu dem Urgeschehen aller dichterischen
Sehonheit, zur Musik zuriickgeliihrt und so eine freie natur-
gemilie Entwicklung der mittelalterlichen Dichtung ermaglicht . ..
Mit der Sehapfung der Sequenz hat die Dichtkunst den griliten
und wichtigsten Schritt getan, den sie iiberhaupt im Mittelalter
getan hat ».

Diese ganze Entwicklung, die hier nur in grollen Ziigen
skizziert werden konnte, unter Weglassung eines andern litur-
gischen Einschubes, des Tropus, aus dem das geistliche Drama
erwuchs, wirkte sich am stirksten im Norden aus. Handschin
hat darauf aufmerksam gemacht, dall diese Durchbruchstellen
auch das Eingangstor fiir die wellliche Musik, die Spielmanns-
kunst waren. Auch hier ist zu sehen, wie bei allen wichtigen
Etappen das Volk entscheidend mitbeleiligl ist.

Ein Zeugnis fiir den Sieg der Sequenz iiber den Hymnus ist
das dlteste romanische Gedicht, die Eulalia-Sequenz, die in den
letzten Jahrzehnten des 9. Jahrhunderts im Kloster St. Amand
in Flandern als freie Nachdichtung einer lateinischen Sequenz



378 Theophil Spoerri

entstand. Aber diese Sequenz blieh vereinzelt. Die Sequenz allein
mit ihren stindig wechselnden Parallelversen ist nicht tragfihig
genug, um die Basis der neuen Poesie zu werden.

Wir sehen in der Folgezeit, wie die verschiedenen Form-
prinzipien miteinander im Kampfe liegen. Das monchische
Reformzeitalter, das unter dem Zeichen von Clunissteht, ist den
Sequenzen nicht hold, die Abtei und ihr Anhang pflegt den
Hymnus mit Eifer und stellt ihn gerne in den Dienst der Heiligen-
verchrung. Typische Erzeugnisse dieser Bestrebungen sind die
romanischen Gedichte dieser Zeit: Die Passion (vor 1000) und
Leodegar (nach 1000). s sind Verserzihlungen in Hymnenform,
die auf den ambrosianischen Achtsilber zuriickgehen aber schon
ganz unter dem Einflul der neuen Betonung stehen. Hier
kommt sogar Becker nicht aus ohne den EinfluB einer o ein-
gewurzelten Singgewohnheit des ungeschulten Volkes ». Kben-
falls «ein Geisteskind des Zeitalters der Weltentsagung und
Weltlucht » (Becker) ist das Alexiuslied. das um 1050 gedichtet
wurde, und in dem wir schon den epischen Zehnsilber finden
mit der lesten Pause nach der vierten Silbe. Das ist der mittel-
alterliche Grundvers, der Vater oder Bruder des Endecasillabo.

Wir stehen vor dem Hohepunkt der Entwicklung. Nachdem
der Kampl zwischen Hymnus und Sequenz unentschieden hin
und her gewogl hat, kommt es im nun anbrechenden groben
Zeitalter der IKrenzziige zur Vereinigung der Gegensitze in der
jiingern Sequenz. Diese gegen den Ausgang des 11. Jahrhunderts
aufkommende Form, in der nun der Beim eine bestimmende
Rolle spielt, nachdem er vorher gelegentlich aulgetaucht war,
hehilt die Beweglichkeit der alten Sequenz bei, verbindet sie
aber mit den festen Mallen der hyvmnischen Strophik — dem
ambrosianischen Achtsilber, den Teilversen des trochiiischen
Finfzehnsilbers und dem neuen Zehnsilber, Es braucht nur noch
die entscheidende Tat eines einzelnen Mannes, des zu seiner
Zeit « kithnsten und genialsten Schipfergeistes aul dem Gebiet
der rhythmischen Formkunsts (Becker): Petrus Abaelardus, der
in seinen kunstreichen sequenzenartigen Planctus Kurzverse
im Tanzrhythmus souverin durcheinander spielen 1alit; und
nun ist der Bann der Tradition gebrochen, und der Weg steht



Wie Dantes Vers entstand 379

offen fiir die personlich gestalteten Formspicle. Von nun an gilt
das Prinzip der « Novitas »: jede neue Dichtung soll ihre e¢igene
neue Form bekommen. Die geistliche Poesie strebt ihrem Gipfel
zu, den sie in Adam von Sankt Victor erreicht; man hat ihn
den o Schiller des Mittelalters » genannt; ja es gibt solche die
ihn fiir den griofiten religiosen Lyriker aller Zeiten erkliren,

Doch wir konnen dieses Geleise verlassen. Schon ist der Funke
aul die junge romanische Dichtung iibergesprungen. Noch vor
Abelard hat der dlteste Troubadour Gral Wilhelm VI wvon
Poitiers, als Herzog der Guyenne, der IX. (1071-1127). die
jiingere Sequenz aul die provenzalische Poesie dibertragen, und
zur gleichen Zeit entsteht im Norden' das grolite nationale
Epos: Das Roelandslied, das den epischen Zehnsilber des Alexius-
licdes endgiiltig cinbirgert.

Wir kinnen der Frage nicht mehr ausweichen, wie sich der
Vers Dantes aus dem Bishericen entwickell hat. Die Anlwort
ist nicht so leicht zu geben, wie ¢s nach dem Reichbtum der auf-
gedeckten Magliechkeiten scheinen mdochte. Da ist zuerst die
chronologische  Schwierighkeil. Dic ersten  literarischen Ende-
casillabi tauchen erst ein volles Jahrhundert nach dem Zeit-
punkt auf, den wir jetzt mit den Provenzalen erreicht haben.
Iitwa um 1230 mogen die Sonette des Nolars Giacomo da Len-
tino gedichtet worden sein. IZs gehen also 100 Jahre der stirk-
sten Beeinflussung durch franzisische und provenzalische Pocesie
VOraus.

Dazu kommen noch die metrischen Schwierigkeiten. 1D'Ovidio
greift aus der liturgischen Tradition den sapphischen Vers her-
aus. Der Anfangsvers des bekannten Taufer-Hymnus:

Ut quéant laxis resonare [ibris
hallt wider in Dantes:
O padre nostro che ne’ ciéli stii:
withrend der zweite Vers:
Mira gestorum [amuli tudrum
seine genaue Entsprechung findet in
Veérgine madre, liglia del tuo figlio, usw.
YOvidio ist sich bewult, dall man mit einer franzosisch-proven-
zalischen Tradition rechnen mufl. Er stellt sich die Entwicklung



380 Theophil Spoerri

folgendermalien vor: Sowohl der italienische, als der franzisische
Vers gehen aul eine sapphische Vorstufe zuriick, die sich im
Franzosischen, unter dem Einfluli des Sprachgeistes stiirker und
regelméaliger gliedern mulite, wihrend der italienische Vers
normalerweise dem  lateinischen niher gebliehen ist und den
sapphischen Tonfall beibehalten hat. Ein Zeugnis [iir diese von
d’Ovidio vorausgesetzten unterirdischen Vorbereitung des Ende-
casillabo kinnte man in der jetzt verschwundenen vierzeiligen
Mosaikinschrift am Chorbogen des Domes von [Ferrara sehen,
in der das Jahr der Entstehung und der Name des Stifters und
des IKiinstlers genannt werden:

L.i mile cento trenta cenge nato

Fo questo templo a san gogio donato

Da glelmo ciptadin per so amore,

. mea fo 'opra nicolao scolptore.
Aulfallig ist, dall der zweite und dritte Vers schon genau die
zwei Hauptformen des Endecasillabo wiedergeben, den a-minori-
und a-maiori-Vers — 100 Jahre vor dem Erscheinen der ersten
literarischen Endeeasillabi!

Philipp August Becker, der nach dem Grundsatz: Quod non
est in aclis, non est in mundo, die unbezeugten Vorbereitun-
gen ausschliefit, kann schon aus chronologischen Griinden einer
Herleitung aus dem sapphischen Verse nicht zustimmen; auch
melrisch geht die Ableitung nicht, sobald wir den franzisischen
Vers zum Ausgangspunkt nehmen. Der ferraresische Vierzeiler ist
fiir ihn ein Zufallsprodukt; der Bildhauer XNikolaus, dem wir
wahrscheinlich auch die Heliefgestalten der beiden Karlshelden
Roland und Olivier am Portal des Doms von Verona verdanken,
hat das Rolandslied gekannt und von sich aus nach dem gleichen
MaB, aber mit italicnischer Betonung diese Verse gemacht.
Den XZehnsilber des Alexiusliedes, den Becker zum Ausgangs-
punkt der ganzen vulgirsprachlichen Entwicklung nimmt, fiihrt
er aul den alkiischen Elfsilber der Hymmnenpoesie zuriick. Dies
geschicht allerdings aul einer so schmalen Bricke, dali er selber
iiber diesen gebrechlichen Zusammenhang in Staunen geriit,
« Hier », ruft er aus, « greifen wir das Linmalige in seiner ewigen
Bedeutung mit Hinden. »



Wie Dantes Vers entstand 381

Man kann an dieser so wichtigen Stelle der ganzen Ableitung
nicht anders als nachdenklich werden, wenn man feststelll, dall
der Forscher, gerade weil der historische I7aden so diinn ist, dem
Dichter grillere Originalitit und Initiative zusprechen mufl.
Das heilit also, dali die schopferische Urspriinglichkeit um-
gekehrt proportional ist zur Wirksamkeit der historischen Tradi-
tion, was weiter zur Folge hat, dall man als Forscher nicht weill,
ob man sich freven mull iiber einen zwingenden historischen
Zusammenhang und dann als Mensch travern tber die man-
gelnde Frische des Dichters oder im andern Falle als fahlendes
Herz sich ergiotzen am Einmaligen einer geschallenen Form und
dann eben als Historiker betriibt sein iiber die mangelnde ge-
schichtliche Begriindung.

Hier sind wir auf eine methodische Grundfrage gestolen,
deren Bedeutung das angeschnitlene Problem weit iberragt,
und die auf dem Boden der blolb formalen Betrachtung nieht
zu ldsen ist; sie xwingt uns in ein weiteres Feld hinaus zu treten.

1.

Wir haben bis jetzt getan, als ob ein Vers blolh aus Silben und
Akzenten bestiinde; aber alles das ist nur der Klangleib des
Wortes, und das Wort selber ist der Leiby des Sinnes. Wenn uns
klar geworden ist, wic cinzig wichtig die mittelalterliche Litur-
gie fiir die Entstehung des modernen Verses ist, so miissen wir
im gleichen Augenblick sehen, dall es nicht gleichgiiltig ist, was
fir Inhalte in diesen Versen weiter gegeben wurden, Der Inhalt,
den die Liturgie durch die dunkeln Jahrhunderte des Mittel-
alters getragen hal, ist ganz einfach der christliche Glaube.
Was diese Botschaft heraushebt aus allen religidsen Verkiindi-
gungen, ist die Richtung, die sic angibl. Alle andern Religionen
haben die Richtung von der Welt weg hin zu Gott — durch
Losung vom Fleisch, Reinigung und Emporentwicklung des
Geistes. Diese Botschaft kiindet den umgekehrten Weg an:
« Das Reich Goltes ist nahe herbeigekommen s — « das Wort
ward IFleisch und wohnete unter uns». Nicht von der Welt
weg sondern zur Welt hin geht die Bewegung., Darum setzt
mit dem Leben, Sterben und Auferstehen Christi ein well-



an2 Theophil Spoerri

historischer Prozell ein, der das gesamte Dasein der Menschen
und Vilker in seine Bewegung hineinzieht. Wir kiinnen hier nur
auf die wichtigsten Stufen dieser Verwirklichung hinweisen. Die
Entwicklung bildel e¢ine Woge beginnend mit der revolutio-
niren Aullockerung der ersten Zeil, aufsteigend in allerlei Ver-
mittlungsformen bis zum Hohepunkt: der einheitlichen organisch-
hicrarchischen Ordnung des Hochmittelalters, hernach abfallend
ins Démonische und austaufend im profan Biirgerlichen.

Das neue Leben setzt sich zuerst mil einer ungeheuren Dyna-
mik durch gegeniiber dem Alten. s wandelt einzelne Menschen
vollstiandig um und libt sie zusammenwachsen in Zellen, die
sich iiber die sanze Well verbreiten. Das alles geschieht in einer
Atmosphiire von apokalvplischer Geladenheit. « Das Alte ist
vergangen; siche, es ist alles neu geworden ». Der Akzent kann
mehr aul der dunkeln Seite des Alten ruben, das vom neuaen
Leben aus radikal verneint wird oder aut der hellen Seite des
Neuen: ein neues Zeitalter ist im Anbruch, es geschehenWunder
und Zeichen, Die Formen, die in diesem Stadivm entstehen, sind
primitiv aber von quelllvischer Urspriinglichkeit, alles bleibt
noch in der Sphire des Personlichen. Die Systeme und Institu-
tionen werden mit Militrauen abgelehnl, Das Dasein ist durch-
trimkt von der Fiille des gegenwiirtigen Lebens. Das Abendmahl
ist cin wirkliches Mahl: ¢s bedeutet nicht sondern ist An-
wesenheit Christi, s wird kein Unterschied gemacht zwischen
der Sphire des Glaubens und des alltiiglichen Lebens. Alles
geschieht unter der Kategorie der « Nihe » und bekommt von
daher cine diberwiltigende Wirklichkeitshbetonung, Das ist die
erste Stufe, die man die revolutionar-endzeitliche nennen konnte.
Es ist klar, dali alle Gbrigen Stufen nur insofern lebendig sind,
als sie sich stindig im Zusammenhang mit dicsem revolutio-
niren kerngeschehen halten.

Die zweite Stufe ist die vermitlelnde. Es ist das gefahrliche
Stadium der Auseinandersetzung mit den Weltinichten., Es ist
die Zeil der Spannungen, Scheidungen, Anpassungen, kompro-
misse, Scheinlosungen, Vermischungen. Die drei typischen Er-
scheinungen dieser Zeit sind der Spiritualismus, die Magie und
die Mvstik.



Wie Dantes Vers entstand 383

Der Spiritualismus, verstivkt durch die neuplatonische
und stoische Philosophie, ist die Uberbetonung des Geistigen
unter Millachtung des Fleisches, die entstand als Gegensatz zu
der profanen [Uberbetonung  des Fleisches unter Milachtung
des Geistes.

Aus der Zeil des Frithkatholizismus, der das spirituelle Prin-
zip gegen die ppig wuchernde Fleischlichkeit der zerfallenden
Antike zu verleidigen hatte, haftet diese Uberbetonung des
Geistigen bis aul unsere Tage dem Religiosen an — etwas
Askelisch-abstrakies, Weltfremdes, das zu allerlelr Absonderun-
gen und Absonderlichkeiten, ja zur Leugnung des natirlich-
geschopflichen Lebens fiihren kann.

Aber welch wunderbar reiner Ton klingt in den ersten Geséin-
gen der Kirche! Weleh spiritueller Glanz geht von ihnen aus!
Wie aus kristallenen Quadern lir die Ewigkeit gebaut stehen
die ambrosianischen Vierzeiler vor uns. Uberall in diesen Hym-
nen leuchten diese glisern hellen Lichtanrulungen auf, die ein
Svimbol sind des Geistes, der die Nacht der Sinnlichkeit ver-
treibt, Am hellsten strahlt das Lieht im Christusgesang:

o Splendor paternae gloriac
De luee lucem proferens
Lux Tueis et fons luminis
Diem dies illuminans.»

“0) Abglanz von des Vaters Pracht,
Der uns vom Lichte Licht gebracht,
() Licht vom Lichte, Lichtesquell
Tag, der den Tag uns machet hell.”
(Uhersetzung von G. M. Dreves,
zitierl von Hellinghaus)

Die andere Ubergangsform, das Magische, kann definiert
werden als die Vermischung des Geistes mit dem Materiellen, als
eine Art Fleischwerdung des Worles, aber nach den Gesetzen des
Fleisches, Das Zentrum des Goltesdienstes — die Inkarnation -
wird zur magischen Handlung, zum Hokuspokus, wie auch dieses
Wort eine Deformation sein soll der sakramentalen Formel:
« Hoe eorpus meum est » — « Dies ist mein Leib ». Eine Welle



e Theophil Spoerri

magischer Religiositat geht durch die dunkelsten Zeiten des
Mittelalters. In der irischen Hymmnodie hat sie den deutlichsten
Ausdruck gefunden. Das Hersagen des Liedes wird zur verdienst-
lichen Leistung, und das Lied selber bekommt magische Be-
schwirungskraft, Die Wirksamkeit des Zaubers wird durch
litaneihafte sechs- oder zehnfache Wiederholung gesichert. Vom
heiligen Columba (520-597) stammt der A-be-ce-darius: Altus
prosator, der in bunter Mannigfaltigkeit « von Gotl, von den
Engeln und abtrinnigen Geistern, vom Siindenfall mit der
Bannung der Teulel in die Hdélle, von allerlei Geheimnissen der
Naturerscheinungen, vom Paradies, dem Gesetz Moses, dem
Jiingsten  Gericht und  seinen  Schrecken spricht »  (Becker).
Auch die Panzerlieder, die eine typische Erscheinung der iri-
schen geistlichen Dichtung sind, zeichnen sich aus durch die
Buntheit des Inhalts. Sie sind eine detaillierte anatomische Auf-
zihlung der Kdrperteile, denen Gott seinen Schulz angedeihen
lassen soll. Die magische Einstellung verbreitet sich aber iiber
die ganze kirchliche Welt. Ein typisches Beispiel dafiir ist das
bekannte Lied des Paulus Diakonus auf den heiligen Johannes.
Weil Zacharias, als er den Namen Johannes niederschrieb, die
Sprache wieder erhielt, so wird der heilige Johannes bei Hals-
krankheilten angerufen und als Patron der Singer verehrt. Wie
wichtig fir die Singer dieses Lied war, zeigt der Umstand, dab
der Reformator des Kirchengesanges im 11, Jahrhundert, der
Benediktiner Guido von Arezzo, die von ihm eingefiihrte Be-
nennung der sechs ganzen Téne der diatonischen Tonleiter den
Anfangssilben der ersten Strophe enlnahm:

Ul queant laxis re-sonare fibris

mi-ra gestorum fa-muli tuorum

sol-ve polluti le=hii reatum

Sancte Joannes!
Da dieser Gesang den Sangern, die ja meistens mit den Dichtern
identisch waren, derart vertraul war, wird sein Einflull auf die
Entstehung des mittelalterlichen Grundverses nicht hoch genug
angeschlagen werden kénnen.
Wenn wir den Beitrag dieser magisch betonten Dichtung an

die gesamte Entwicklung der liturgischen Poesie bewerlen wol-



Wie Danles Vers enlstand J83

len, so miissen wir wohl aul der ecinen Seite die Gefahr der
Erstarrung und der materiellen Beschwerung sehen: dem steht
aber gegeniiber der Reichtum und die Konkretheit des Inhalts.
Wenn es wahr ist, dall der heilige Columba seinen A-be-ce-darius
verfaBt hat, als cinmal im Kloster der letzte Korb Hafer aus-
gemahlt wurde, so ist dieser Ausdruck eines Kindlichen Gott-
vertrauens ein wohltuendes Gegenstiick zu einer iibermiiBig
vergeistigten Gliubigkeit.
Die dritte Form der Ubergangszeit, die Mvystik, ist dadurch
gekennzeichnet, dali sie das Geistige vor allem durch Riickzug
aus der materiellen Welt in die Innerlichkeit sueht. Sie wirkt
sich aus im lyvrischen Gesange, der in der Sequenz seinen Aus-
druck lindet. Notker Balbulus gilt als der grolite Lyriker des
frithlateinischen Mittelalters. Seine Sequenzen sind « das Hochste,
was das lateinische Mittelalter aus inniger, seelischer Bewegung
heraus in der Poesie geleistet hat oy, In der Ostersequenz « gestaltet
sich zum ersten Male... tiefstes Naturempfinden.» In Hilde-
gards Sequenz auf Maximus «schwingt eine ekstatische, ver-
ziickte Frauenseele in einer seltsam sich dringenden Bilderfiille
und einem iiberstromenden Reichtum  visionéren Schauens »
(Hermann Reich in Deutsche Dichler des lal. Millelalters von Paul
von Winterfeld).
Wie stark aber das mystische Gefithl alle Schranken und
Gesetze durchbricht, zeigt in der FFolge das verziickte Lied des
Franziskaners Jacopone da Todi: Amor de caritade... In die
Brunst des Mystikers ruft mahnend die Stimme Christi hinein:
Tutte le cose quali aggio create
si so' fatte con numero e mesura
ed a lor fine so’ tutte ordenate,
conservansi con orden tal valura.
E molto pit ancora caritade
¢ ordenata nella sua natura.
Dunque co’ per ealura
Alma, tu se’ 'mpazzita?
IF'or d'orden tu se’ uscita,
Non t'¢ freno el fervore,

(Alle Dinge, die ich geschallen habe — sind gemacht mit Zahl



3806 Theophil Spoerri

und Mall — und zu ihrem Ziel hin sind sie geordnet — in dieser
Ordnung bewahren siec Wert und Wiirde. L'nd noch viel mehr
ist die Liebe — geordnet in ihrem Wesen. — Warum bist du
vor Brunst, — Seele, rasend geworden?, — Du hist aus der
Ordnung gebrochen — kein Ziigel ist dir in deinem ILifern.)

Aber Jacopone laft sich nicht mehr zuriickhalten, seine Ver-
zilckung bricht dureh alle Schranken, wird sinnloser Taumel,
in dem nur noch wie im Rausch das Wort « Liche » endlos
hinaus gejubelt wird. Diese Entgrenzung fithrt nicht zum Ziel,
Wir sahen bei der formalen Betrachtung, dall die Sequenz einen
Bund eingeht mit den festen Mallen des Hymnus. Diese Syn-
these ist aber nur miglich, weil wir hier auf dem Hoéhepunkt
der Verwirklichung stehen, auf der Stufe der organisch-hierarchi-
schen Ordnung. Es ist eine der grofartigsten Epochen der
Geschichte, die mit dem 12, Jahrhundert anhebt. « Man kann
den ersten Kreuzzug gewissermalen als den Auftakt dazu an-
sehen und zugleich als Symbol », sagt Philipp August Becker.
«Wie auf den Aufruf des Papstes die weltliche Ritterschaft zur
Befreiung des heiligen Grabes auszieht, mit dem Ergebnis, daB
letzten Endes newe weltliche Herrschaften entstehen und auch
das wirtschaftliche Leben einen ungeahnten Antrieb erhalt, so
sehen wir allenthalben, wie die befruchtende Anregung vom
Kirchlichen ausgeht und im Weltlichen miindet. .. Alles trifft
zusammen, auf dem grollen Weltschauplatz der erste Kreuzzug,
der Abendland und Morgenland wieder in nahe Fithlung bringt,
im politischen Leben das Erstarken der staatlichen Gewalt im
Konigtum (Capetinger, Hohenstaulen), aber auch das der
groben Lehen (Normandie, Guvenne, Anjou) und gleichzeitig
auch das Aufblithen der Stadle und des Riltertums, auf kirch-
lichemm Boden neue Ordensbildungen. .., das Auftreten eines
Mannes wie Bernhard von Clairvaux, im Bereich der geistigen
Bildung das siegreiche Durchdringen der Scholastik. . ., auf dem
Gebiete der Kunst die hohe Pllege der Musik, die Erneuerung
der Sequenz und des Tropus und die Glanzzeit der liturgischen
Spiele, die letzten Leistungen des romanischen Stiles und die
Vorbereitung der Gotik, und schlielilich das Aufkommen der fran-
zosischen Heldendichtung und des provenzalischen Minnesanges».



Wie Dantes Vers entstand a87

Die schipferische Iraft dieser Zeit verdichtet sich in einzel-
nen Zentren und Menschen. Der dlteste Troubadour, Wilhelm
von Poitiers, war wohl eine der miichtigsten Personlichkeiten
in Frankreich. Unter welchen besondern Umstianden er die
Madonnenverechrung als Frauendienst in die weltliche Dichtung
einfithrte, zeigen die Forschungen von Reto Bezzola. Wir sahen
bei der formalen Betrachtung, dall Hand in Hand mit diesem
epochalen Schritt die Ubertragung der geistlichen Sequenz auf
die vulgérsprachliche Dichtung stattfand.

Ein Jahrhundert spiter schlug der Funke ein am Hofe des
hedentendsten Fiirsten jener Zeit, nach Gundolf « das reichste,
miéichtigste und Kithnste Herrschergenie, das die Welt seit Casar
gesehen »: Friedrich 11 Am Hofe dieses Hohenstaufen wachte
die italienische Poesie auf. Die grolien Beamten des Kaisers
setzten die provenzalische Tradition fort. Aber ihr eigener Geist
schuf bei aller dulicrer Abhingigkeil cine neue, von klassisch-
romischem Bewultsein erfiillte Laienkunst. Aus einem poe-
tischen Wetlstreit iiber Liebesfragen soll sich nach 5. Santan-
gelo (Le fenzoni poctiche nella lefl. il. delle origini. Bibl.ARom.,
1928, vol. 90) in Anlehnung an das sizilianische Strambotto
das Sonett entwickelt haben. Auch hier sehen wir wieder
das Hereinspielen der Volksdichtung. Und da steht zum ersten
Male vor uns als durchgebildeter Vers der Endecasillabo.

Im «siiben neuen Stil » der niichsten Generation list sich die
junge Dichtung von der schulmiBigen Gebundenheit an die pro-
venzalische Poesie und an die feudalen Formen. Der Zwiespalt
zwischen der Liebe zu Gott und der Liebe zu einer schénen Frau,
zwischen religioser Geistigkeit und irdischer Leidenschaft wird
wie D). Scheludko (Guinizelli u. d. Neuplalonismus. Viertelj.-
schrift f. Lit'wiss. u. Geistesgesch. 1934) tberzeugend nach-
gewiesen hat, mit Hilfe der platonisch-christlichen Licht-Meta-
physik iiberwunden, und so werden nun die tiefsten Schleusen
des Herzens gedlfnet. Wir stehen damit schon beim jungen
Dante, bei der Vita nuova, dem unverginglichen Denkmal
seiner Liebe zu Bealrice.

Aber noch fehlt diesen Versen, die an die dtherische Beinheit
der ambrosianischen Hymne erinnern, die Fille und Schwere,



S88 Theophil Spoerri

die der Vers der Divina Comunedia bekommen wird, Woher hat
Dantes Werk diese Verbundenheit mit dem ganzen Geschehen
sciner Zeit, diese apokalyptische Spannung, in der die ganze
Tragidie des IKamples zwischen den Weltimichten, zwischen
Kaiser und Papst mitschwingt, die ihren Héhepunkt findet in
der von den Klingen der unsterblichen Sequenz Dies irae durech-
zitterten Auseinandersetzung zwischen Friedrich 11, und Inno-
zenz IV, und ihr trostloses Ende in dem das Sehicksal Dantes
beschattenden gigantischen Auftreten Bonifaz VIII. und Hein-
richs VII., woher dieses dramatische Leben der Kommune, der
Widerhall der Parteikimpfe von Florenz und der andern italieni-
schen Stiadte, woher dieser breite Zustrom volkstiimlichen Lebens
und Empfindens, woher diese Flut kirehlicher Tradition, dieser
Einklang von franziskanischer Glut und dominikanischer Helle,
woher diese einzigartige Verbindung von jenseitiger Beleuchtung
und diesseitiger Wirklichkeitstreue, woher endlich diese Form,
die zugleich das Hochste und Niedrigste, populiire Tanzrhythmen
und himmlische Sphéren-Musik, kristallinische Spekulation und
derben Volkswitz wiedergeber kann?

Allein im Sonett, in der sizilianischen Poesie und dem siillen
neuen Stil finden wir nicht den eigentlichen Quellpunkt der
groben Danteschen Poesie. Hier mull mit dem Zustrom der
liturgischen Poesie und der volkstiimlichen IFormen gerechnet
werden. Dall aber gerade in dieser Zeit eine solche Zusammen-
fassung aller dichterischen LElemente maglich geworden war,
zeigt die Entstehung der Form, dic neben dem Sonett die
originellste Schiplung der jungen italienischen Poesie ist —
eine Form, die in der Tat cine wunderbare Synthese aller Stro-
mungen der Zeit darstellt, es ist das geistige Tanzlied: die Laude.

Hervorgebrochen in den sichtbaren Bereich der Geschichte ist
sie zur Zeit der grofien Erschiitterung, die vom Jahr 1260 aus-
ging, in dem man den Anbruch des von Joachim angekiindigten
neuen Zeitalters erwartete. Ranieri Fasani kommt nach der
Legende aus seiner LEinsiedelei heraus, geilielt sich vor dem
Volke von Perugia und predigt Bulle, das Volk wird hingerissen
und ein Zug von Geilllern setzt sich singend in Bewegung —
die Ansteckung geht durch das ganze Land, ja weil iiber die



Wie Dantes Vers entstand 359

Grenzen Ttaliens. Aus dieser Welle von kollekbiver Reue, die
verstirkt wird durch die sozialen und politischen Spannungen
der Zeil, wiichst ein neues Lied hervor, in dem sich alles ver-
schmelzt, was bisher getrennt war, volkstiimliche und geistliche
Dichtung, Tanzrhythmen und liturgische Hymnen., Diese
Sehipfung ist so reich an Mdaglichkeiten, dal sie nicht nur die
Keimzelle des neuen Dramas und des Oratorivms, sondern auch
der Urquell der italienischen Melodie geworden ist. st seit
kurzem haben wir eine lebendige Vorstellung von der Laude
hekommen durch das vom italienischen Staat herausgegebene
monumentale Werk des Musikhistorikers Fernando Liuzzi, La
Lauda ¢ @ primordi della melodia italiona (Libreria dello Stato
anno XIII E. I). Das ganze Dugento klingt uns aus den von
Liuzzi zu nevem Leben erwecklen Laudarien entgegen. Da hiren
wir das alte Geilllerlied, von dem ein Chronist sagt, dali bei
dessen Lraurigen Klingen die versteinersten Herzen sich erweich-
ten und die trockensten Augen zu weinen anfingen — eine
schwermiitige Cantilene, die unsicher zwischen verschiedenen
Kirchentonarten schwankt und in dem iihergrolien in die Tiefe
fallenden Intervall aul ‘peceatori” wie zu Boden sinkt, um sich
dann wieder in engen Tonschritten weiterzuschleppen.

Und wunderbar ist ¢s zu sehen, wie aus solehen archiischen
Klingen die grofle Linie des Jacoponischen Liedes sich entwickelt:
Troppo perde °1 tempo chi ben non t'ama,

Dolee amor Gesi sovr’” ogn® amore. . .
Hier ist mit Hénden zu greifen, wie der Geist der Musik den
Dichter von den letzten metrischen Fesseln geldst hat, Wer diese
ungewohnten endecasillabi gehért hat, der ist lir alle Varia-
tionen, zu denen ihn das Gefiihl und der Geist innerlich dringen,
frei. Was bei Jacopone maglich ist, kann seinem groflen Zeit-
genossen erst recht zugetraul werden. Dafl Dante von der
musikalischen, liturgischen und volkstiimlichen Inspiration ge-
lebt hat, das geht aus seinem ganzen Werk hervor. Von direkten
Anklangen an die Laude kénnen wir allerdings nicht sprechen.
Es handelt sich hier mehr um einen atmosphérischen Einflufi.
Dante hat in dieser Lult gelebt. Und Volller hat das Enlscheidende
des Vorganges geschen, als er feststellte: « Unmittelbar und im



3490 Theaphil Spoerri

Einzelnen so gul wie Nichts, aber mittelbar und im Allgemeinen
das Beste und so gut wie Alles hat Dante der franziskanischen
Dichtung zu danken. Es vercinigt sich hier mit der weitesten
kulturgeschichtlichen und psychologischen Bedingtheit die tiefste
dichterische Urspriinglichkeit Dantes ». (Die goltliche Komddie;
Heidelberg 1925, 5. 493.)

Wir haben nun die Milte erreicht, wo alle Linien zusammen-
fliecBen. Damit haben wir auch die Antwort gefunden aul unsere
methodische Grundfrage, auf die Frage nach dem Verhiltnis von
historischer Tradition und schipflerischer Originalitiat:

Der ist das grofie Originalgenie, der den ganzen Strom der
Tradition, die verschiedensten Tendenzen, in denen das Leben
seiner Zeit und seines Volkes verkorpert sind, aufnehmen kann
und in der Glut des schipferischen Prozesses zu einem persin-
lichen Werk zusammenschweillt, in dessen Einheit der Sinn des
ganzen Geschehens, der fiir die vielen im Dunkel Wandelnden
verborgen war, strahlend aufgeht.

Es gibt vielleicht solche, die sich wundern, dall man sich so
ausfithrlich mit einem kleinen Formgebilde wie dem italienischen
Elfsilber abgeben kann. Zugegeben, dall es viele dullerliche und
leere Formen gibt; unziahlbar sind wohl die Endeecasillabi, die
blofles Versgeklingel und nichts Anderes sind. Aber wenn wir
uns oft mit unserer germanischen Innerlichkeit und Tiefe erhaben
fithlen iiber den romanischen Formalismus, so wollen wir doch
nicht vergessen, dall Innerlichkeit ohne sichtbaren Ausdruck
ebenso unwirklich ist als duliere Form ohne inneres Leben. Wao
aber beides zusammenkommt, das Innere und das Aullere, da
entstehl « geprigle Form, die lebend sich entwickelt » und das
ist das Hochste auf jeglichem Gebiet, wozu der forschende Geist
gelangen kann, und das Einzige das wert ist, dall man sein Leben
dafiir gebe.

Ziirich. Theophil Spoerri.

ZuarUmfrage des Amerikaners (5. 369): Joun T. SLATTERY,
ein namhafter Danleforscher, hat den kostharen Ertrag seiner
Umirage verilfentlicht in dem Buch: My favourile passage from
Dante. Die Stellen, die nichl zur « Gittlichen IKomiddie » gehiiren,



Wie Dantes Vers entstand 391

fitllen einen Zehntel des Werkes. Aul die drei Candiche entfallen
je 90 Seiten von Zitaten samt Begriitndungen.

Zum BRhythmus des Danteschen Verses (5. 370): Die
beste Analyse, zugleich intuitiv und exakt, in MARTHA AMREIN,
Rhythmus als Ausdruck inneren Erlebens in Danies Divinag Com-
media, Zirich 1932, Zu den metrischen Grundbegriffen siehe meine
Abhandlung: Der Rhythmus des romanisehen Versesin Idealist, Philo-
logie 3, 200-233, und das Buch: Franzasische Mefrik; Miinchen 1929,
Das neueste Werk tiber die italien. Verslehre ist PasguaLe LEo-
NETTI, Sforfa della Teeniea del verso ifoliano. Milano 1933, Der
amoderne Metrikers (S, 370) ist A. Leve in Della versificazione
ifalinna, ARom. 14, Uber den Unterschied von franz. Zehnsilber
und Endecasillabo siche: E. Laxpny, Endecasillabo el Alexandrin.
Nozze M. Scherillo, Milano 1910,

Zur volkstiimlichen Herkunflt der Poesie (5. 371): Wei-
tere Arbeiten PAULVERRIER'S: (uelle est Uorigine du vers frangais?
in den Annales de I Universilé de Paris, nov.-dée, 1932, mars-avril
1933, sept.-oct. 1936, — OQuestions de mélrigue francaise, ZFFS51L 48
(1934), 425 s5. (Antworl aufl die Kritik H. SpaNkE’s in £ZRPh. 43,
6529 s5.) — Besprechung von ANDREAS HEUSLER in Zs, deulsches
All., 70 (1933), 122-132.

Dhas dlteste Zeugnis iiber die populiren ‘rhythmi” vom rimi-
sehen Grammalticus Marius Victorinus (1. Hiédllte des 4. Jahr-
hunderts). Es ist die Definition des ‘Rhythmus’: « Verborum
modulata composilio, non melrica ratione, sed numero syllaborum
ad judicium aurium examinata, ul puta veluli sunt cantica poeta-
ruii vulgarium ». Beispiele unlen beim trochiischen Funfzehn-
silber.,

Paul Verrier, der die Tradilion von Gaston Paris und Jeanroy
aufnimml, hat gegen sich, auller den Genannten, Bédier, Foulet,
FFaral, Cohen, Tonnelal. Bemerkenswerl ist, dafi Ph. A. Becker
bei der Entstehung der Laisse das Mitwirken der Volksdichter als
miglich hiilt: «“Wo mag nun aber der Schritt, der zur Schipfung
der Laissenform fiihrte, gemacht worden sein? In der Sphiire der
namenlosen Velkssiinger? Warum nicht?. .. » Auch die Frage
nach der Bedeutung des Faroliedes LM Becker offen.

Zur liturgischen Poesie (5. 373): Weitere Abhandlungen
PH. A. BECKER's: Rosa fresca aulenfissima, VKR 8, 329-344, —
Der gepaarfe Achisilber in der franzisischen Dichiung, Abh. d.
Sichs. Akad. d. Wiss,, Phil-hist. Kl., Bd. 43, 1-117. —
J. HaxpscuiN, Uber Estampie und Sequenz, Zs. f. Musikwiss.,
12 u. 13. — Die religiose Lyrik des Mittelalliers, Neue Ziircher
Zetlung, 5. Mirz 1933 u. . — Musikal. Miscellen, Philologus 84
(1930). — Fr. GENNRICH, Formenlehre des miltelalferl, Liedes.



392 Theophil Spoerri

Halle 1932, — F. Spaxke, Marlicdsfudien, ZFSL 54,282: 56,450, —
Bezichungen zw, romanischer u. millellateinischer Lyrik, mit beson-
derer Beritcksichligung der Metrik und Musil:, Abh, d, Ges. d. Wiss,
i Grdllingen. Berlin 1936, Spanke’s Forschungen beziehen sich
vor allem auf die Periode der jiingeren Sequenz. Er hat den
Nachweis erbracht, «dall simtliche von Wilhelm 1X. benutzlen
Strophenformen mit einer Ausnahme im St Martialeonductus
von Limoges vorkommen. '

Zur Liturgic im allgemeinen siche das kleine aber gedicgene
Handbuch Lilurgic (Encyelopédie  populaire des connaissances
lilurgigues) Paris, Bloud et Gay, 1930, Zum gregorianischen
Gesang: Guipo ADLER, Handbuch der Muosilgeschichle, Berlin
1930, I. Teil.

ZumtrochiiischenFinlzehnsilber(S,.375): Siche Ep. FraN-
KEL. Die Vorgeschichte des versus gquadratis in Hermes 62, 357-370.
Die Entstehung des rémischen Bithnenverses ist ein paradigmati-
scher Fall fiir das Zusammenwirken der literarischen Tradition
mit der improvisierenden IKunstitbung des Volkes. Das Melrum
wurde wvon den Griechen iithernommen, aber umgeforml nach
den klanglichen Forderungen der eigenen Sprache und der «ein-
gewurzelten Singgewohnheit des ungeschulten Volkes »,

Diie bekannten Beispiele bei Sueton:

Fece Caesar [ nune triumphat, | qui subegit /| Gallias
{Caesar 49, 4)

Salva Roma [ salva patria [ salvus est Germanicus
(Caligula 6, 1)

Spitere Beispiele (von P. Verrier zitiert):

AMille Francos, mille simul /[ Sarmatas occidimus,
Mille, mille, mille, mille / mille Persas quaecrimus.
(Marschlied der Soldaten Aurelians)
Tantum vini habet nemo [/ quantum fudit sanguinis
(Tanzvers aus dem 3. Jahrh.)
Una domna s'es clamada | de sos guardahors a mei
(Wilhelm IX.)
La feuille s'envole, vole. | la feuille s’en vole au vent
(Tanzlied aus dem 17, Jahrh.)

Zur Herleitung des Endecasillabo aus dem Sapphi-
schen Vers (8. 379): p’Oviplo, Versificazione romanza, p. 183,
weist hin aul dhnliche Akzenlverhiillnisse i Provenzalischen
wie im Ialienischen. Den Zusammenhang mil der sapphischen
Strophe sieht er nachgewiesen durch den spiileren laleinischen
Gesang tiber «den Cid (1o nolente Sancius honorem. . .), den er
als Zeugen fiir eine weilverbreitele, uns nicht mehr bekannte
Tradition nimmt, noch mehr aber durch den italien. Serventese



Wie Dantes Vers entstanid 393

und das Stornello, das nach NiGra ecine IKurzform der sapphi-
schen Strophe ist. Wenn die Dantesche Terzine nach der all-
gemeinen Ansicht aul den Servenlese zuriickgehl, nach ScHUCH-
pAaRDT aber aul das Rilornell, so Kimen wir schlieBlich auf beiden
Wegen zur sapphischen Strophe zuriick.

Auch H. Spanki leitet den Zehnsilber vom Sapphicus ab (siehe
seine Marlialstudien). Den melrischen Schwierigkeiten begegnet
er dadurch, dafl er wie d'Ovidio von einem rhythmisch belonten
sapphischen Vers ausgeht. IZr fullt dabei auf Beispicle aus dem
St Martialconductus, Auch fir den Einfluld des Alemanicus auf
die ganze Entwicklung fiihrt er Belege an. Wenn wir schlielilich
die Mosaikinschrift von Ferrara schwerer ins Gewicht fallen
lassen und die bei der inhaltlichen Betrachiung nachgewiesene
Bedeulung des sapphischen Tiuferliedes (8. 384) in Anrechnung
bringen. so wird sich kaum mehr etwas Gewichtiges gegen dic
Ableitung des Endecasillabo aus dem Sapphicus einwenden lassen.,

Zur Entstehung der christlichen IKultur (5. 332): siche
das grundlegende Werk von IErnstT TROELTSCH, e Soziallehren
der christlichen Kirchen und Gruppen. 1. Band der gesammellen
Schriften IE. T.'s, Tiibingen 19149,

Uber die Sequenz ‘Dies irae” und die ganze Epoche
(5. 388): siche Fin., EnMixNig, I “Dies lrae’, Bibl.ARom, 11,

Uberdie Laude (S, 388): GUIDO ADLER, Handbuch der Musik-
geschichte. 1. Teil. Der Abschnitt itber die Laude steht im vor-
zilglichen kapitel von Friegpir. Lupwia tiber Die geistliche nichi-
liturgisehe Musik des Millelalters, Siehe ferner: Apruur HipNER,
Die deulschen Geifilerlieder. Berlin 1931, und F. Basupri, Fin
Plancfus Croeis ete., ARom. 20, 163, der zeigt, daBl Fragmentle
von Lauden aus dem 14, Jahrhundert noch heule in der miind-
lichen Tradition erhalten sind.

Uber den Einflufd der Musik auf Dante (5. 389): ARNALDO
BoNAVENTURA, Danle ¢ la musica. Livorno 1904, — HERMANN
ZENCK, Die Musik im Zeiluller Danles (Deutsches Dante-Jahrbuceh,
17. Band.) — Das Buch von G. LaTixi, Danle ¢ Jacopone ¢ loro
cordalli di pensiero e i forma. Todi, Orsini 1900, war mir nichl
zugiinglich, aber der auslihrliche Berichl im Bullell, delle Soc.
Dantesea, M. 5. &, p. 34-35, zeigt, daB es sich auch hier um
allgemeine Anklinge handelt.



	Wie Dantes Vers entstand

