
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 2 (1937)

Artikel: Wie Dantes Vers entstand

Autor: Spoerri, Theophil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-4582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-4582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie Dantes Vers entstand

Meinem Lehrer, Prof. K. Jaberg
zum 60. Geburtstag in dankbarer
Ergebenheit.

Ein Amerikaner verfiel neulich auf den Gedanken, eine

Umfrage darüber anzustellen, welches die schönste Stelle in Dantes
Werk sei. W7as an den Antworten auffällt, die er von beinahe 400

Persönlichkeiten der alten und neuen Welt erhielt, ist ihre
unglaubliche Mannigfaltigkeit. Wir greifen nur zwei heraus:
Mussolini hat einen faustischen Vers aus clem Abenteuer des

Odysseus gewählt:

«Dei remi facemmo ali al folle volo...»
'Die Ruder machten wir zu Flügeln des tollen Fluges...'

(Inf. XXVI, 125)

Seine Biographin Margarita Sarfatti dagegen hat aus dem
Paradiso (XXIII) die Terzine herausgehoben, die aus den

durchsichtigsten hellsten Klängen gesponnen zu sein scheint:

« Quäle nei plenilunii sereni

Trivi'a ride tra le ninfe eterne...»

'Wie Luna in den heitren Vollmondstunden
Lacht bei den ewigen Nymphen

(Stephan George)

Welches aber ist der Vers, der die meisten Stimmen auf sich

vereinigte? Nicht die leidenschaftlich bebenden Worte Fran-
cescas oder Ugolinos, noch der Heimwehgesang aus dem Purga-
torio, noch der gewaltige Ausklang, der die Sonne und Sterne

bewegende Liebe besingt; sie alle blieben zurück hinter einem
Vers aus dem dritten Gesang des Paradiso, in dessen weitem

24



370 Theophil Spoerri

Wellenschlag die ganze Friedens- und Gottes-Sehnsucht dieser
Zeit mitzuschwingen scheint:

« In la Sua volontate e nostra pace:
Ell' e quel mare, al quäl tutto si move. »

'In Seinem Willen ruht unser Friede
Er ist das Meer, clem alles zuströmt

Wenn wir alle diese und die andern Wunder der Danteschen
Poesie überdenken, so überfällt uns ein Staunen vor der Kraft
eines solchen Dichters, zugleich aber die Verwunderung darüber,
daß ihm zu seiner Zeit ein Versmaß zur Verfügung stand, das

diese unendlichen Möglichkeiten in sich barg — und um so mehr
wächst unser Staunen, wenn wir die Tatsache beachten, daß der
Vers, der hier an der Schwelle der italienischen Literatur
auftaucht, durch alle Jahrhunderte bis zum heutigen Tage unverändert

der Grundvers blieb, in dem alle die Großen ihre ureigenste
Lebensmelodie gesungen haben — und was für Melodien! wenn
wir bloß an Petrarca, Ariost, Tasso und Leopardi denken. Und
um so auffälliger wird dieser Tatbestand, wenn wir sehen, daß

im Nachbarlande Frankreich der gleiche Vers zuerst auch eine

so große Verbreitung findet, daß er «vers commun » heißt, dann
aber durch einen andern, den Alexandriner, fast völlig verdrängt
wird.

Das mag unsere Aufmerksamkeit lenken auf die besondere

Struktur dieses Verses. Während der französische Zehnsilber, der
clem italienischen Elfsilber entspricht, durchgehend nach der

vierten Silbe einen starken Einschnitt hat, ist der Endecasillabo
aus einem Guß und kann den ersten Hauptakzent auf der vierten
oder sechsten Silbe tragen, so daß Verse mit steilem Anstieg
und langsamerem Abfall (a-minori-Verse) und solche mit
langsamem Anstieg und steilem Abfall (a-maiori-Verse) in freiem
WTechsel einander folgen. Auch sonst sind die reichsten Variationen

möglich. Ein moderner Metriker hat ausgerechnet, wie viele
Kombinationen der italienische Elfsilber zuläßt, er ist auf die

phantastische Zahl 828 gekommen. Ist es nicht als ob sich die

Gestalt und die Art des Italieners in seinem Grundvers spiegelte,
in dieser gedrungenen Kürze, in dieser Beweglichkeit, in dieser



Wie Dantes Vers entstand 371

wechselnden und starken Betonung? Et sie — sagt Dante im
De Vulgari Eloquentia (II, V) — endecasillabum videtur esse

superbissimum Carmen.

1.

Und nun die Frage: WTie entstand dieser Vers? Wenn man zu
dem goldenen Buch des romanischen Philologen, zu Gröbers

Grundriß, greift, dann sieht man in Stengels Romanischer Verslehre,

wie problematisch die Situation ist. Es handelt sich nicht
nur darum zu erklären, wie diese besondere Zusammenstellung
von Silben entstanden ist, sondern wie aus dem antiken
silbenmessenden Versbau der moderne sinnbetonende, silbenwägende
sich entwickelt. Stengel weiß sich nicht anders zu helfen, als

den gespenstigen Saturnier aus der lateinischen Frühzeit herauf
zu beschwören, den er zum Stammvater aller romanischen Verse

erklärt. Dieser Saturnier hat eine Zeitlang derart in den Köpfen
der Philologen gespukt, daß nach d'Ovidio's grimmigem W7ort

der gewöhnliche Menscli schließlich glauben mußte, die alten

Lateiner, wenn sie gähnten oder niesten, es nicht anders hätten
tun können, als im saturnischen Rhythmus.

Diesen und andern klassischen Ableitungsversuchen gegenüber
steht die Theorie von der volkstümlichen Herkunft der modernen
Verse, die neuerdings wieder Paul Verrier in den gewichtigen
Bänden seines Vers francais (Paris 1931) verfochten hat. Nach
ihm sind die Versformen die gleichen unterirdischen Wege

gegangen wie die Sprachformen, sie sind hinabgesunken in die

mündliche Überlieferung des Volkes und haben sich dort weiter
entwickelt, bis sie wieder in spätem Jahrhunderten durch
schriftliche Fixierung ins Licht der Geschichte traten und von
der kulturschalfenden Oberschicht zu neuem Leben erweckt
wurden. Daß das Volk zu allen Zeiten gesungen und getanzt
hat, das wird wohl niemand bezweifeln. Zudem haben wir schon

aus den frühesten Jahrhunderten Zeugnisse, die auf spezifische
Formen der Volkspoesie hinweisen. Diese Theorie hat aber heute
unter den Gelehrten einen schweren Stand. Als « romantische
Utopie, an die heute niemand mehr glaube », bezeichnet sie

Philipp August Becker. Auch die germanische Forschung ist zur



372 Theophil Spoerri

gleichen ablehnenden Haltung gelangt. So sagt John Meier in
seinem grundlegenden Werk Kunstlieder im Volksmunde (Halle
1906): «Das Volk spielt niemals eine führende Rolle in der

geistigen Entwickelung; niemals werden von ihm schöpferisch
neue Formen gefunden. immer übernimmt es von den höheren
Ständen Technik und Gehalt» — und H. Neumann spricht in
den Grundzügen der deutschen Volkskunde (Leipzig 1922) das

apodiktische Urteil aus: «Das Volk produziert nicht, es

reproduziert. »

Solche extreme Formulierungen sind immer gefährlich. Es

könnte doch sein, daß die elementaren Formen und Motive der
Volkspoesie eine regulierende Wirkung auf die Kunstdichtung
ausgeübt hätten, und zwrar so, daß die volkstümlichen Maße
den Dichter bewußt oder unbewußt in seinem Schaffen
beeinflußten, und anderseits daß die Resonanz, die gewisse Dichtungen

im Volke gefunden hat, weil sie seinem Empfinden
entgegen kam, eine weitgehende Auslese bewirkten. Darum gilt
es, sich nicht einseitig zu entscheiden für Volksdichtung oder

Kunstpoesie, sondern für das Zusammenspiel der verschiedenen
Schichten ein immer wachsameres Ohr zu bekommen.

Aber das ist klar: weder von der klassisch-antiken noch von
der populären Poesie aus finden wir einen Zugang zum Vers
Dantes. Wo geht denn der Weg durch

Es ist eine für die Wissenschaftsgeschichte höchst bedeutsame
Tatsache, daß dieser Weg so spät entdeckt wurde, und daß
romantische Spekulation einerseits und antireligiöses Ressentiment
anderseits den Blick der Forscher so getrübt hat, daß sie das

Zwischenglied nicht sahen, das unmittelbar vor Augen liegt:
die liturgische Poesie des christlichen Mittelalters.

Auf diese Bahn geriet wie von ungefähr am Ende des letzten
Jahrhunderts d'Ovidio, als ein harmloser Artikel über metrische
Fragen unversehens unter seinen blanden anschwoll zu einem
monumentalen Essai: Sull'Origine dei versi italiani (Giornale
stör, della lett. it. 1892; endgültige Fassung in Versifieazione
romanza. Opere di Fr. d'Ovidio IX, Napoli 1932). Weder d'Ovidio
selber noch sein früh verstorbener Jünger John Schmitt (La
metrica di Frä Jacopone, SM 1905, 513 ss.) haben die letzten



Wie Dantes Vers entstand 373

Konsequenzen aus dieser Entdeckung gezogen, sondern der von
ihnen unabhängige Altmeister der romanischen Philologie
Philipp August Becker, der, frühere Ansätze wieder aufnehmend,
in jüngster Zeit Schlag auf Schlag seine klassisch zu nennenden

Studien publiziert hat, unter denen vor allem hervorragt der

Salzburger Vortrag Vom christlichen Hymnus zum Minnegesang
(Hist. Jahrb. d. Görres-Gesellsch. 52, 1 ss.) und die Abhandlung
Über die Anfänge der romanischen Verskunst (ZFSL 56, 257ss.).
Was die Position Beckers in besonderem Maße verstärkt,
ist nebst seiner fabelhaften Vertrautheit mit der christlichen
Hymnologie seine Verankerung in der mittellateinischen Philo-
logenschulc, vor allem vertreten durch die Gesammdien Abhandlungen

zur mittellateinischen Rhythmik Wilhelm Meyers (Berlin
1905). In diesem Zusammenhange sei auch hingewiesen auf die

Sequenzenforschungen Jacques Handschins, auf die Martial-
studien H. Spankes und auf die synthetische Skizze Samuel

Singers: Die religiöse Lyrik des Mittelalters (Bern 1933).
Hier ist nun in ihrer ganzen Breite und Länge die Brücke

sichtbar, die von der antiken zur modernen Poesie führt. In
der liturgischen Poesie des Mittelalters spielt sich vor unserem

Auge der ganze Vorgang ab, den die Gelehrten mühsam zu
rekonstruieren versuchten: Der Übergang von der silben-
messenden zur silbenwägenden Betonung, das Auftauchen des

Reims, die Entstehung der einzelnen Versmaße und Strophenformen.

W7ir können die ganze Entwicklung am besten übersehen,

wenn wir die formenden Grundkräfte ins Auge fassen und
feststellen, daß es schließlich um den Kampf und Ausgleich zweier

Prinzipien ging: des statischen Prinzips, das an den antiken
Maßen festhaltend, sich im Hymnus verkörpert, und des

dynamischen Prinzips, das, vom Geist der Musik beseelt, in
der Sequenz durchbricht, beide sich vermählend in der

Jüngern Sequenz, die in ihrer zugleich gelockerten und gebundenen

Form die eigentliche Keimzelle der modernen Poesie

geworden ist.
Der Vater des Hymnus ist der heilige Ambrosius, der im

Kampf gegen den arianischen Gegenbischof Auxentius zu Ostern



374 Theophil Spoerri

388, als es galt, die bedrängte Kirche Tag und Nacht mit betendem

und singendem Volk zu füllen, das strophische Kirchenlied
einführte. Die Wirkung war großartig. Ambrosius bezeugt es

selber in seiner Predigt gegen Auxentius: «Man sagt, daß das

Volk durch den Gesang meiner Hymnen verführt werde.
Jawohl, das gebe ich zu, es ist ein großer Zauber (carmen bedeutet

zugleich Lied und Zauber); einen mächtigern gibt es nicht»
(nach Becker zitiert). Wir haben hier ein erstes Beispiel vom
Zusammenwirken des geistig Schaffenden und des Volkes.
Ambrosius hat seine Strophe, den vierzeiligen jambischen Acht-
silber, in Anlehnung an ein populäres Versmaß geschaffen. Das

wurde nun das Grundmaß der kirchlichen Hymne. Zwei Drittel
der Hymnen des römischen Breviers weisen diese monumental
einfache Form auf, die zugleich zur verbreitetsten Form des

Volksliedes geworden ist.

«Aeterne rerum conditor
Noctem diemque qui regis

Ut temporum das tempora
Ut alleves fastidium.»

'Gründer des Alls, urewiger,
der Tag und Nächten überherrscht
und planvoll zeitet Zeit um Zeit,
Abwehr verdroßnen Einerleis!'
(Übersetzung von LI. Rosenberg, zitiert von S. Singer)

Ein zweiter Hymnenvers, der in der Folge größte Bedeutung
gewann, wurde zur Merowingerzeit eingeführt von Venantius
Fortunatus, einem Ravennaten, der um 600 als Bischof von
Poitiers gestorben ist — nach Becker: « das letzte große Formtalent

des alternden Abendlandes », nach Wilhelm Meyer:
« der erste Dichter des Mittelalters ». In seinem majestätischen
Kreuzhymnus:

«Pange lingua gloriosi laurea certaminis.. .»

'Singe Zunge des erhabenen Gotteskampfes W7affengang.. .'

(Übersetzung von Fr. Wolters, zitiert von 0. Hellinghaus,
Die kirchlichen Hymnen und Sequenzen, München 1926)



Wie Dantes Vers entstand 375

hat er den Bühnenvers der alten Komiker aufgenommen, der

aber als Marschvers der römischen Legionen und auch sonst im
Volk weiter geklungen hat und bis heute ein Lieblingsvers des

Volksliedes geblieben ist. Uns ist der große Rhythmus des

trochäischen Fünfzehnsilbers vertraut aus Joseph Haydns
Kaiserhymne.

Als unter Karl clem Großen und seinen Nachfolgern die

klassische Kunstdichtung eine Nachblute erlebte, kam neben

den zwei genannten Maßen noch ein drittes auf, das für die

romanische Versgeschichte besonders bedeutsam werden sollte:
die sapphische Strophe. Dem Geschichtsschreiber Paulus
Diakonus wird der bekannte Hymnus auf den heiligen Johannes
den Täufer zugeschrieben:

«Ut queant laxis resonare fibris
Mira gestorum famuli tuorum
Solve polluti labil reatum,

Sancte Joannes!)-

'Daß wir Knechte hell mit gelöster Zunge
Wunder und Gewalt deiner Taten preisen,
Nimm die schwere Schuld von befleckter Lippe,

Heiliger Johannes!'
(Übersetzung von Fr. Wolters, zitiert von Hellinghaus)

Wenn wir auf die Geschichte des Hymnus zurückblicken, so

fällt uns auf, wie zäh die antiken Maße sich erhalten haben. In
den benediktinischen Hymnaren sind sie fast unversehrt durch
die Stürme der Völkerwanderung hindurch gerettet worden. Da
und dort allerdings, zuerst in Gallien, tauchen Verse auf, die

nicht mehr metrisch gebaut sind; doch muß man in diesen
vereinzelten Formen mehr ein Abbröckeln des Alten als ein Heraufsteigen

des Neuen sehen. Der eigentliche Angriff kommt nicht
aus einem Nachlassen des Formgefühls, sondern aus dem
Ansturm einer neuen Formgesinnung.

Im Zentrum der Liturgie hat sich das Neue vorbereitet. Der
eigentliche Grundstock des Gottesdienstes waren von jeher die
Psalmen und Cantica des Alten und Neuen Testaments gewesen.
Nach der strengen Regel sollten nur biblische Texte im Gottes-



376 Theophil Spoerri

dienst Verwendung finden. Der Vortrag der Psalmen geschah
aber in völliger Unterwerfung unter den Text. Hier waltete von
vornherein die Sinnbetonung. Auch als die musikalische
Ausgestaltung überhand nahm, blieben Rhythmus und Melodie im
Dienste des Wortes. Es entstand aus dieser gottesdienstlichen
Tradition die wunderbare Vermählung von Sprechen und Singen,
die ihre höchste Form im gregorianischen Gesang fand. Das
6. Jahrhundert, das die Schätze der Antike in großen Sammelwerken

an das Mittelalter überliefert — den Corpus iuris des

Justinian, die Grammatik des Priscian, die Kompilationen
Cassiodors, die Kommentare des Boethius, die Anthologien
griechischer und römischer Kleinkunst — dieses Jahrhundert des

Übergangs und der Vermittlung hat auch die Reform Gregors
des Großen erlebt. Gregor I. ist weniger ein schöpferisches als

ein ordnendes Genie. Der Geist Roms greift durch ihn in die

Liturgie ein. Er sichtet, schlichtet, beschneidet, ergänzt,
vervollkommnet und schallt so das liturgische Urmaß, das bis auf den

heutigen Tag im gregorianischen Gesang verkörpert ist, und
dessen Ableger wir im modernen Rezitativ finden. Da infolge
der Zerstörung von Monte Cassino 580 die Benediktiner sich
auch in Rom ansiedeln, entsteht eine Verschmelzung des

weltlich-kirchlichen und mönchischen Gebrauchs zum einheitlichen
Ordo Romanus, der schließlich die ganze abendländische Kirche
erobert. Die von Gregor gegründete Schola cantorum blieb der
immer lebendige Ausgangspunkt dieser Expansion. Unter den

Karolingern wurde die römische Singweise auch im Norden
eingeführt. Den Anstoß dazu gab 753 die Reise des Papstes
Stephan II. nach Frankreich, wo er Pippin und seine Söhne zu
Königen salbte. Die königlichen Palastkapellen wurden zu
Pflanzstätten der neuen Psalmodie. Und was Pippin angebahnt
hatte, führte sein Sohn Karl der Große mit bewußter
Konsequenz durch.

Damit hat nun das sinnbetonende Prinzip über die messende

das Übergewicht erhalten. Gewaltig verstärkt wird diese Tendenz

durch die Musik. Sie durchbricht an gewissen Stellen die

Schranken des liturgischen Wortes und schafft sich aus ihrem
eigenen Geiste ein neues Ausdrucksmittel. Vor allem im Halleluja



Wie Dantes Vers entstand 377

der Messe brach das Gefühl des Jubels in lange Tonreihen aus.
Es ist der gleiche Vorgang wie in unserm Jodeln, wo allerdings
nicht religiöse Ergriffenheit, sondern die Begeisterung des

Naturerlebnisses der Anlaß des Überbordens ist. Das Wort reicht nicht
aus zum Ausdruck des Gefühlten, und in einer Art verzückten
Zungenredens werden sinnlose Silben wie juvivallera, höh holi ho

und so weiter herausgeschmettert. Die kirchlichen Jubelmelodien

konnten sehr kompliziert und ausgedehnt sein, und so

stellte sich das Bedürfnis ein, zur Stützung des Gedächtnisses

den Tönen Worte zu unterlegen. So soll die Sequenz entstanden
sein nach dem treuherzigen Bericht des genialen Notker Balbulus,
unter dessen Pflege sie ihre volle Blüte entfaltete. Ob sie sich

wirklich auf diese Weise entwickelt hat, oder von weiter her

kommt, wie es die Forschungen Handschins ahnen lassen, so ist
auf alle Fälle sicher, daß das Bestimmende am ganzen Vorgang
die Musik ist. Sie hat der neuen Formgesinnung die Bahn
gebrochen. Das Sequenzendichten hat nach Wilhelm Meyers
charakteristischem Ausspruch die «Volksdichtung aus der klassisti-
schen Zwangsjacke und aus clem dürftigen rhythmischen Gewände
der Karolingerzeit befreit, zu clem Urgeschehen aller dichterischen
Schönheit, zur Musik zurückgeführt und so eine freie
naturgemäße Entwicklung der mittelalterlichen Dichtung ermöglicht.
Mit der Schöpfung der Sequenz hat die Dichtkunst den größten
und wichtigsten Schritt getan, den sie überhaupt im Mittelalter
getan hat».

Diese ganze Entwicklung, die hier nur in großen Zügen
skizziert werden konnte, unter W7eglassung eines andern
liturgischen Einschubes, des Tropus, aus dem das geistliche Drama
erwuchs, wirkte sich am stärksten im Norden aus. Llandschin
hat darauf aufmerksam gemacht, daß diese Durchbruchstellen
auch das Eingangstor für die weltliche Musik, die Spielmannskunst

waren. Auch hier ist zu sehen, wie bei allen wichtigen
Etappen das Volk entscheidend mitbeteiligt ist.

Ein Zeugnis für den Sieg der Sequenz über den Hymnus ist
das älteste romanische Gedicht, die Eulalia-Sequenz, die in den

letzten Jahrzehnten des 9. Jahrhunderts im Kloster St. Amand
in Flandern als freie Nachdichtung einer lateinischen Sequenz



378 Theophil Spoerri

entstand. Aber diese Sequenz blieb vereinzelt. Die Sequenz allein
mit ihren ständig wechselnden Parallelversen ist nicht tragfähig
genug, um die Basis der neuen Poesie zu werden.

Wir sehen in der Folgezeit, wie die verschiedenen
Formprinzipien miteinander im Kampfe liegen. Das mönchische

Reformzeitalter, das unter dem Zeichen von Cluni/steht, ist den

Sequenzen nicht hold, die Abtei und ihr Anhang pflegt den

Hymnus mit Eifer und stellt ihn gerne in den Dienst der Heiligen-
verehrung. Typische Erzeugnisse dieser Bestrebungen sind die

romanischen Gedichte dieser Zeit: Die Passion (vor 1000) und

Leodegar (nach 1000). Es sind Verserzählungen in Hymnenform,
die auf den ambrosianischen Achtsilber zurückgehen aber schon

ganz unter dem Einfluß der neuen Betonung stehen. Hier
kommt sogar Becker nicht aus ohne den Einfluß einer «

eingewurzelten Singgewohnheit des ungeschulten Volkes ». Ebenfalls

«ein Geisteskind des Zeitalters der Weltentsagung und
Weltflucht» (Becker) ist das Alexiuslied, das um 1050 gedichtet
wurde, und in clem wir schon den epischen Zehnsilber finden
mit der festen Pause nach der vierten Silbe. Das ist der
mittelalterliche Grundvers, der Vater oder Bruder des Endecasillabo.

WTir stehen vor clem Höhepunkt der Entwicklung. Nachdem
der Kampf zwischen Hymnus und Sequenz unentschieden hin
und her gewogt hat, kommt es im nun anbrechenden großen
Zeitalter der Kreuzzüge zur Vereinigung der Gegensätze in der

Jüngern Sequenz. Diese gegen den Ausgang des 11. Jahrhunderts
aufkommende Form, in der nun der Reim eine bestimmende
Rolle spielt, nachdem er vorher gelegentlich aufgetaucht war,
behält die Beweglichkeit der alten Sequenz bei, verbindet sie

aber mit den festen Maßen der hymnischen Strophik — dem

ambrosianischen Achtsilber, den Teilversen des trochäischen
Fünfzehnsilbers und clem neuen Zehnsilber. Es braucht nur noch
die entscheidende Tat eines einzelnen Mannes, des zu seiner

Zeit «kühnsten und genialsten Schöpfergeistes auf dem Gebiet
der rhythmischen Formkunst» (Becker): Petrus Abaelardus, der

in seinen kunstreichen sequenzenartigen Planctus Kurzverse
im Tanzrhythmus souverän durcheinander spielen läßt; und

nun ist der Bann der Tradition gebrochen, und der Weg steht



Wie Dantes Vers entstand 379

offen für die persönlich gestalteten Formspicle. Von nun an gilt
das Prinzip der « Novitas »: jede neue Dichtung soll ihre eigene

neue Form bekommen. Die geistliche Poesie strebt ihrem Gipfel
zu, den sie in Adam von Sankt Victor erreicht; man hat ihn
den « Schiller des Mittelalters » genannt; ja es gibt solche die

ihn für den größten religiösen Lyriker aller Zeiten erklären.
Doch wir können dieses Geleise verlassen. Schon ist der Funke

auf die junge romanische Dichtung übergesprungen. Noch vor
Abelard hat der älteste Troubadour Graf Wilhelm VII. von
Poitiers, als Herzog der Guyenne, der IX. (1071-1127). die

jüngere Sequenz auf die provenzalische Poesie übertragen, und

zur gleichen Zeit entsteht im Norden' das größte nationale
Epos: Das Rolandslied, das den epischen Zehnsilber des Alexius-
liedes endgültig einbürgert.

Wir können der Frage nicht mehr ausweichen, wie sich der
Vers Dantes aus clem Bisherigen entwickelt hat. Die Antwort
ist nicht so leicht zu geben, wie es nach dem Reichtum der
aufgedeckten Möglichkeiten scheinen möchte. Da ist zuerst die

chronologische Schwierigkeit. Die ersten literarischen Ende-
casillabi tauchen erst ein volles Jahrhundert nach clem

Zeitpunkt auf, den wir jetzt mit den Provenzalen erreicht haben.
Etwa um 1230 mögen die Sonette des Notars Giacomo da Len-
tino gedichtet worden sein. Es gehen also 100 Jahre der stärksten

Beeinflussung durch französische und provenzalische Poesie

voraus.
Dazu kommen noch die metrischen Schwierigkeiten. D'Ovidio

greift aus der liturgischen Tradition den sapphischen Vers
heraus. Der Anfangsvers des bekannten Täufer-Hymnus:

Ut queant läxis resonäre fibris
hallt wider in Dantes:

0 pädre nöstro che ne' cieli stäi;
während der zweite Vers:

Mira gestörum fämuli tuörum
seine genaue Entsprechung findet in

Vergine mädre, figlia del tuo figlio, usw.
D'Ovidio ist sich bewußt, daß man mit einer französisch-proven-
zalischen Tradition rechnen muß. Er stellt sich die Entwicklung



380 Theophil Spoerri

folgendermaßen vor: Sowohl der italienische, als der französische
Vers gehen auf eine sapphische Vorstufe zurück, die sich im
Französischen, unter dem Einfluß des Sprachgeistes stärker und
regelmäßiger gliedern mußte, während der italienische Vers
normalerweise dem lateinischen näher geblieben ist und den

sapphischen Tonfall beibehalten hat. Ein Zeugnis für diese von
d'Ovidio vorausgesetzten unterirdischen Vorbereitung des Ende-
casillabo könnte man in der jetzt verschwundenen vierzeiligen
Mosaikinschrift am Chorbogen des Domes von Ferrara sehen,

in der das Jahr der Entstehung und der Name des Stifters und
des Künstlers genannt werden:

Li mile cento trenta cenqe nato
Fo questo templo a san gogio donato
Da glelmo ciptadin per so amore,
E mea fo Fopra nicolao scolptore.

Auffällig ist, daß der zweite und dritte Vers schon genau die
zwei Hauptformen des Endecasillabo wiedergeben, den a-minori-
und a-maiori-Vers — 100 Jahre vor dem Erscheinen der ersten
literarischen Endecasillabi!

Philipp August Becker, der nach dem Grundsatz: Quod non
est in actis, non est in mundo, die unbezeugten Vorbereitungen

ausschließt, kann schon aus chronologischen Gründen einer

Herleitung aus dem sapphischen Verse nicht zustimmen; auch
metrisch geht die Ableitung nicht, sobald wir den französischen
Vers zum Ausgangspunkt nehmen. Der ferraresische Vierzeiler ist
für ihn ein Zufallsprodukt; der Bildhauer Nikolaus, dem wir
wahrscheinlich auch die Reliefgestalten der beiden Karlshelden
Roland und Olivier am Portal des Doms von Verona verdanken,
hat das Rolandslicd gekannt und von sich aus nach clem gleichen
Maß, aber mit italienischer Betonung diese Verse gemacht.
Den Zehnsilber des Alexiusliedes, den Becker zum Ausgangspunkt

der ganzen vulgärsprachlichen Entwicklung nimmt, führt
er auf den alkäischen Elfsilber der Hymnenpoesie zurück. Dies

geschieht allerdings auf einer so schmalen Brücke, daß er selber
über diesen gebrechlichen Zusammenhang in Staunen gerät.
« Liier », ruft er aus, « greifen wir das Einmalige in seiner ewigen

Bedeutung mit blanden. »



Wie Dantes Vers entstand 381

Man kann an dieser so wichtigen Stelle der ganzen Ableitung
nicht anders als nachdenklich werden, wenn man feststellt, daß

der Forscher, gerade weil der historische Faden so dünn ist, dem

Dichter größere Originalität und Initiative zusprechen muß.
Das heißt also, daß die schöpferische Ursprünglichkeit
umgekehrt proportional ist zur Wirksamkeit der historischen Tradition,

was weiter zur Folge hat, daß man als Forscher nicht weiß,
ob man sich freuen muß über einen zwingenden historischen
Zusammenhang und dann als Mensch trauern über die
mangelnde Frische des Dichters oder im andern Falle als fühlendes
Herz sich ergötzen am Einmaligen einer geschaffenen Form und
dann eben als Historiker betrübt sein über die mangelnde
geschichtliche Begründung.

Hier sind wir auf eine methodische Grundfrage gestoßen,
deren Bedeutung das angeschnittene Problem weit überragt,
und die auf dem Boden der bloß formalen Betrachtung nicht
zu lösen ist; sie zwingt uns in ein weiteres Feld hinaus zu treten.

II.

Wir haben bis jetzt getan, als ob ein Vers bloß aus Silben und
Akzenten bestünde; aber alles das ist nur der Klangleib des

Wortes, und das Wort selber ist der Leib des Sinnes. Wenn uns
klar geworden ist, wie einzig wichtig die mittelalterliche Liturgie

für die Entstehung des modernen Verses ist, so müssen wir
im gleichen Augenblick sehen, daß es nicht gleichgültig ist, was
für Inhalte in diesen Versen weiter gegeben wurden. Der Inhalt,
den die Liturgie durch die dunkeln Jahrhunderte des Mittelalters

getragen hat, ist ganz einfach der christliche Glaube.
Was diese Botschaft heraushebt aus allen religiösen Verkündigungen,

ist die Richtung, die sie angibt. Alle andern Religionen
haben die Richtung von der Welt weg hin zu Gott — durch
Lösung vom Fleisch, Reinigung und Emporentwicklung des

Geistes. Diese Botschaft kündet den umgekehrten Weg an:
« Das Reich Gottes ist nahe herbeigekommen » — « das Wort
ward Fleisch und wohnete unter uns ». Nicht von der Welt
weg sondern zur Welt hin geht die Bewegung. Darum setzt
mit dem Leben, Sterben und Auferstehen Christi ein weit-



382 Theophil Spoerri

historischer Prozeß ein, der das gesamte Dasein der Menschen
und Völker in seine Bewegung hineinzieht. Wir können hier nur
auf die wichtigsten Stufen dieser Verwirklichung hinweisen. Die

Entwicklung bildet eine Woge beginnend mit der revolutionären

Auflockerung der ersten Zeit, aufsteigend in allerlei
Vermittlungsformen bis zum Höhepunkt: der einheitlichen
organischhierarchischen Ordnung des Hochmittelalters, hernach abfallend
ins Dämonische und auslaufend im profan Bürgerlichen.

Das neue Leben setzt sich zuerst mit einer ungeheuren Dynamik

durch gegenüber dem Alten. Es wandelt einzelne Menschen

vollständig um und läßt sie zusammenwachsen in Zellen, die
sich über die ganze Welt verbreiten. Das alles geschieht in einer

Atmosphäre von apokalyptischer Geladenheit. «Das Alte ist
vergangen; siehe, es ist alles neu geworden ». Der Akzent kann
mehr auf der dunkeln Seite des Alten ruhen, das vom neuen
Leben aus radikal verneint wird oder auf der hellen Seite des

Neuen: ein neues Zeitalter ist im Anbruch, es geschehenWunder
und Zeichen. Die Formen, die in diesem Stadium entstehen, sind

primitiv aber von quellfrischer Ursprünglichkeit, alles bleibt
noch in der Sphäre des Persönlichen. Die Systeme und Institutionen

werden mit Mißtrauen abgelehnt. Das Dasein ist durchtränkt

von (,1er Fülle des gegenwärtigen Lebens. Das Abendmahl
ist ein wirkliches Mahl; es bedeutet nicht sondern ist
Anwesenheit Christi. Es wird kein Unterschied gemacht zwischen
der Sphäre des Glaubens und des alltäglichen Lebens. Alles

geschieht unter der Kategorie der « Nähe » und bekommt von
daher eine überwältigende Wirklichkeitsbetonung. Das ist die
erste Stufe, die man die revolutionär-endzeitliche nennen könnte.
Es ist klar, daß alle übrigen Stufen nur insofern lebendig sind,
als sie sich ständig im Zusammenhang mit diesem revolutionären

Kerngeschehen halten.
Die zweite Stufe ist die vermittelnde. Es ist das gefährliche

Stadium der Auseinandersetzung mit den Weltmächten. Es ist
die Zeit der Spannungen, Scheidungen, Anpassungen, Kompromisse,

Scheinlösungen, Vermischungen. Die drei typischen
Erscheinungen dieser Zeit sind der Spiritualismus, die Magie und
die Mvstik.



Wie Dantes Vers entstand 383

Der Spiritualismus, verstärkt durch die neuplatonische
und stoische Philosophie, ist die Überbetonung des Geistigen
unter Mißachtung des Fleisches, die entstand als Gegensatz zu
der profanen Überbetonung des Fleisches unter Mißachtung
des Geistes.

Aus der Zeit des Frühkatholizismus, der das spirituelle Prinzip

gegen die üppig wuchernde Fleischlichkeit der zerfallenden
Antike zu verteidigen hatte, haftet diese Überbetonung des

(ieistigen bis auf unsere Tage dem Religiösen an — etwas

Asketisch-abstraktes, Weltfremdes, das zu allerlei Absonderungen

und Absonderlichkeiten, ja zur Leugnung des natürlich-
geschöpflichen Lebens führen kann.

Aber welch wunderbar reiner Ton klingt in den ersten Gesängen

der Kirche! Welch spiritueller Glanz geht von ihnen aus!

Wie aus kristallenen Quadern für die Ewigkeit gebaut stehen
die ambrosianischen Vierzeiler vor uns. Überall in diesen Hymnen

leuchten diese gläsern hellen Lichtanrufungen auf, die ein

Symbol sind des Geistes, der die Nacht der Sinnlichkeit
vertreibt. Am hellsten strahlt das Licht im Christusgesang:

«Splendor paternae gloriae
De luce lucem proferens
Lux lucis et fons luminis
Diem dies illuminans.»

'0 Abglanz von des Vaters Pracht,
Der uns vom Lichte Licht gebracht,
0 Licht vom Lichte, Lichtesquell
Tag, der den Tag uns machet hell.'

(Übersetzung von G. M. Dreves,
zitiert von Hellinghaus)

Die andere Übergangsform, das Magische, kann definiert
werden als die Vermischung des Geistes mit clem Materiellen, als

eine Art Fleischwerdung des W'ortes, aber nach den Gesetzen des

Fleisches. Das Zentrum des Gottesdienstes — die Inkarnation —
wird zur magischen Handlung, zum Hokuspokus, wie auch dieses

Wort eine Deformation sein soll der sakramentalen Formel:
« Hoc corpus meum est» — «Dies ist mein Leib ». Eine W7elle



384 Theophil Spoerri

magischer Religiosität geht durch die dunkelsten Zeiten des

Mittelalters. In der irischen Hymnodie hat sie den deutlichsten
Ausdruck gefunden. Das Hersagen des Liedes wird zur verdienstlichen

Leistung, und das Lied selber bekommt magische
Beschwörungskraft. Die Wirksamkeit des Zaubers wird durch
litaneihafte sechs- oder zehnfache Wiederholung gesichert. Vom
heiligen Columba (520-597) stammt der A-be-ce-darius: Altus
prosator, der in bunter Mannigfaltigkeit «von Gott, von den

Engeln und abtrünnigen Geistern, vom Sündenfall mit der

Bannung der Teufel in die Hölle, von allerlei Geheimnissen der

Naturerscheinungen, vom Paradies, dem Gesetz Moses, dem

Jüngsten Gericht und seinen Schrecken spricht» (Becker).
Auch die Panzerlieder, die eine typische Erscheinung der
irischen geistlichen Dichtung sind, zeichnen sich aus durch die
Buntheit des Inhalts. Sie sind eine detaillierte anatomische
Aufzählung der Körperteile, denen Gott seinen Schutz angedeihen
lassen soll. Die magische Einstellung verbreitet sich aber über
die ganze kirchliche Welt. Ein typisches Beispiel dafür ist das

bekannte Lied des Paulus Diakonus auf den heiligen Johannes.
Weil Zacharias, als er den Namen Johannes niederschrieb, die

Sprache wieder erhielt, so wird der heilige Johannes bei Hals-
krankheiten angerufen und als Patron der Sänger verehrt. Wie
wichtig für die Sänger dieses Lied war, zeigt der Umstand, daß

der Reformator des Kirchengesanges im 11. Jahrhundert, der
Benediktiner Guido von Arezzo, die von ihm eingeführte
Benennung der sechs ganzen Töne der diatonischen Tonleiter den

Anfangssilben der ersten Strophe entnahm:
Ut queant laxis re-sonare fibris
mi-ra gestorum /a-muli tuorum
sol-ve polluti Za-bii reatum

Sancte /oannes!
Da dieser Gesang den Sängern, die ja meistens mit den Dichtern
identisch waren, derart vertraut war, wird sein Einfluß auf die

Entstehung des mittelalterlichen Grundverses nicht hoch genug
angeschlagen werden können.

Wenn wir den Beitrag dieser magisch betonten Dichtung an
die gesamte Entwicklung der liturgischen Poesie bewerten wol-



Wie Dantes Vers entstand 385

len, so müssen wir wohl auf der einen Seite die Gefahr der

Erstarrung und der materiellen Beschwerung sehen; clem steht
aber gegenüber der Reichtum und die Konkretheit des Inhalts.
Wenn es wahr ist, daß der heilige Columba seinen A-be-ce-darius
verfaßt hat, als einmal im Kloster der letzte Korb Hafer aus-

gemahlt wurde, so ist dieser Ausdruck eines kindlichen
Gottvertrauens ein wohltuendes Gegenstück zu einer übermäßig
vergeistigten Gläubigkeit.

Die dritte Form der Übergangszeit, die Mystik, ist dadurch
gekennzeichnet, daß sie das Geistige vor allem durch Rückzug
aus der materiellen Welt in die Innerlichkeit sucht. Sie wirkt
sich aus im lyrischen Gesänge, der in der Sequenz seinen
Ausdruck findet. Notker Balbulus gilt als der größte Lyriker des

frühlateinischen Mittelalters. Seine Sequenzen sind « das Höchste,
was das lateinische Mittelalter aus inniger, seelischer Bewegung
heraus in der Poesie geleistet hat». In der Ostersequenz «gestaltet
sich zum ersten Male... tiefstes Naturempfinden.» In Hildegards

Sequenz auf Maximus «schwingt eine ekstatische,
verzückte Fraucnseele in einer seltsam sich drängenden Bilderfülle
und einem überströmenden Reichtum visionären Schauens»

(Hermann Reich in Deutsche Dichter des lat. Mittelalters von Paul
von Winterfeld).

Wie stark aber das mystische Gefühl alle Schranken und
Gesetze durchbricht, zeigt in der Folge das verzückte Lied des

Franziskaners Jacopone da Todi: Amor de caritade... In die

Brunst des Mystikers ruft mahnend die Stimme Christi hinein:
Lutte le cose quali aggio create
si so' fatte con numero e mesura
ed a lor fine so' tutte ordenate,
conservansi con orden tal valura.
E molto piü ancora caritade
e ordenata nella sua natura.
Dunque co' per calura
Alma, tu se' 'mpazzita?
For d'orden tu se' uscita,
Non t'e freno el fervore.

(Alle Dinge, die ich geschaffen habe — sind gemacht mit Zahl



386 Theophil Spoerri

und Maß — und zu ihrem Ziel hin sind sie geordnet — in dieser

Ordnung bewahren sie Wert und Würde. — Und noch viel mehr
ist die Liebe — geordnet in ihrem Wesen. — Warum bist du

vor Brunst, — Seele, rasend geworden?, — Du bist aus der

Ordnung gebrochen — kein Zügel ist dir in deinem Eifern.)
Aber Jacopone läßt sich nicht mehr zurückhalten, seine

Verzückung bricht durch alle Schranken, wird sinnloser Taumel,
in dem nur noch wie im Rausch das W7ort «Liebe » endlos
hinaus gejubelt wird. Diese Entgrenzung führt nicht zum Ziel.
Wir sahen bei der formalen Betrachtung, daß die Sequenz einen
Bund eingeht mit den festen Maßen des Hymnus. Diese
Synthese ist aber nur möglich, weil wir hier auf dem Höhepunkt
der Verwirklichung stehen, auf der Stufe der organisch-hierarchischen

Ordnung. Es ist eine der großartigsten Epochen der
Geschichte, die mit dem 12. Jahrhundert anhebt. « Man kann
den ersten Kreuzzug gewissermaßen als den Auftakt dazu
ansehen und zugleich als Symbol», sagt Philipp August Becker.
«Wie auf den Aufruf des Papstes die weltliche Ritterschaft zur
Befreiung des heiligen Grabes auszieht, mit dem Ergebnis, daß

letzten Endes neue weltliche Herrschaften entstehen und auch
das wirtschaftliche Leben einen ungeahnten Antrieb erhält, so

sehen wir allenthalben, wie die befruchtende Anregung vom
Kirchlichen ausgeht und im Weltlichen mündet. Alles trifft
zusammen, auf dem großen Weltschauplatz der erste Kreuzzug,
der Abendland und Morgenland wieder in nahe Fühlung bringt,
im politischen Leben das Erstarken der staatlichen Gewalt im
Königtum (Capetinger, Hohenstaufen), aber auch das der

großen Lehen (Normandie, Guyenne, Anjou) und gleichzeitig
auch das Aufblühen der Städte und des Rittertums, auf
kirchlichem Boden neue Ordensbildungen..., das Auftreten eines

Mannes wie Bernhard von Clairvaux, im Bereich der geistigen
Bildung das siegreiche Durchdringen der Scholastik. auf dem

Gebiete der Kunst die hohe Pflege der Musik, die Erneuerung
der Sequenz und des Tropus und die Glanzzeit der liturgischen
Spiele, die letzten Leistungen des romanischen Stiles und die

Vorbereitung der Gotik, und schließlich das Aufkommen der
französischen Heldendichtung und des provenzalischen Minnesanges».



Wie Dantes Vers entstand 387

Die schöpferische Kraft dieser Zeit verdichtet sich in einzelnen

Zentren und Menschen. Der älteste Troubadour, Wilhelm
von Poitiers, war wohl eine der mächtigsten Persönlichkeiten
in Frankreich. Unter welchen besondern Umständen er die

Madonnenverehrung als Frauendienst in die weltliche Dichtung
einführte, zeigen die Forschungen von Reto Rezzola. Wir sahen

bei der formalen Betrachtung, daß Hand in Hand mit diesem

epochalen Schritt die Übertragung der geistlichen Sequenz auf
die vulgärsprachliche Dichtung stattfand.

Ein Jahrhundert später schlug der Funke ein am Hofe des

bedeutendsten Fürsten jener Zeit, nach Gundolf « das reichste,
mächtigste und kühnste Herrschergenie, das die Welt seit Cäsar

gesehen »: Friedrich II. Am Hofe dieses Hohenstaufen wachte
die italienische Poesie auf. Die großen Beamten des Kaisers
setzten die provenzalische Tradition fort. Aber ihr eigener Geist
schuf bei aller äußerer Abhängigkeit eine neue, von
klassischrömischem Bewußtsein erfüllte Laienkunst. Aus einem
poetischen Wettstreit über Liebesfragen soll sich nach S. Santan-

gelo (Le tenzoni poetiche nella lett. it. delle origini. Bibl.ARom.,
1928, vol. 90) in Anlehnung an das sizilianische Strambotto
das Sonett entwickelt haben. Auch hier sehen wir wieder
das Hereinspielen der Volksdichtung. Und da steht zum ersten
Male vor uns als durchgebildeter Vers der Endecasillabo.

Im « süßen neuen Stil » der nächsten Generation löst sich die

junge Dichtung von der schulmäßigen Gebundenheit an die
provenzalische Poesie und an die feudalen Formen. Der Zwiespalt
zwischen der Liebe zu Gott und der Liebe zu einer schönen Frau,
zwischen religiöser Geistigkeit und irdischer Leidenschaft wird
wie D. Scheludko (Guinizelli u. d. Neuplatonismus. Viertelj.-
schrift f. Lit'wiss. u. Geistesgesch. 1934) überzeugend
nachgewiesen hat, mit Hilfe der platonisch-christlichen Licht-Metaphysik

überwunden, und so werden nun die tiefsten Schleusen
des Herzens geöffnet. Wir stehen damit schon beim jungen
Dante, bei der Vita nuova, clem unvergänglichen Denkmal
seiner Liebe zu Beatrice.

Aber noch fehlt diesen Versen, die an die ätherische Reinheit
der ambrosianischen Hymne erinnern, die Fülle und Schwere,



388 Theophil Spoerri

die der Vers der Divina Commedia bekommen wird. Woher hat
Dantes Werk diese Verbundenheit mit dem ganzen Geschehen

seiner Zeit, diese apokalyptische Spannung, in der die ganze
Tragödie des Kampfes zwischen den Weltmächten, zwischen
Kaiser und Papst mitschwingt, die ihren Höhepunkt findet in
der von den Klängen der unsterblichen Sequenz Dies irae
durchzitterten Auseinandersetzung zwischen Friedrich II. und Innozenz

IV. und ihr trostloses Ende in dem das Schicksal Dantes
beschattenden gigantischen Auftreten Bonifaz VIII. und Heinrichs

VII., woher dieses dramatische Leben der Kommune, der
Widerhall der Parteikämpfe von Florenz und der andern italienischen

Städte, woher dieser breite Zustrom volkstümlichen Lebens
und Empfindens, woher diese Flut kirchlicher Tradition, dieser

Einklang von franziskanischer Glut und dominikanischer Helle,
woher diese einzigartige Verbindung von jenseitiger Beleuchtung
und diesseitiger Wirklichkeitstreue, woher endlich diese Form,
die zugleich das Höchste und Niedrigste, populäre Tanzrhythmen
und himmlische Sphären-Musik, kristallinische Spekulation und
derben Volkswitz wiedergeben kann?

Allein im Sonett, in der sizilianischen Poesie und clem süßen

neuen Stil finden wir nicht den eigentlichen Quellpunkt der

großen Danteschen Poesie. Hier muß mit dem Zustrom der

liturgischen Poesie und der volkstümlichen Formen gerechnet
werden. Daß aber gerade in dieser Zeit eine solche Zusammenfassung

aller dichterischen Elemente möglich geworden war,
zeigt die Entstehung der Form, die neben dem Sonett die

originellste Schöpfung der jungen italienischen Poesie ist —
eine Form, die in der Tat eine wunderbare Synthese aller
Strömungen der Zeit darstellt, es ist das geistige Tanzlied: die Laude.

Hervorgebrochen in den sichtbaren Bereich der Geschichte ist
sie zur Zeit der großen Erschütterung, die vom Jahr 1260

ausging, in dem man den Anbruch des von Joachim angekündigten
neuen Zeitalters erwartete. Ranieri Fasani kommt nach der

Legende aus seiner Einsiedelei heraus, geißelt sich vor dem

Volke von Perugia und predigt Buße, das Volk wird hingerissen
und ein Zug von Geißlern setzt sich singend in Bewegung —
die Ansteckung geht durch das ganze Land, ja weit über die



Wie Dantes Vers entstand 389

Grenzen Italiens. Aus dieser Wrelle von kollektiver Reue, die

verstärkt wird durch die sozialen und politischen Spannungen
der Zeit, wächst ein neues Lied hervor, in dem sich alles

verschmelzt, was bisher getrennt war, volkstümliche und geistliche
Dichtung, Tanzrhythmen und liturgische Hymnen. Diese

Schöpfung ist so reich an Möglichkeiten, daß sie nicht nur die

Keimzelle des neuen Dramas und des Oratoriums, sondern auch
der Urquell der italienischen Melodie geworden ist. Erst seit
kurzem haben wir eine lebendige Vorstellung von der Laude
bekommen durch das vom italienischen Staat herausgegebene
monumentale W7erk des Musikhistorikers Fernando Liuzzi, La
Lauda e i primordi della melodia italiana (Libreria dello Stato

anno XIII E. F.). Das ganze Dugento klingt uns aus den von
Liuzzi zu neuem Leben erweckten Laudarien entgegen. Da hören

wir das alte Geißlerlied, von dem ein Chronist sagt, daß bei
dessen traurigen Klängen die versteinersten Herzen sich erweichten

und die trockensten Augen zu weinen anfingen — eine

schwermütige Cantilene, die unsicher zwischen verschiedenen
Kirchentonarten schwankt und in dem übergroßen in die Tiefe
fallenden Intervall auf 'peccatori' wie zu Boden sinkt, um sich
dann wieder in engen Tonschritten weitcrzuschleppen.

Und wunderbar ist es zu sehen, wie aus solchen archäischen

Klängen die große Linie des Jacoponischen Liedes sich entwickelt:
Troppo perde '1 tempo chi ben non t'ama,
Dolce amor Gesü sovr' ogn' amore...

Hier ist mit Händen zu greifen, wie der Geist der Musik den

Dichter von den letzten metrischen Fesseln gelöst hat. Wer diese

ungewohnten endecasillabi gehört hat, der ist für alle
Variationen, zu denen ihn das Gefühl und der Geist innerlich drängen,
frei. Was bei Jacopone möglich ist, kann seinem großen
Zeitgenossen erst recht zugetraut werden. Daß Dante von der
musikalischen, liturgischen und volkstümlichen Inspiration
gelebt hat, das geht aus seinem ganzen Werk hervor. Von direkten
Anklängen an die Laude können wir allerdings nicht sprechen.
Es handelt sich hier mehr um einen atmosphärischen Einfluß.
Dante hat in dieser Luft gelebt. UndVoßler hat das Entscheidende
des Vorganges gesehen, als er feststellte: «Unmittelbar und im



390 Theophil Spoerri

Einzelnen so gut wie Nichts, aber mittelbar und im Allgemeinen
das Beste und so gut wie Alles hat Dante der franziskanischen

Dichtung zu danken. Es vereinigt sich hier mit der weitesten

kulturgeschichtlichen und psychologischen Bedingtheit die tiefste
dichterische Ursprünglichkeit Dantes ». (Die göttliche Komödie;
Heidelberg 1925, S. 493.)

Wir haben nun die Mitte erreicht, wo alle Linien zusammenfließen.

Damit haben wir auch die Antwort gefunden auf unsere
methodische Grundfrage, auf die Frage nach dem Verhältnis von
historischer Tradition und schöpferischer Originalität:

Der ist das große Originalgenie, der den ganzen Strom der

Tradition, die verschiedensten Tendenzen, in denen das Leben
seiner Zeit und seines Volkes verkörpert sind, aufnehmen kann
und in der Glut des schöpferischen Prozesses zu einem persönlichen

Werk zusammenschweißt, in dessen Einheit der Sinn des

ganzen Geschehens, der für die vielen im Dunkel Wandelnden
verborgen war, strahlend aufgeht.

Es gibt vielleicht solche, die sich wundern, daß man sich so

ausführlich mit einem kleinen Formgebilde wie clem italienischen
Elfsilber abgeben kann. Zugegeben, daß es viele äußerliche und
leere Formen gibt; unzählbar sind wohl die Endecasillabi, die

bloßes Versgeklingel und nichts Anderes sind. Aber wenn wir
uns oft mit unserer germanischen Innerlichkeit und Tiefe erhaben
fühlen über den romanischen Formalismus, so wollen wir doch

nicht vergessen, daß Innerlichkeit ohne sichtbaren Ausdruck
ebenso unwirklich ist als äußere Form ohne inneres Leben. Wo
aber beides zusammenkommt, das Innere und das Äußere, da

entstellt «geprägte Form, die lebend sich entwickelt» und das

ist das Höchste auf jeglichem Gebiet, wrozu der forschende Geist

gelangen kann, und das Einzige das wert ist, daß man sein Leben
dafür gebe.

Zürich. Theophil Spoerri.

ZurUmfrage des Amerikaners (S. 369): John T. Slattery,
ein namhafter Danteforscher, hat den kostbaren Ertrag seiner
Umfrage veröffentlicht in clem Buch: My favourite passage from
Dante. Die Stellen, die nicht zur «Göttlichen Komödie» gehören,



Wie Dantes Vers entstand 391

füllen einen Zehntel des Werkes. Auf die drei Cantiche entfallen
je 90 Seiten von Zitaten samt Begründungen.

Zum Rhythmus des Danteschen Verses (S. 370): Die
beste Analyse, zugleich intuitiv und exakt, in Martha Amrein,
Rhythmus als Ausdruck inneren Erlebens in Dantes Divina Com-
media. Zürich 1932. Zu den metrischen Grundbegriffen siehe meine
Abhandlung: Der Rhythmus des romanischen Verses in Idealist. Philologie

3, 209-233, und das Buch: Französische Metrik; München 1929.
Das neueste Werk über die Italien. Verslehre ist Pasquale Leo-
netti, Sloria della Tecnica del verso italiano. Milano 1933. Der
«moderne Metriker» (S. 370) ist A. Levi in Della versiflcazione
italiana, ARom. 14. Über den Unterschied von franz. Zehnsilber
und Endecasillabo siehe: E. Landry, Endecasillabo et Alexandrin.
Nozze M. Scherillo, Milano 1910.

Zur volkstümlichen Herkunft der Poesie (S. 371): Weitere

Arbeiten PaulVerrier's: Quelle est l'origine du vers francaisl
in den Annales de l'Universile de Paris, nov.-dec 1932, mars-avril
1933, sept.-oct. 1936. — Questions de metrique francaise. ZFSL 58

(1934), 425 ss. (Antwort auf die Kritik H. Spanke's in ZRPh. 53,
629 ss.) — Besprechung von Andreas Heusler in Zs. deutsches

Alt., 70 (1933), 122-132.
Das älteste Zeugnis über die populären 'rhythmi' vom

römischen Grammaticus Marius Victoiinus (I. Hälfte des 4.

Jahrhunderts). Es ist die Definition des 'Rhythmus': «Verborum
modulata compositio, non metrica ratione, sed numero syllaborum
ad Judicium auriuni examinata, ut puta veluti sunt cantica poeta-
rum vulgarium ». Beispiele unten beim trochäischen Fünfzehn-
silber.

Paul Verrier, der die Tradition von Gaston Paris und Jeanroy
aufnimmt, hat gegen sich, außer den Genannten, Bedier, Foulet,
Faral, Cohen, Tonnelat. Bemerkenswert ist, daß Ph. A. Becker
bei der Entstehung der Laisse das Mitwirken der Volksdichter als

möglich hält: «Wo mag nun aber der Schritt, der zur Schöpfung
der Laissenform führte, gemacht worden sein? fn der Sphäre der
namenlosen Volkssänger? Warum nicht?... » Auch die Frage
nach der Bedeutung des Faroliedes läßt Becker offen.

Zur liturgischen Poesie (S. 373): Weitere Abhandlungen
Ph. A. Becker's: Rosa fresca aulentissima, VKR 8, 329-344. —
Der gepaarte Achtsilber in der französischen Dichtung, Abh. d.
Sachs. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. KL, Bd. 43, 1-117. —
J. Handschin, Über Estampie und Sequenz, Zs. f. Musikwiss.,
12 u. 13. — Die religiöse Lyrik des Mittelalters, Neue Zürcher
Zeitung, 5. März 1933 u. f. — Musikal. Miscellen, Philologus 84

(t930). — Fr. Gennrich, Formenlehre des mittelalterl. Liedes.



392 Theophil Spoerri

Haile 1932. — H. Spanke, Martialsludien, ZFSL 54,282;56,450. —
Beziehungen zw. romanischer u. mittellateinischer Lyrik, mit besonderer

Berücksichtigung der Metrik und Musik, Abh. d. Ges. d. Wiss.
zu Göttingen. Berlin 1936. Spanke's Forschungen beziehen sich
vor allem auf die Periode der jüngeren Sequenz. Er hat den
Nachweis erbracht, daß sämtliche von Wilhelm IX. benutzten
Strophenformen mit einer Ausnahme im St. Martialconductus
von Limoges vorkommen.

Zur Liturgie im allgemeinen siehe das kleine aber gediegene
Handbuch Liturgia (Encyclopedic populaire des connaissances
lilurgiques) Paris, Bloud et Gay, 1930. Zum gregorianischen
Gesang: Guido Adler, Handbuch der Musikgeschichte, Berlin
1930. I. Teil.

Zum 1 roch äis che n Fünfzehn silber (S. 375): Siehe Ed.Frän-
kel, Die Vorgeschichte des versus quadratus in Hermes 62, 357—370.
Die Entstehung des römischen Bühnenverses ist ein paradigmati-
scher Fall für das Zusammenwirken der literarischen Tradition
mit der improvisierenden Kunstübung des Volkes. Das Metrum
wurde von den Griechen übernommen, aber umgeformt nach
den klanglichen Forderungen der eigenen Sprache und der
«eingewurzelten Singgewohnheit des ungeschulten Volkes ».

Die bekannten Beispiele bei Sueton:
Ecce Caesar / nunc triumphat, / qui subegit / Gallias

(Caesar 49, 4)
Salva Borna / salva patria / salvus est Germanicus

(Caligula 6, 1)
Spätere Beispiele (von P. Verrier zitiert):

Mille Francos, mille simul / Sarmatas oeeidimus,
Mille, mille, mille, mille / mille Persas quaerimus.

(Marschlied der Soldaten Aurelians)
Tantum villi habet nemo / quantum fudit sanguinis

(Tanzvers aus dem 3. Jahrh.)
Una domna s'es elamada / de sos guardahors a mei

(Wilhelm IX.)
La feuille s'envole, voie, / la feuilfe s'en vote au vent

(Tanzlied aus clem 17. Jahrh.)
Zur Herleitung des Endecasillabo aus clem Sapphischen

Vers (S. 379): d'Ovidio, Versifleazione romanza, p. 183,
weist hin auf ähnliche Akzentverhältnisse im Provenzalischen
wie im Italienischen. Den Zusammenhang mit der sapphischen
Strophe sieht er nachgewiesen durch den späteren lateinischen
Gesang über den Cid (lllo nolente Sancius honorem...), den er
als Zeugen für eine weitverbreitete, uns nicht mehr bekannte
Tradition nimmt, noch mehr aber durch den italien. Serventese



Wie Dantes Vers entstand 393

und das Stornello, das nach Nigra eine Kurzform der sapphischen

Strophe ist. Wenn die Dantesche Terzine nach der
allgemeinen Ansicht auf den Serventese zurückgeht, nach Schuch-
hardt aber auf das Ritomell, so kämen wir schließlich auf beiden
Wegen zur sapphischen Strophe zurück.

Auch H. Spanke leitet den Zehnsilber vom Sapphicus ab (siehe
seine Martialstudien). Den metrischen Schwierigkeiten begegnet
er dadurch, daß er wie d'Ovidio von einem rhythmisch betonten
sapphischen Vers ausgeht. Er fußt dabei auf Beispiele aus dem
St. Martialconductus. Auch für den Einfluß des Alcmanicus auf
die ganze Entwicklung führt er Belege an. Wenn wir schließlich
die Mosaikinschrift von Ferrara schwerer ins Gewicht fallen
lassen und die bei der inhaltlichen Betrachtung nachgewiesene
Bedeutung des sapphischen Täuferliedes (S. 384) in Anrechnung
bringen, so wird sich kaum mehr etwas Gewichtiges gegen die
Ableitung des Endecasillabo aus clem Sapphicus einwenden lassen.

Zur Entstehung der christlichen Kultur (S. 382): siehe
das grundlegende Werk von Ernst Troeltsch, Die Soziallehren
der christlichen Kirchen und Gruppen. 1. Band der gesammelten
Schriften E. T.'s, Tübingen 1919.

Über die Sequenz 'Dies irae' und die ganze Epoche
(S. 388): siehe Fil. Ermini, II 'Dies Irae', Bibl.ARom. 11.

Über die Laude (S. 388): Guido Adler, Handbuch der
Musikgeschichte. I. Teil. Der Abschnitt über die Laude steht im vor-
zügfichen Kapitel von Friedr. Ludwig über Die geistliche
nichtliturgische Musik des Mittelalters. Siehe ferner: Arthur Hübner,
Die deutschen Geißlerlieder. Berlin 1931, und F. Babudri, Ein
Planclus Crucis etc., ARom. 20, 163, der zeigt, daß Fragmente
von Lauden aus dem 14. Jahrhundert noch heute in der mündlichen

Tradition erhalten sind.
Über den Einfluß der Musik auf Dante (S. 389): Arnaldo

Bonaventura, Dante e la musica. Livorno 1904. — Hermann
Zenck, Die Musik im Zeitalter Dantes (Deutsches Dante-Jahrbuch,
17. Band.) — Das Buch von G. Latini, Dante e Jacopone e loro
conlatti di pensiero e di forma. Todi, Orsini 1900, war mir nicht
zugänglich, aber der ausführliche Bericht im Bullett. della Soc.

Dantesca, N. S. 8, p. 34-35, zeigt, daß es sich auch hier um
allgemeine Anklänge handelt.


	Wie Dantes Vers entstand

