
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 45 (2019)

Heft: 2

Artikel: Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden : eine Aufgabe, die
Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

Autor: Kesselring, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893937

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft
und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

Thomas Kesselring*

Dieser Beitrag will in Erinnerung rufen, dass die

Förderung von Nachhaltiger Entwicklung NE) und das

Treiben von Wissenschaft etwas Wesentliches teilen

- die Voraussetzung nämlich, dass wir unseren
Egozentrismus und Ethnozentrismus überwinden und,

genereller, uns von falschen Verabsolutierungen
lösen. Mit einem Begriff Jean Piagets kann man dies als

«Dezentrieren» bezeichnen. Bildung für Nachhaltige
Entwicklung BNE) verbindet beides miteinander -
den wissenschaftlichen Ansatz und die Ausrichtung
auf NE. Der Artikel zeigt die Bedeutung von Dezent-

rierungsprozessen in der kognitiven ebenso wie sozialen

Entwicklung auf (II.Teil), bevor er die leitmotivische

Funktion der Dezentrierung in der Wissenschaft

(III. Teil) und in der BNE (IV. Teil) herausarbeitet und
daraus ein Fazit zieht (V./Vl. Teil).

NE hat viel mit Werten und mit Ethik zu tun. Ob wir
uns auf NE einlassen wollen, ist eine ethische Frage,

und hinter dem Begriff Nachhaltigkeit verbergen sich

Werte. Was aber sind Werte, was ist Ethik? Diese Fragen

werden eingangs (im I.Teil) diskutiert.

1. Werte, Normen, Wissenschaft
Es ist eine gute Idee, BNE verstärkt in die akademische

Lehre einfliessen zu lassen. Wer fürchtet, Max
Webers Postulat der Wertfreiheit der Wissenschaft

stelle ein Hindernis dar, erliegt einem Missverständnis.

Das Berufsethos des Wissenschaftlers verlangt
vom Forscher, so Weber, «seine eigene Person hinter

die Sache zurückzustellen»1, das heisst, den

Gegenstand seiner Forschung und seine Neigungen,
Vorlieben und Parteinahmen klar zu trennen. Ihre

mangelnde Unterscheidung zeigte sich zu Webers

Lebzeiten in der Verkündung von «Weltanschauungen»,

im «modische[n] Persönlichkeitskult», im

«Sichwichtignehmen» des Wissenschaftlers und in der

«Professoren-Prophetie».2 Um dies zu vermeiden, soll

der Forscher «die Feststellung empirischer Tatsachen

und seine praktisch wertende Stellungnahme

unbedingt auseinanderhalten». Es gelte, «Tatsachen

anzuerkennen und ihre Feststellung von der
bewertenden Stellungnahme dazu zu scheiden».3

1 Max Weber: Der Sinn der .Wertfreiheit' der soziologischen und
ökonomischen Wissenschaften (Orig. 1917) In: Ders.: Gesammelte Aufsätze

zur Wissenschaftslehre, Tübingen: Mohr/Siebeck 71988. S.489-540,

S.493.

2 A.a.O., S.492,494.
3 A.aO., S.493).

Heute dient Wissenschaft häufig auch der Förderung

privater Sonderinteressen, oder sie erliegt Modeströmungen,

deren Wechsel sich in der Ablösung älterer

-Ismen durch jüngere manifestiert. Das Jüngere
ist aber nicht immer das Bessere. Gegen die

Vermischung von öffentlichen und privaten Anliegen in

der Wissenschaft sowie von Sachlichkeit, politischen
Ideologien und blossem Wortgeklingel würde Weber
heute vermutlich ebenfalls zu Felde ziehen.

Das Wertfreiheitspostulat verlangt aber nicht, dass

die Werte-Dimension aus den Wissenschaften
ausgeklammert wird. Mit Werten beschäftigen sich diese

sogar auf verschiedenen Ebenen: In der Entwicklungspsychologie

etwa wird erforscht, wie sich die Fähigkeit

zu Werturteilen entwickelt, und in der Soziologie
und Politologie, weshalb bestimmte Personen unter
bestimmten Bedingungen bestimmte Werturteile
vertreten. Die semantischen Beziehungen zwischen

Wertausdrücken sind ein Forschungsfeld für Logik,

Linguistik und Philosophie. Beispielsweise ist nicht
alles, was illegal ist, auch unethisch, und nicht alles, was
unethisch ist, illegal.

Webers Postulate sind selber normativ, aus
wissenschaftlicher Forschung also nicht logisch ableitbar.
Sie lassen sich als Ergebnis einer Reflexion auf implizite,

ungeschriebene Regeln verstehen, die die

wissenschaftliche Tätigkeit vor anderen Tägigkeiten
auszeichnet.

Weber erwartete von Wissenschaftlern aber auch ein

ethisches Engagement. Davon zeugt seine Entgegensetzung

von Gesinnungs- und Verantwortungsethik:
«(...) es ist ein abgrundtiefer Gegensatz, ob man unter
der gesinnungsethischen Maxime handelt oder

unter der verantwortungsethischen: dass man für die

* Flalenstrasse 2A, 3012 Bern.

E-mail: thokessel@gmail.com

http://www.thomaskesselring.com

Thomas Kesselring, Privatdozent für Philosophie an der
Universität Bern. Professor für Ethik an der Pädagogischen
Flochschule Bern bis 2013. Nebenbei Flöhlenforscher und

Chorsänger. Philosophische Promotion (FHeidelberg),
Habilitation (Berlin).

Lehrtätigkeit an Universitäten in Deutschland, der Schweiz,
Brasilien, El Salvador, Kolumbien, Indien, Mosambik und Angola.
Buchpublikationen zu Hegel, Piaget, Ethik.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019 11



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

(voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzukommen

hat.»4 Verantwortungsethikerinnen und -Ethiker

schätzen ab, welche Folgen und Nebenfolgen die

Anwendung ihrer Forschung haben können. Sie

berechnen, wenn möglich, nicht nur ihre Wahrscheinlichkeit,

sondern gewichten und werten auch das

Ergebnis dieses Kalküls. Technikfolgenabschätzung ist

inzwischen ein bedeutender Zweig der Wissenschaften.

Verantwortungsvolle Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler können und sollen Wertungen also nicht
ausweichen. Dies gilt erst recht für die Wissenschaften,

die sich in den Dienst nachhaltiger Entwicklung
stellen. Hans Jonas hat mit seinem «Prinzip
Verantwortung» (1979) dazu eine philosophische Grundlegung

geliefert.5

Doch was sind Werte und welche Funktion hat die

«Ethik»? Werte sind aus Fakten nicht ableitbar. Ein

Faktum, eine Tatsache, kann bestehen oder nicht
bestehen. Das gilt auch für soziale Tatsachen, die z.B.

durch politische Entscheidungen geschaffen werden.

Werte hingegen sind keine Tatsachen. Ihr Status ist

philosophisch umstritten. Thomas Nagel hält
bestimmte Werte, wie Schmerzfreiheit und die Freiheit

von extremer Entbehrung, für universell gültig,6 was
ihnen einen quasi objektiven Status verleiht. Dies

könnte auch für den Wert der Artenvielfalt und die

«intrinsischen Werte», von denen im IV.Teil die Rede

ist, gelten. Andererseits haben Werte eine subjektive
Seite. Wir sprechen sie Personen, Handlungen, Dingen

usw. zu, und vielfach werten verschiedene

Personen dasselbe unterschiedlich. Zu unterscheiden
sind ästhetische Werte (schön/hässlich), ökonomische

(teuer/billig, effizient), religiöse (heilig/verdammt), und
ethische (altruistisch/egoistisch, einfühlsam/gefühllos
usw.). Ethik hat es also nur mit einem Teilbereich der

Werte zu tun - mit Werten etwa, die wir Absichten

(gut/böse), Haltungen (diskret/indiskret), menschlichen

Charakteren (ehrlich/unehrlich, freigiebig/geizig
usw.), aber auch Gruppenverhalten (rücksichtsvoll/

rücksichtslos) und sogar Institutionen (gerecht/ungerecht,

transparent/intransparent usw.) zusprechen.
Ethik kreist um Fragen wie die nach den Möglichkeiten,

Schlechtes zu minimieren und Gutes zu ma-
ximieren (so die utilitaristische Ethik), oder die, welche

Normen bzw. Regeln sich als Grundlage für ein

friedliches und allen förderliches Zusammenleben

4 Max Weber: Politik als Beruf, in: Gesammelte Politische Schriften,

hrsg. von J. Winckelmann, 5. Auflage Mohr Siebeck, Tübingen 1988,

551-552; Reclam-Band Schriften zur Sozialgeschichte und Politik,

S.328.

5 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Vesuch einer Ethik für die

technologische Zivilisation. Frankfurt: Insel/Suhrkamp 1979.
S Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität. Frankfurt: Suhrkamp

1991, S. 55, 59.

bewähren (Kantische Ethik). Die moderne abendländische

Ethik befasst sich vor allem mit Rechten (z.B.

den Grund- und Menschenrechten) und den

korrespondierenden Pflichten oder Normen (meist Verboten

zum Schutz von Rechten). Anderer Art sind

Tugend-Ethiken, die menschliche Haltungen bewerten.

Die meisten Ethiker sind sich einig, dass Werte und

Normen einer sorgfältigen Analyse bedürfen, um die

Gefahr der Beliebigkeit beim Reden über sie zu bannen.

Wissenschaft selbst ist ebenfalls von Werten und

Normen oder Regeln bestimmt, die Wissenschaftler

zu beachten haben. Manche Werte - Widerspruchsfreiheit,

Einfachheit, Verständlichkeit, Nachvollziehbarkeit

- betreffen die Verfassung von Theorien und
haben mit Ethik nichts zu tun. Für Forschungsprozesse

existieren normative Vorgaben in Gestalt

fachspezifischer Methoden, die korrekt oder unkorrekt

(beides Werte angewendet werden können. Vom
Gebot der Ehrlichkeit abgesehen, haben auch sie mit
Ethik nicht viel zu tun. Popper versuchte, die Regeln

wissenschaftlicher Forschung zu explizieren: Man
bildet Hypothesen, wobei klar sein muss, unter welchen

Umständen sie als widerlegt gelten. Eine widerlegte
Theorie muss sofort aufgegeben werden. Poppers
Thesen gelten heute als überholt. Unbestritten ist

hingegen, dass Wissenschaft eine normative Basis hat
und regelgeleitet ist. Andernfalls wäre es unmöglich,
zwischen wissenschaftlichen und nicht-wissenschaftlichen

Tätigkeiten eine Grenze zu ziehen. Diese

Regeln der Wissenschaft sind allerdings wandelbar und
nicht immer ausdrücklich festgelegt.

Manche Regeln sind so elementar, dass wir kaum

an sie denken. Ein Wissenschaftler muss über Kriterien

zur Unterscheidung zwischen wahr und falsch,

logisch korrekt und inkorrekt, methodisch sauber

und unsauber usw. verfügen, und er muss zwischen

Kausalbeziehungen und Handlungsmotiven sowie

zwischen Kausalität, statistischen Beziehungen und
Feldeffekten differenzieren können. Ferner muss er
sich mit seinesgleichen austauschen und kooperieren,

sich auf ungewohnte Standpunkte einlassen und
die eigenen Überzeugungen aus einer fremden
Perspektive reflektieren können. Dies alles mag uns trivial
erscheinen, weil wir Ähnliches auch von erwachsenen

Laien erwarten.

Von kleinen Kindern erwarten wir dies alles noch

nicht. Das wissenschaftliche Prozedere (Hypothesen
bilden und testen...) ist - in der Sprache des

Entwicklungspsychologen Jean Piaget - «formal operativ»,
die Denkweise von kleinen Kindern dagegen

«präoperativ». Kleinkinder sind fähig zu intelligenten Fragen

und verblüffenden Schlussfolgerungen, doch

12 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

sollte man von ihnen nicht verlangen, dass sie diese

auch methodisch und konsequent vorantreiben. Das

kindliche Denken bewegt sich teilweise in animisti-
schen Vorstellungen, gegen die sich die Wissenschaft

abgrenzt, und es ähnelt in bestimmten Phasen einer

Protologik, die wir aus Mythen und Märchen kennen.

2. Was heisst Dezentrieren?
Die soeben erwähnte Fähigkeit zur Perspektiven-Koordination,

die zu den normativen Grundlagen der
Wissenschaft gehört, ergibt sich aus Dezentrierungs-

prozessen. «Dezentrieren» bedeutet, sich aus der

Befangenheit im eigenen Standpunkt zu lösen und
diesen von aussen zu reflektieren. Dem entspricht im
Kern das eingangs erwähnte Postulat Max Webers.

Piaget hat in der geistigen Entwicklung vom Kind zum
Erwachsenen eine Folge ähnlicher Dezentrierungs-

prozesse nachgewiesen.7 Sie sind grundlegend für die

Entwicklung des Selbstbewusstseins, der
Raumvorstellungen, des logisch-mathematischen Denkens, des

moralischen Urteilsvermögens usw. Auch die Fähigkeit,

seine Handlungen zu planen, Strategien zu
entwickeln, mit anderen zu kooperieren, Vereinbarungen
auszuhandeln hängen davon ab - kurz, die Fähigkeit,
Wissenschaft zu treiben und sich dabei die eigenen

Wertungen selbstkritisch zu vergegenwärtigen...

Werfen wir also einen Blick auf die Funktionsweise

von Dezentrierungsvorgängen! Ihr Gegenstand sind
in erster Linie Gesichts- oder Standpunkte bzw.

Perspektiven und in zweiter Linie alles, was irgendwie
Standpunkt- bzw. Perspektiven-bezogen ist. So müssen

Säuglinge zunächst lernen, den eigenen Gesichtspunkt

- im räumlichen wie im sozialen Sinn - von
anderen zu unterscheiden. In einem weiteren Schritt
lernen sie, diese Gesichtspunkte aufeinander zu
beziehen oder miteinander zu koordinieren. Koordination

dieser Art schärfen zunehmend das Bewusstsein

der eigenen Person. Die Reaktionen, die wir von
anderen Personen auf unser Verhalten bekommen, sind

wichtige Bausteine für unsere Selbsteinschätzung.

Dezentrierungsprozesse liegen auch unserer Vorstellung

von Gegenständen, Räumen, Landschaften und

abstrakteren Dingen, wie Mengen, Kräften usw.,

zugrunde. Ein Baby, das vor seinen Augen eine Puppe
hin- und herbewegt und nach verschiedenen Seiten

dreht, setzt die verschiedenen Ansichten dieser

Puppe zueinander in Beziehung. Wenn es durch ein

7 Das Motiv der Dezentrierung ist in vielen Werken Piagets präsent.

Beispiele: Jean Piaget: Abriss der genetischen Epistemologie. Ölten:

Walter 1974, bes. S.49;Jean Piaget/Bärbel Inheiden Von der Logik de

Kindes zur Logik des Heranwachsenden. Stutgart: Klett 1980, S.330. Zu

Piagets Dezentrierungs-Theorie vgl. Thomas Kesselring/Ulrich Müller:
The Concept of Egocentrism in The Context of Piaget's Theory. In: New

Ideas in Psychology, 2011, pp. 327-345.

Zimmer kriecht und dabei beobachtet, wie sich mit
jeder Ortsverschiebung die Anordnung der Stuhlbeine

verändert, experimentiert es mit der Koordination

räumlicher Perspektiven. Ein Kleinkind, das eine

Handvoll Murmein nacheinander zu verschiedenen

Arrangements gruppiert, erforscht verschiedene

Konfigurationen dieser Murmelsammlung. Indem es

sie einem und demselben Ensemble mit stets denselben

Elementen zuordnet, erwirbt es den Mengenbegriff.

Piaget hat solche Dezentrierungsprozesse in

unterschiedlichen kognitiven Bereichen aufgedeckt. Ein

plastisches Beispiel ist das Verständnis räumlicher
Beziehungen: Ein- bis zweijährige Kinder unterscheiden

noch nicht zwischen rechts und links. Vier- bis

Fünfjährige kennen diese Unterscheidung, verwechseln

aber, wenn sie einem anderen Kind gegenübersitzen,

dessen rechten und linken Arm, weil sich der
rechte dem eigenen linken gegenüber befindet und
der linke dem eigenen rechten. Mit sieben bis acht
Jahren gelingt es den meisten Kindern, von einem

imaginären äusseren Standort aus die eigene Position

mit derjenigen des anderen Kindes zu koordinieren.

Sie überwinden damit die Konfusion von links
und rechts.

Die Goldene Regel - «Was du nicht willst, dass man dir
tu', das füge auch keinem anderen zu!» - ist eine ethische

Regel, die Dezentrierung gebietet. Ein Kleinkind,
das einem anderen das Spielzeug wegnimmt, denkt
noch nicht daran, wie es sich fühlen würde, wenn
jemand ihm sein Spielzeug wegnähme. Von etwas
älteren Kindern darf man diese Überlegung jedoch
erwarten. Die Goldene Regel, die diese Überlegung zur
allgemeine Vorschrift macht, ist auf höherer Ebene

aber selbst egozentrisch: Es ist noch besser, andere so

zu behandeln, wie sie selbst es sich wünschen, denn
Menschen haben unterschiedliche Vorlieben.

Dezentrierungsprozesse verlaufen über mehrere

Etappen: Eine scheinbar fest begründete Überzeugung

gerät ins Wanken, die Zweifel verstärken sich,

man entdeckt neue Sichtweisen ohne Bezüge zueinander

und neigt zu einer relativistischen Einstellung:

«Anything goes!» Indem man seine ursprüngliche
Sichtweise gegen die neu entdeckten Sichtweisen

abwägt, gewinnt man eine umfassendere Orientierung.
Ehemalige Selbstverständlichkeiten werden nun als

Dogmen entlarvt. Typisch für anfängliche Zentrierungen

ist eine gewisse Blindheit für den eigenen Standpunkt

und die Unfähigkeit zur Selbstkritik. Egozentrismus,

Eurozentrismus, Geozentrismus, Rassismus,

Anthropozentrismus usw. sind Beispiele.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

3. Dezentrierung und Perspektiven-Koordination
in den Wissenschaften

Wissenschaftlicher Fortschritt verdankt sich wesentlich

Dezentrierungsprozessen.8 Beispiele sind die

Entdeckung, dass wir nicht im Zentrum des Universums

ruhen, sondern auf einem peripheren, beweglichen
Planeten leben, dass Homo Sapiens nicht die Krone
der Schöpfung, sondern eine Spezies unter hundert-
tausenden anderen ist, die sich über Jahrmillionen
auseinanderentwickelt haben, und die Herabstufung
der Qualität und Zuverlässigkeit unserer Vernunftfähigkeit

durch Sigmund Freud: Was wir gewöhnlich
für freie, wohlüberlegte Entscheidungen halten, sind

oft blosse Rationalisierungen halbbewusster oder un-
bewusster Impulse und Strebungen.

Häufig werden wissenschaftliche Dezentrierungspro-
zesse von Kränkungen begleitet. Sie provozieren
Konflikte mit traditionellen Überzeugungen und religiösen

Credos, führen aber schliesslich zu substantiellen

Veränderungen unseres Weltbilds.

Hegel hat in der Phänomenologie des Geistes den Weg

zum Wissen als «Weg des Zweifels oder eigentlicher

als Weg der Verzweiflung» bezeichnet.9 Dem

fügte Max Weber später hinzu, «der radikalste Zweifel

ist der Vater der Erkenntnis».10

Zweifel, Verunsicherung und (mit Nietzsche zu
sprechen) eine Umwertung wenn nicht aller, so doch
mancher Werte sind häufig der Preis für geistige

Horizonterweiterung. Als Gewinn winkt eine Öffnung zu

grösserer Bescheidenheit und Toleranz dank einem

komplexeren Weltbild. Diesen Schritt haben Hegel
und Piaget (unabhängig voneinander) als «Umkehrung

des Bewusstseins»11 beschrieben oder als

Resolution, denn er wird von einer Reflexion auf die eigene

Stellung begleitet.

Dauert die Verunsicherung zu lange, so kann sie

eine Flucht in neue Dogmatismen auslösen. Aus der

Kränkung durch Darwins Lehre sind das Dogma vom
«Überleben des Stärkeren», statt des besser Ange-

passten, und die Verherrlichung des Wettbewerbs
als vermeintliche Basis aller Lebensprozesse

hervorgegangen, als ob Überleben und Fortpflanzung nicht
auch von Kooperation und gegenseitiger Hilfe, häufig

sogar über Artgrenzen hinweg, abhingen. Seit
Jahrzehnten gelten Wettbewerb und Unternehmens-

8 Jean Piaget: Weisheit und Illusionen der Philosophie. Frankfurt: Suhr-

kamp 1965, S.181.

9 Georg W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes. Frankfurt: Suhrkamp

(Werkausgabe, Band 3) 1974, S.72

10 Weber, Der Sinn der .Wertfreiheit', S.496.

11 Georg W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, a.a.O., S.79. Jean Pia¬

get: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart: Klett 1969,

S.155,219.

grosse auch in der Wirtschaft als sakrosankt. Die

Bedeutung von Kooperation und Solidarität wurde
übersehen, und so hat sich eine Kluft zwischen einer

superreichen «Elite» und mittellosen Bevölkerungsschichten

geöffnet, die die Weltwirtschaft insgesamt
destabilisieren könnte.

Wenn Einsteins Relativitäts-Theorie oft als Paradigma
für den Fortschritt der Wissenschaft herhalten muss,
dann deshalb, weil sie besonders eindrücklich
veranschaulicht, was es heisst, dass etwas ehemals absolut
Gesetztes - das Sonnensystem - seinen Status
verliert und in ein umfassenderes Bezugsnetz eingeht.
Durchs Universum rasen Milliarden Sonnen auf milli-
ardenfach verschiedenen Bahnen, doch folgen sie alle

denselben Gesetzen...

4. Dezentrierungsprozesse auf dem Weg zu

Nachhaltiger Entwicklung
«Nachhaltige Entwicklung ist eine Entwicklung, die

die Bedürfnisse der Gegenwart befriedigt, ohne zu

riskieren, dass künftige Generationen ihre eigenen
Bedürfnisse nicht befriedigen können.»12

NE verbindet die Visionen der Zukunftsfähigkeit und
der Gerechtigkeit miteinander. Daraus erwächst eine
Reihe von Herausforderungen, zu deren Bewältigung
Dezentrierungsleistungen unvermeidlich sind. Wie
für die Wissenschaft sind Dezentrierungsprozesse
also auch für NE grundlegend. Es darf nicht verwundern,

dass NE deshalb mit Zweifeln, Umwertungen
und Kränkungen flankiert ist. Die verbreitete

Weigerung, den menschlichen Einfluss auf den
Klimawandel ernstzunehmen und sich mit diesem Einfluss

auseinanderzusetzen, erinnert an die Trotzreaktion

gekränkter Narzissten. Auch die Vorstellung, dass das

Elend der «Bottom Billion»13 systemisch nicht
unabhängig ist vom Wohlstand in unseren Breiten und
daher eine ethische Herausforderung darstellt,
übersteigt den Horizont von Egozentrikern. In den Worten

von Amartya Sen:

«Über egozentrische Beweggründe hinaus denken

muss man wenn man verstehen will, warum
viele Menschen sich verpflichtet fühlen, bedrohte

Populationen vor Umweltschäden zu schützen, die

nicht unmittelbar das Leben dieser Umweltschützer
selbst beeinträchtigen. Die Gefahr, dass zum Beispiel
die Malediven oder Bangladesch überflutet werden,

wenn der Meeresspiegel weiter steigt, kann die Ge-

12 Brundtland-Bericht [Deutsch: Volker Hauff (Hrsg.): Unsere gemeinsame

Zukunft. Der Brundtland-Bericht der Weltkommission für
Umwelt und Entwicklung. Greven: Eggenkamp Verlag 11987, 21999,

S. 51; Absatz 49 und S. 54 Absatz 1

13 Paul Collier: The Bottom Billion: Why the Poorest Countries Are

Failing and What Can Be Done about It. Oxford Univ Press, 2007.

14 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

danken und Handlungen vieler Menschen
beeinflussen, obwohl sie selbst nicht der Gefahr ausgesetzt
wären, die Bewohner tief liegender Gegenden fürchten

müssen.»14

Noch anspruchsvoller ist die Zumutung, unseren
Lebensstil zugunsten künftiger Generationen zu verändern:

Warum sollen wir zum Wohle von Menschen,
die erst lange nach uns leben werden, mit denen wir
also nie in Kontakt treten können, Kompromisse
eingehen? Zu den Zielen von NE gehört schliesslich der

Schutz der Artenvielfalt und ihrer Grundlagen - ein

Anliegen, das nach völliger Überforderung klingt.
Empfinden wir aber nicht jede Aufgabe, deren Lösung

Dezentrierungen erfordert, anfangs als Zumutung?
Sie in Mut-zur-Aktion zu verwandeln, ist im Kern die

Aufgabe von BNE.

4.1. Anthropozentrismus
Auch wer nicht in Ethnozentrismus und Rassismus

befangen ist, vertritt wahrscheinlich einen

anthropozentrischen - auf menschliche Interessen zentrierten

- Standpunkt. Peter Singer nennt ihn «Speziesismus».15

Seine Vorzüge liegen auf der Hand: Er belastet
sich weder mit theologischen Prämissen noch mit
Motiven, die menschlichen Interessen zuwiderlaufen.
Diese Interessen sind aber teils kurzfristiger, teils

langfristiger Natur und können sich widerstreiten. Raubbau

an der Natur entspricht kurzfristigen Interessen,
ihre Schonung langfristigen. Die herrschenden
ökonomischen Zwänge resultieren meist aus einer

kurzsichtigen Optik. Effizienz und wirtschaftliche Produktivität

sind zudem bloss instrumentelle Werte. Man
kann sie nicht ohne Perversion zum Selbstzweck
erklären. Wer das Wirtschaftswachstum heilig spricht,
vergisst die Ziele, deren Realisierung wirtschaftlicher

Tätigkeit erst ihren instrumenteilen Sinn verleiht.

NE hat es in einer von kurzfristigen Rentabilitäts-Im-

perativen regierten Welt schwer, sich durchzusetzen.

Unregulierte Märkte favorisieren auf zeitnahe Ziele

gerichtete Anliegen. Auch die Politik agiert tendenziell

kurzatmig: Entscheidungen, die nicht der

Wählergunst entsprechen, könnten zur Abwahl der Regierung

führen.Je ferner die Zukunft, auf die sich ein

Anliegen bezieht, desto geringer sind die Chancen seiner

Mehrheitsfähigkeit.

Eine anthropozentrische Optik beschränkt sich nicht
auf den Fokus kurzfristiger regionaler Gewinn-Interessen.

Dennoch stellt sich die Frage, ob sie dem

Anliegen der NE - die Lebensgrundlagen auf unserem

Planeten insgesamt zu erhalten - die notwen-

14 Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit. München: Beck 2010, S.279.

15 Peter Singer: Praktische Ethik. Stuttgart: Reclam 1984, Kap. 3 (S.70-85).

Standpunkte zur Begründung

von NE

Werte «an sich»,

intrinsische Werte

Instrumentelle Werte

Zentrierung auf

Wirtschaftsförderung

Gewinnmaximierung

(Verabsoltierung eines

instrumentellen Werts)

Alles was (kurzfristige)
Gewinne erhöht, auf

Kosten aller anderen Werte

Anthropozentrismus Menschliche (kürzer- und

längerfristige) Interessen

Alles, was menschlichen

Interessen dient

Pathozentrismus Menschliche Interessen

und Minimierung allen

menschlichen und

tierischen Leidens

Alles, was menschlichen

Interessen und der

Verminderung von tierischem

Leiden dient

Biozentrismus Menschliche Interessen,

Leidensminimierung (für

alle leidensfähigen Wesen),

und Eigenwert der organischen

Natur (des Lebens)

Alles, was menschlichen

Interessen, der

Leidensverminderung und der

organischen Natur

insgesamt dient

Physiozentrismus Menschliche Interessen,

Leidensminimierung und

Eigenwert der belebten

wie der unbelebten Natur

Alles, was zur Erde und

zur Biosphäre gehört, und

alles, was ihrem

Fortbestehen dient

Erläuterungen zur Tabelle: Von oben nach unten wird das von der jeweiligen
Position erschlossenen «Werte-Universum» immer reicher und die Domäne ethische

Handelns immer weiter. Der Inhalt jeder Zeile in der Tabelle umfasst auch

den Inhalt der darüber liegenden Zeilen. Die Positionen lassen sich auch als

ineinander liegende Kreise darstellen: Wirtschaftsförderung entspricht dem innersten

und engsten Kreis, der Physiozentrismus dem äussersten und weitesten, je
umfassender eine Position, desto weitläufigere biologische Verwandtschaftsbeziehungen

gilt es zu berücksichtigen. Unsere Fähigkeit zur Empathie mit Lebewesen

nimmt aber mitzunehmend entfernter Verwandtschaft ab. Damit verringert
sich der Wert, den wir den betreffenden Arten zusprechen, und unser Interesse,
sie zu schützen. Es findet eine Inflationierung der Werte statt - als Folge der De-

zentrierung. je extensiver also das vertretene Schutz-Anliegen, desto geringer die

Intensität der Argumentation, die wir dafür einsetzen können.

dige Schubkraft zu verleihen vermag. Lässt sich die

anthropozentische Weltsicht wenigstens dort, wo sie

für die Zielerreichung einer NE nicht ausreicht,
überwinden? Welche umfassenderen Standpunkte stehen

uns zur Verfügung, und welche Motivationskraft
vermögen sie zu entfalten? Zur Diskussion stehen der
«Pathozentrismus» (mit einer Fokussierung der

Leidensfähigkeit von Tieren), der «Biozentrismus» (auf

Lebensprozesse und Biodiversität fokussiert) und der

« Physio-» oder «Ökozentrismus» (der auch auf den

Schutz der anorganischen Natur bedacht ist).16 Diese

Standpunkte will ich im Folgenden näher betrachten.

Denn es besteht die Hoffnung, die argumentative
Kraft der antropozentrischen Sichtweise zu stärken,
und zwar dank einer trickreichen Verbindung der

antropozentrischen mit der pathozentrischen, biozen-

trischen bzw. physiozentrischen Sichtweise. Näheres

dazu will ich nun bei einem Durchgang durch die
Tabelle von oben nach unten ausführen.

16 Martin Flügel: Umweltethik und Umweltpolitik. Eine Analyse der

schweizerischen Umweltpolitik aus umweltethischer Perspektive.

Fribourg: Universitätsverlag 2000, Kapitel 2.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019 15



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

Abb. 1. Wie stellen wires an, uns in einen Tausendfüssler einzufühlen?

Anthropozentismus: Verhältnis zwischen Personen.

Wir interagieren und kommunizieren mit unseres-

gleichen und unterstützen uns dabei gegenseitig in

unseren sozialen Dezentrierungsbemühungen. Mit
der Art und Weise, wie wir auf unser Gegenüber
reagieren, beeinflussen wir seine Selbsteinschätzung.
Kinder interessieren sich zunehmend dafür, wie sie

auf ihresgleichen wirken. Für Erwachsene gilt
Analoges. Wer beispielsweise ein Amt übernimmt,
interessiert sich dafür, wie seine Amtsführung auf die

Betroffenen wirkt und wie er ihre Einstellung positiv
beeinflussen kann. Gegenseitige Achtung zwischen
Menschen schliesst den gegenseitigen Respekt für
ihre Rechte, ihre Autonomie und die Grundlagen
ihres Selbstwertgefühls ein.17

Pathozentrismus I: Verhältnis zwischen Mensch
und Haustier. Hundehalter pflegen zu ihrem
Vierbeiner oft eine enge emotionale Beziehung und
kommunizieren mit ihm in menschlicher Sprache.

Mit Katzen ist die Kommunikation schwieriger,
unsere Empathiebeziehung entsprechend weniger eng.
Immerhin reagieren Katzen auf unsere Stimmungen.

Noch schwächer ist unsere Einfühlung in

kleinere Haustiere - Vögel, Rennmäuse usw. - und erst
in Aquariumsfische. Immer aber sind wir für unsere
Haustiere verantwortlich, sie haben ein Recht darauf,
dass wir ihnen vermeidbares Leiden ersparen.

Pathozentrismus II: Verhältnis zwischen Mensch

und Nutztier. Im Vordergrund stehen Nützlichkeitsund/oder

wirtschaftliche Interessen. Das schliesst

Einfühlung in Nutztiere nicht aus. Imker pflegen eine

emotionale Beziehung eher zu ihren Bienenvölkern
als zu einzelnen Bienen. Die Schlachtung von Nutztie-

17 Ernst Tugendhat: Vorlesungen über Ethik. Frankfurt: Suhrkamp 1993.

S.306f.

ren fordert unsere Empathie stark heraus und kann

sie überfordern. Tiere, die wir nur züchten, um sie

danach zu essen, fallen (ausser Schweinen und Geflügel)
nicht unter den Begriff der Nutztiere. Wohl niemand

würde Mehlwürmer oder Heuschrecken, deren Zucht
als Beitrag zur künftigen Ernährung im Gespräch ist,

als Nutztiere bezeichnen.

Kants Argument gegen Tierquälerei und seine

Bedeutung für die Anliegen der NE. Kant sprach Tieren

keinen Eigenwert zu. Er begründete das Verbot,
Tiere zu quälen, mit dem Argument, «weil dadurch
das Mitgefühl an ihrem Leiden abgestumpft» wird.
Diese Abstumpfung würde den Menschen verrohen,
seine Empathiefähigkeit mit seinesgleichen schädigen.18

Kants instrumentelles Verhältnis zu Tieren

weckt zwar Befremden, erscheint aus anthropozentrischer

Sicht aber konsequent. Kritisieren lässt es

sich nur von einem weiter dezentrierten - patho-
zentrischen oder biozentrischen - Standpunkt aus.

Näher betrachtet, überzeugt Kants instrumentelles

Argument deswegen, weil wir Tiere nicht als gefühllose

Maschinen, sondern als uns Menschen ähnliche,

leidensfähige Wesen betrachten: Wir sollen Tiere so

behandeln, als wären sie quasi menschliche Personen.

Damit werten wir die Tiere auf.

Gleichsam von rückwärts gelesen, lautet Kants
Argument: Ob wir tatsächlich menschlich handeln, zeigt
sich daran, dass wir mit Tieren schonungsvoll umgehen.

Die pathozentrische Einstellung stärkt und
erweitert also die Grundlage des Anthropozentrismus.
Die pädagogische Bedeutung dieses Arguments ist

nicht zu unterschätzen: Wer anderen Wesen Respekt

entgegenbringt, verdient selber Respekt. Denn wer
sie gut behandelt, veredelt sich damit als Mensch.

Dieser Gedanke stellt den Anthropozentrismus auf
eine solidere Grundlage und verstärkt seine

argumentative Kraft. Die Angleichung unserer Behandlung

nicht-menschlicher Lebewesen an die Art, wie

wir Menschen behandeln, setzt allerdings einen De-

zentrierungs-Akt voraus: Wir müssen vom vermeintlichen

Sonderstatus des Menschen abstrahieren.

Die Pädagogik kennt eine verwandte Empfehlung:
Erzieher sollen Kinder so behandeln, als verfügten sie

bereits über die Fähigkeiten, die sie sich erst aneignen.

Damit werden sie zum Erwerb der betreffenden

Fähigkeiten angeregt und das Gefühl der Aufwertung
stärkt ihr Selbstvertrauen.19 Gleichzeitig - so kann

man in Anlehnung an Kant sagen - adelt dieses
Verhalten den Erzieher.

18 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil: Metaphysische

Anfangsgründe der Tugendlehre, I. Ethische Elementarlehre, § 17 (A 108).

19 Dieses Argument findet sich u.a. bei J.W. Goethe, S.Kierkegaard und
F.Oser.

16 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

IBiozentrismus I: Verhältnis zwischen Mensch und
«niederen» Tieren. Die Unterscheidung zwischen

Nützlingen und Schädlingen treffen wir aus
anthropozentrischer Perspektive. Schon prähistorische Horden

durften im Tierreich eine ähnliche Differenzierung

vorgenommen haben. Nützlinge sorgen für einen
gesunden Stoffwechsel in unseren Äckern und Gärten,

tragen durch Bestäubung oder Samentransport zur

Ausbreitung von Nutzpflanzen bei und halten Schädlinge

in Schach. Wenn wir Nützlinge ausrotten, schaden

wir uns selber. Schädlinge hingegen bekämpfen
wir mitleidlos.

Viele Tiere entziehen sich dieser Unterscheidung. An

Schlangen- und Spinnenpopulationen freuen wir uns,

solange sie nicht überhand nehmen und uns nicht
stören. Das Überleben der Tigermücke, die diverse

Krankheiten überträgt, werten wir hingegen klar

negativ.

Kants anthropozentrisches Argument gegen Tierquälerei

gilt - abgeschwächt - auch gegenüber «niederen»

Tieren: Die Humanität des Menschen zeigt sich

nicht zuletzt in der Achtung auch dieser Kreaturen.
Sie zu achten bedeutet, ihr Lebensrecht, ihre Lebensweise,

ihre Existenz zu respektieren. Das schliesst

nicht aus, dass wir sie auch töten dürfen, nur müssen

wir ihnen dabei Qualen ersparen, und der Tötungszweck

sollte gegenüber dem intrinsischen Wert des

Tieres höherrangig sein. Das ist beispielsweise kein

Problem, wenn Myriaden von Mücken uns stechen

wollen: Der Eigenwert jedes Exemplars konvergiert

gegen Null, je stärker sich die Art jedoch dem
Aussterben nähert, desto weniger empfinden wir sie als

Plage und desto mehr steigt der intrinsische Wert
jeder Mücke wegen ihrer zunehmenden Seltenheit.

Biozentrismus II: Verhältnis zwischen Mensch und
Pflanzen. Nutzpflanzen dienen unserer Ernährung,
liefern erneuerbare Kraftstoffe, befriedigen ästhetische

Bedürfnisse usw. Wir freuen uns an ihrem Duft,
ihrer Farbenpracht, ihren Formen, ihrem Wuchs und

- natürlich - am wirtschaftlichen Ertrag, den sie

liefern. Mit Pflanzen empfinden wir jedoch kaum

Empathie. Der Umstand, dass wir einzelne Pflanzen mit
gentechnischen Mitteln massschneidern und andere

mit Agrargiften vernichten, verrät eine überwiegend
instrumentelle Einstellung: Es kümmert uns wenig,

wenn Kleinlebewesen dabei kläglich zugrunde
gehen. Alarmiert sind wir erst, wenn Arten, an die wir
uns gewöhnt haben, aussterben. Als Alarmglocke
fungiert nicht das Mitgefühl (in eine Spezies, ein
Kollektiv, kann man sich nicht einfühlen), sondern die

Erwartung ihres irreversiblen Verlusts. Arten messen

wir einen höheren Wert bei als Individuen (zum
Artenschutz später mehr).

Abb. 2. Auch die anorganische Natur verdient seriösen Schutz.

Wenn wir Pflanzen instrumentalisieren, blenden wir

gerne die erstaunlichen Fähigkeiten aus, über die sie

verfügen: Pflanzen reagieren nicht nur auf Licht und
Farben, sondern auch auf Gerüche, Berührungen,
Geräusche. Selbst Gedächtnisleistungen finden sich bei

Pflanzen.20 Dass sie auch leiden können, lässt sich

zumindest nicht a priori ausschliessen. Trotz fehlendem
Bewusstsein und Nervensystem und trotz der Tatsache,

dass sie vor Feinden nicht fliehen können, verfügen

Pflenzen über Abwehrstrategien: Sie wehren sich

mit chemischen Reaktionen gegen Fressfeinde, und
viele Pflanzen verhalten sich so, als kommunizierten
sie untereinander.

Biozentrismus III: Verhältnis zwischen Mensch
und Lebewesen allgemein. Als Devise des Biozentrismus

eignet sich Albert Schweitzers Satz: «Ich bin

Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben

will.» Wir wissen nicht, ob Tiere ohne zentrales

Nervensystem Empfindungen haben, obgleich vieles für
diese Annahme spricht: Dass Tiere vor Feinden
fliehen, verbessert ihre Überlebenschancen und sichert
den Bestand ihrer Spezies. Sie würden wohl kaum

fliehen, wenn sie die Annäheruneg eines Feindes als

angenehm empfänden. Die Annahme, ihr
Fluchtverhalten beruhe auf einem mechanischen Reflex,

ist wenig plausibel. Wieso soll man ihnen also - mit
einem anthropomorphen Wort - nicht ein gewisses
Leiden unter Stress zuschreiben, wenn sie von einem
Fressfeind verfolgt werden oder in eine Falle geraten?

Kants Argument gegen Tierquälerei lässt sich auch

hier in Erinnerung rufen: Wir begegnen einem Lebe-

20 Daniel Chamovitz: What a Plant Knows. A Field Guide to the
Senses. New York: Scientific American 2012.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

wesen mit mehr Achtsamkeit, wenn wir ihm
Leidensfähigkeit und (minimale) Willensimpulse zuschreiben,

statt es für eine unempfindliche Reflexmaschine zu

halten. Wer seine Handlungen pathozentrisch
ausrichtet, beweist damit eine tiefere Menschlichkeit.

Biozentrismus IV: Artenschutz. Bei der Verteidigung
von Artenschutz und Artenvielfalt versagen
anthropozentrische Argumente auf halbem Wege. Dass wir
Arten schützen wollen, die uns nützlich und
angenehm sind, ist unkontrovers. Das gilt auch gegenüber
Arten, die für unsere Nützlinge nützlich und für uns

Menschen unschädlich sind. Doch das ist noch kein

Plädoyer zugunsten eines generellen Artenschutzes.
Man kann zwar mit dem Risiko von Domino-Effekten

argumentieren: Das Insektensterben zieht ein

Vogelsterben nach sich, was wiederum den Bestand an

Raubvögeln beeinträchtigen kann usw. Aus

anthropozentrischer Sicht wäre eine reduzierte Artenvielfalt
in den Tropen jedoch kein Unglück, vorausgesetzt sie

ist stabil - so wie in den gemässigten Breiten.

Um zu begründen, warum jede einzelne Art wertvoll
ist, müssen wir auf biozentrische Argumente zurückgreifen.

Das ist nicht abwegig, wie das folgende Zitat
von Amartya Sen belegt: «So könnte eine Person meinen,

wir sollten tun, was wir können, um die Erhaltung

des Fleckenkauzes zu sichern. Es wäre kein

Widerspruch, wenn diese Person sagte:,Mein
Lebensstandard wäre weitgehend, sogar vollkommen
unabhängig vom Überleben oder Aussterben des Fleckenkauzes

- ich habe noch nie einen gesehen -, aber ich

bin aus Gründen, die nichts mit dem Lebensstandard

von Menschen zu tun haben, fest überzeugt, dass wir
diese Käuze nicht aussterben lassen dürfen.»21

Physiozentrismus. Anthropozentrische Interessen

erstrecken sich auch auf den Erhalt von Teilen der

anorganischen Natur - Rohstoffen, Landschaften,

Gebirgen, Seen usw. Für saubere Böden, eine intakte

Atmosphäre und Klimastabilität gilt Analoges, ebenso

für natürliche «Dienstleistungen», wie die
Photosynthese, das Sonnenlicht, das Gefrieren und Schmelzen

von Gletschern usw. Wie begründen wir aber den

Schutz derjenigen Dinge der Natur, mit denen wir
keinen spürbaren Nutzen verbinden - den Schutz

von Vulkanen, Wüsten, steinigen Böden, Höhlen
oder der Meerestiefen? Wir könnten wiederum auf
die Kettenreaktion verweisen, die ihr Verschwinden
wahrscheinlich auslösen würde. Das wäre eine leicht
nachvollziehbare instrumentalistische Begründung.
Intuitiv plausibler ist die Auffassung, die diesen

Naturdingen einen intrinsischen Wert zuschreibt. Ihr
Verschwinden oder ihre Zerstörung würden wir als

21 Amartya Sen, Die Idee der Gerechtigkeit. München: Beck 2010, S.278f.

schweren Verlust empfinden. Aber argumentativ ist

diese Auffassung schwieriger zu verteidigen, Das liegt
am physiozentrischen Standpunkt.

5. Die anthropische Bedrohung
Aus biozentrischer Warte gibt es keine «Schädlinge».

Oder doch? Die Biologie lehrt uns, dass jede Spezies

irgendeine oder mehrere Funktionen erfüllt. Mit
dem Wegfall jeder einzelnen Spezies verschwindet
auch ihre Funktion. Raubtiere verursachen ihren

Beutetieren Stress, aber gleichzeitig regulieren sie

ihren Bestand. Auch Heuschreckenschwärme sind

aus biozentrischer Sicht keine Schädlinge. Sie

verursachen ein vorübergehendes Ungleichgewicht, aber

Ungleichgewichte sind in der Natur häufig und lösen

Reaktionen aus, die ein neues Gleichgewicht anstreben.

Die Pendelbewegung zwischen Räuber- und

Beutepopulationen oszilliert zwischen zwei Maxima.

Schädlinge im biozentrischen Sinn sind am ehesten

Arten, die andere verdrängen und eliminieren. Sie

stiften nicht bloss vorübergehende Ungleichgewichte,

sondern verursachen eine unumkehrbare

Verarmung. Unter diese Schädlings-Definition fällt wohl

nur ein einziger Kandidat - der Homo Sapiens. Seine

«Alleinstellungsmerkmale» sind das enorme
Bevölkerungswachstum und die explosive Vervielfältigung
technischer Hilfsmittel, von denen sich die Homines
und Feminae Sapientes regelmässig schnellstmöglich
abhängig machen.

Die Umwelt-Belastung durch besagte Spezies errechnet

sich aus den Faktoren durchschnittliche
Ressourcen-Ausbeutung pro Individuum und Individuenzahl.
Beim Technologie-Einsatz sind es die Faktoren

Ressourcen- und Energieaufwand pro Gerät und Anzahl
Geräte. Bessere Ressourcen-Effizienz bei einem

Gerätetyp führt bekanntlich nicht immer zu mehr
Naturschutz. Die Vermehrung der Geräte verringert den

Einsparungseffekt («Rebound Effekt») oder verkehrt
ihn ins Gegenteil («Backfire-Effekt»),

Drei Beispiele:
7. Verkehr: Effizienzsteigerung ermöglicht raschere

und billigere Ortswechsel. Die Zahl der Verkehrsteilnehmer

steigt, sie nehmen längere Wege in Kauf, der
Verkehr wächst. Statt wie einst zu Fuss begeben wir
uns mit dem Auto oder Zug zur Arbeit. Der

Energie-Aufwand steigt, die Mobilität wird teurer.22

2. Beleuchtung: Seit Erfindung der Glühbirne wurde
die elektrische Beleuchtung immer sparsamer, ihr
Einsatz billiger. Die Beleuchtungs-Nachfrage stieg ex-

22 Marcel Hänggi: Mobilität ist zu teuer (08.03.2018): (https://www.ener-

giestiftung.ch/id-2017-4-mobilitaet-ist-zu-teuer.html)

18 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

ponentiell, die Lampen wurden heller. Statt weniger
verschlingen sie heute viel mehr Energie.

3. Seltene Erden: Elektronische Geräte werden immer
kleiner, sparsamer und billiger. Ihre Anzahl steigt in

beschleunigtem Tempo, die Anwendungs-Optionen

pro Gerät ebenfalls. Die Nachfrage nach Seltenen
Erden steigt, statt dass sie sinkt.

6. Schluss

Zwischen den Dezentrierungen in der Wissenschaft

und in der NE besteht ein wesentlicher Unterschied:
In der Wissenschaft verändern Dezentrierungen
primär unsere Theorien und Weltbilder, in der NE

betreffen sie hingegen auch unsere Elaltungen und

Einstellungen zur Beziehung Mensch-Natur. Sie müssten

daher, wenn alles mit rechten Dingen zugeht, unser
Handeln beeinflussen.

Zwar werden wir unseren Anthropozentrismus
vielleicht nie überwinden. Die Bereitschaft, uns für die

Erhaltung der Lebensbedingungen auf unserem
Planeten einzusetzen, dürfte aber auch steigen, wenn
wir uns mit Werten identifizieren, die wir auf

anthropozentrischer Grundlage nicht begründen können.

Hilfreich in diesem Zusammenhang ist das von Kants

Tierquälerei-Verbot abgeleitete Argument, dass sich

an unserem Umgang mit nicht-menschlichen
Lebewesen und ihren Lebensräumen zeigt, ob wir dem

Prädikat der Menschlichkeit wirklich gerecht
werden.»

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

EHZürich

The Department of Mathematics (www.math.ethz.ch] and the Department of Physics (www.phys.ethz.chI at
ETH Zurich invites applications for the above-mentioned position. The new professor will be based in the

Department of Mathematics and associated to the Department of Physics.

Applicants should demonstrate an outstanding research record and a proven ability to direct research work
of high quality. The successful candidate should have a strong background and a worldwide reputation in

mathematical physics as well as excellent teaching skills. Teaching responsibilities will mainly involve

undergraduate (German or English) and graduate courses (English) for students in mathematics, physics
and engineering.

Please apply online: www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research and

teaching interests, and a description of the three most important achievements. The letter of application
should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Joël Mesot. The closing date for applications
is 15 September 2019. ETH Zurich is an equal opportunity and family friendly employer and is responsive to
the needs of dual career couples. We specifically encourage women to apply.

Professor of Mathematics and Physics

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019


	Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden : eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

