Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 45 (2019)

Heft: 2

Artikel: Dezentrieren, falsche Dogmen tUberwinden : eine Aufgabe, die
Wissenschaft und Bildung fir Nachhaltige Entwicklung verbindet

Autor: Kesselring, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893937

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893937
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dezentrieren, falsche Dogmen iiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft
und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

Thomas Kesselring*

Dieser Beitrag will in Erinnerung rufen, dass die For-
derung von Nachhaltiger Entwicklung (= NE) und das
Treiben von Wissenschaft etwas Wesentliches teilen
— die Voraussetzung namlich, dass wir unseren Ego-
zentrismus und Ethnozentrismus liberwinden und,
genereller, uns von falschen Verabsolutierungen 16-
sen. Mit einem Begriff Jean Piagets kann man dies als
«Dezentrieren» bezeichnen. Bildung fiir Nachhaltige
Entwicklung (= BNE) verbindet beides miteinander —
den wissenschaftlichen Ansatz und die Ausrichtung
auf NE. Der Artikel zeigt die Bedeutung von Dezent-
rierungsprozessen in der kognitiven ebenso wie sozi-
alen Entwicklung auf (Il.Teil), bevor er die leitmotivi-
sche Funktion der Dezentrierung in der Wissenschaft
(I1I. Teil) und in der BNE (IV. Teil) herausarbeitet und
daraus ein Fazit zieht (V./ VL. Teil).

NE hat viel mit Werten und mit Ethik zu tun. Ob wir
uns auf NE einlassen wollen, ist eine ethische Frage,
und hinter dem Begriff Nachhaltigkeit verbergen sich
Werte. Was aber sind Werte, was ist Ethik? Diese Fra-
gen werden eingangs (im L.Teil) diskutiert.

1. Werte, Normen, Wissenschaft

Es ist eine gute Idee, BNE verstérkt in die akademi-
sche Lehre einfliessen zu lassen. Wer flirchtet, Max
Webers Postulat der Wertfreiheit der Wissenschaft
stelle ein Hindernis dar, erliegt einem Missverstand-
nis. Das Berufsethos des Wissenschaftlers verlangt
vom Forscher, so Weber, «seine eigene Person hin-
ter die Sache zurtickzustellen»’, das heisst, den Ge-
genstand seiner Forschung und seine Neigungen,
Vorlieben und Parteinahmen klar zu trennen. lhre
mangelnde Unterscheidung zeigte sich zu Webers
Lebzeiten in der Verkiindung von «Weltanschauun-
geny, im «modische[n] Personlichkeitskult», im «Sich-
wichtignehmen» des Wissenschaftlers und in der
«Professoren-Prophetie».2 Um dies zu vermeiden, soll
der Forscher «die Feststellung empirischer Tatsachen
(-.) und seine praktisch wertende (...) Stellungnahme
unbedingt auseinanderhalten». Es gelte, «Tatsachen
(...) anzuerkennen und ihre Feststellung von der be-
wertenden Stellungnahme dazu zu scheiden».3

Heute dient Wissenschaft haufig auch der Forderung
privater Sonderinteressen, oder sie erliegt Modestro-
mungen, deren Wechsel sich in der Ablosung alte-
rer —Ismen durch jingere manifestiert. Das Jiingere
ist aber nicht immer das Bessere. Gegen die Vermi-
schung von offentlichen und privaten Anliegen in
der Wissenschaft sowie von Sachlichkeit, politischen
Ideologien und blossem Wortgeklingel wiirde Weber
heute vermutlich ebenfalls zu Felde ziehen.

Das Wertfreiheitspostulat verlangt aber nicht, dass
die Werte-Dimension aus den Wissenschaften ausge-
klammert wird. Mit Werten beschiftigen sich diese
sogar auf verschiedenen Ebenen: In der Entwicklungs-
psychologie etwa wird erforscht, wie sich die Fahig-
keit zu Werturteilen entwickelt, und in der Soziologie
und Politologie, weshalb bestimmte Personen unter
bestimmten Bedingungen bestimmte Werturteile
vertreten. Die semantischen Beziehungen zwischen
Wertausdriicken sind ein Forschungsfeld fiir Logik,
Linguistik und Philosophie. Beispielsweise ist nicht al-
les, was illegal ist, auch unethisch, und nicht alles, was
unethisch ist, illegal.

Webers Postulate sind selber normativ, aus wissen-
schaftlicher Forschung also nicht logisch ableitbar.
Sie lassen sich als Ergebnis einer Reflexion auf impli-
zite, ungeschriebene Regeln verstehen, die die wis-
senschaftliche Tatigkeit vor anderen Tagigkeiten aus-
zeichnet.

Weber erwartete von Wissenschaftlern aber auch ein
ethisches Engagement. Davon zeugt seine Entgegen-
setzung von Gesinnungs- und Verantwortungsethik:
«(...) es ist ein abgrundtiefer Gegensatz, ob man unter
der gesinnungsethischen Maxime handelt (...) oder
unter der verantwortungsethischen: dass man fiir die

*Halenstrasse 2A, 3012 Bern.

E-mail: thokessel@gmail.com
http://www.thomaskesselring.com

~ Thomas Kesselring, Privatdozent fiir Philosophie an der
Universitat Bern. Professor fiir Ethik an der Pidagogischen
Hochschule Bern bis 2013. Nebenbei Hohlenforscher und
Chorsanger. Philosophische Promotion (Heidelberg),
Habilitation (Berlin).

\ Lehrtétigkeit an Universitdten in Deutschland, der Schweiz,
Brasilien, El Salvador, Kolumbien, Indien, Mosambik und Angola.
Buchpublikationen zu Hegel, Piaget, Ethik.

1 Max Weber: Der Sinn der Wertfreiheit' der soziologischen und 6kono-
mischen Wissenschaften (Orig. 1917) In: Ders.: Gesammelte Aufsitze
zur Wissenschaftslehre, Tiibingen: Mohr/Siebeck 71988. S.489-540,
S.493.

2A.a.0,5.492, 494.

3 A0, 5.493).

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2,2002019 11



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen (iberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fir Nachhaltige Entwicklung verbindet

(voraussehbaren) Folgen seines Handelns aufzukom-
men hat»* Verantwortungsethikerinnen und -Ethi-
ker schatzen ab, welche Folgen und Nebenfolgen die
Anwendung ihrer Forschung haben kénnen. Sie be-
rechnen, wenn maglich, nicht nur ihre Wahrschein-
lichkeit, sondern gewichten und werten auch das Er-
gebnis dieses Kalkiils. Technikfolgenabschatzung ist
inzwischen ein bedeutender Zweig der Wissenschaf-
ten.

Verantwortungsvolle Wissenschaftlerinnen und Wis-
senschaftler konnen und sollen Wertungen also nicht
ausweichen. Dies gilt erst recht fiir die Wissenschaf-
ten, die sich in den Dienst nachhaltiger Entwicklung
stellen. Hans Jonas hat mit seinem «Prinzip Verant-
wortung» (1979) dazu eine philosophische Grundle-
gung geliefert.

Doch was sind Werte und welche Funktion hat die
«Ethik»? Werte sind aus Fakten nicht ableitbar. Ein
Faktum, eine Tatsache, kann bestehen oder nicht
bestehen. Das gilt auch fir soziale Tatsachen, die z.B.
durch politische Entscheidungen geschaffen werden.
Werte hingegen sind keine Tatsachen. |hr Status ist
philosophisch umstritten. Thomas Nagel halt be-
stimmte Werte, wie Schmerzfreiheit und die Freiheit
von extremer Entbehrung, fiir universell giiltig,® was
ihnen einen quasi objektiven Status verleiht. Dies
konnte auch fiir den Wert der Artenvielfalt und die
«intrinsischen Werte», von denen im IV.Teil die Rede
ist, gelten. Andererseits haben Werte eine subjektive
Seite. Wir sprechen sie Personen, Handlungen, Din-
gen usw. zu, und vielfach werten verschiedene Per-
sonen dasselbe unterschiedlich. Zu unterscheiden
sind dsthetische Werte (schén/hésslich), 6konomische
(teuer/billig, effizient), religiose (heilig/verdammt), und
ethische (altruistisch/egoistisch, einfiihlsam/gefiihllos
usw.). Ethik hat es also nur mit einem Teilbereich der
Werte zu tun — mit Werten etwa, die wir Absichten
(gut/bdse), Haltungen (diskret/indiskret), menschli-
chen Charakteren (ehrlich/unehrlich, freigiebig/geizig
usw.), aber auch Gruppenverhalten (rticksichtsvoll/
rlicksichtslos) und sogar Institutionen (gerecht/unge-
recht, transparent/intransparent usw.) zusprechen.
Ethik kreist um Fragen wie die nach den Moglich-
keiten, Schlechtes zu minimieren und Gutes zu ma-
ximieren (so die utilitaristische Ethik), oder die, wel-
che Normen bzw. Regeln sich als Grundlage fiir ein
friedliches und allen forderliches Zusammenleben

4 Max Weber: Politik als Beruf, in: Gesammelte Politische Schriften,
hrsg. von J. Winckelmann, 5. Auflage Mohr Siebeck, Tiibingen 1988,
551-552; Reclam-Band Schriften zur Sozialgeschichte und Politik,
$.328.

5 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung. Vesuch einer Ethik fiir die
technologische Zivilisation. Frankfurt: Insel/Suhrkamp 1979.

6 Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitat. Frankfurt: Suhrkamp
1991, S. 55, 59.

12 vSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, aodt 2019

bewihren (Kantische Ethik). Die moderne abendlan-
dische Ethik befasst sich vor allem mit Rechten (z.B.
den Grund- und Menschenrechten) und den korres-
pondierenden Pflichten oder Normen (meist Verbo-
ten zum Schutz von Rechten). Anderer Art sind Tu-
gend-Ethiken, die menschliche Haltungen bewerten.
Die meisten Ethiker sind sich einig, dass Werte und
Normen einer sorgfaltigen Analyse bediirfen, um die
Gefahr der Beliebigkeit beim Reden Uber sie zu ban-
nen.

Wissenschaft selbst ist ebenfalls von Werten und
Normen oder Regeln bestimmt, die Wissenschaftler
zu beachten haben. Manche Werte — Widerspruchs-
freiheit, Einfachheit, Verstandlichkeit, Nachvollzieh-
barkeit — betreffen die Verfassung von Theorien und
haben mit Ethik nichts zu tun. Fiir Forschungspro-
zesse existieren normative Vorgaben in Gestalt fach-
spezifischer Methoden, die korrekt oder unkorrekt
(beides Werte !) angewendet werden kénnen. Vom
Gebot der Ehrlichkeit abgesehen, haben auch sie mit
Ethik nicht viel zu tun. Popper versuchte, die Regeln
wissenschaftlicher Forschung zu explizieren: Man bil-
det Hypothesen, wobei klar sein muss, unter welchen
Umstanden sie als widerlegt gelten. Eine widerlegte
Theorie muss sofort aufgegeben werden. Poppers
Thesen gelten heute als liberholt. Unbestritten ist
hingegen, dass Wissenschaft eine normative Basis hat
und regelgeleitet ist. Andernfalls ware es unmaoglich,
zwischen wissenschaftlichen und nicht-wissenschaft-
lichen Tatigkeiten eine Grenze zu ziehen. Diese Re-
geln der Wissenschaft sind allerdings wandelbar und
nicht immer ausdriicklich festgelegt.

Manche Regeln sind so elementar, dass wir kaum
an sie denken. Ein Wissenschaftler muss (iber Krite-
rien zur Unterscheidung zwischen wahr und falsch,
logisch korrekt und inkorrekt, methodisch sauber
und unsauber usw. verfligen, und er muss zwischen
Kausalbeziehungen und Handlungsmotiven sowie
zwischen Kausalitdt, statistischen Beziehungen und
Feldeffekten differenzieren konnen. Ferner muss er
sich mit seinesgleichen austauschen und kooperie-
ren, sich auf ungewohnte Standpunkte einlassen und
die eigenen Uberzeugungen aus einer fremden Pers-
pektive reflektieren kdnnen. Dies alles mag uns trivial
erscheinen, weil wir Ahnliches auch von erwachsenen
Laien erwarten.

Von kleinen Kindern erwarten wir dies alles noch
nicht. Das wissenschaftliche Prozedere (Hypothesen
bilden und testen...) ist — in der Sprache des Entwick-
lungspsychologen Jean Piaget — «formal operativ,
die Denkweise von kleinen Kindern dagegen «prao-
perativ». Kleinkinder sind féhig zu intelligenten Fra-
gen und verbliiffenden Schlussfolgerungen, doch



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen iiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

sollte man von ihnen nicht verlangen, dass sie diese
auch methodisch und konsequent vorantreiben. Das
kindliche Denken bewegt sich teilweise in animisti-
schen Vorstellungen, gegen die sich die Wissenschaft
abgrenzt, und es ahnelt in bestimmten Phasen einer
Protologik, die wir aus Mythen und Marchen kennen.

2. Was heisst Dezentrieren?

Die soeben erwahnte Fahigkeit zur Perspektiven-Ko-
ordination, die zu den normativen Grundlagen der
Wissenschaft gehort, ergibt sich aus Dezentrierungs-
prozessen. «Dezentrieren» bedeutet, sich aus der
Befangenheit im eigenen Standpunkt zu l6sen und
diesen von aussen zu reflektieren. Dem entspricht im
Kern das eingangs erwahnte Postulat Max Webers.

Piaget hat in der geistigen Entwicklung vom Kind zum
Erwachsenen eine Folge dhnlicher Dezentrierungs-
prozesse nachgewiesen.’” Sie sind grundlegend fiir die
Entwicklung des Selbstbewusstseins, der Raumvor-
stellungen, des logisch-mathematischen Denkens, des
moralischen Urteilsvermogens usw. Auch die Fahig-
keit, seine Handlungen zu planen, Strategien zu ent-
wickeln, mit anderen zu kooperieren, Vereinbarungen
auszuhandeln hiangen davon ab - kurz, die Fihigkeit,
Wissenschaft zu treiben und sich dabei die eigenen
Wertungen selbstkritisch zu vergegenwartigen...

Werfen wir also einen Blick auf die Funktionsweise
von Dezentrierungsvorgangen! |hr Gegenstand sind
in erster Linie Gesichts- oder Standpunkte bzw. Per-
spektiven und in zweiter Linie alles, was irgendwie
Standpunkt- bzw. Perspektiven-bezogen ist. So miis-
sen Sauglinge zundchst lernen, den eigenen Gesichts-
punkt — im raumlichen wie im sozialen Sinn — von
anderen zu unterscheiden. In einem weiteren Schritt
lernen sie, diese Gesichtspunkte aufeinander zu be-
ziehen oder miteinander zu koordinieren. Koordina-
tion dieser Art scharfen zunehmend das Bewusstsein
der eigenen Person. Die Reaktionen, die wir von an-
deren Personen auf unser Verhalten bekommen, sind
wichtige Bausteine flir unsere Selbsteinschitzung.
Dezentrierungsprozesse liegen auch unserer Vorstel-
lung von Gegenstanden, Raumen, Landschaften und
abstrakteren Dingen, wie Mengen, Kréften usw., zu-
grunde. Ein Baby, das vor seinen Augen eine Puppe
hin- und herbewegt und nach verschiedenen Sei-
ten dreht, setzt die verschiedenen Ansichten dieser
Puppe zueinander in Beziehung. Wenn es durch ein

7 Das Motiv der Dezentrierung ist in vielen Werken Piagets prasent.
Beispiele: Jean Piaget: Abriss der genetischen Epistemologie. Olten:
Walter 1974, bes. S.49; Jean Piaget/Bérbel Inhelder: Von der Logik de
Kindes zur Logik des Heranwachsenden. Stutgart: Klett 1980, $.330. Zu
Piagets Dezentrierungs-Theorie vgl. Thomas Kesselring/Ulrich Miller:
The Concept of Egocentrism in The Context of Piaget’s Theory. In: New
Ideas in Psychology, 2011, pp. 327-345.

Zimmer kriecht und dabei beobachtet, wie sich mit
jeder Ortsverschiebung die Anordnung der Stuhlbei-
ne verandert, experimentiert es mit der Koordinati-
on raumlicher Perspektiven. Ein Kleinkind, das eine
Handvoll Murmeln nacheinander zu verschiedenen
Arrangements gruppiert, erforscht verschiedene
Konfigurationen dieser Murmelsammlung. Indem es
sie einem und demselben Ensemble mit stets densel-
ben Elementen zuordnet, erwirbt es den Mengenbe-
griff. ‘

Piaget hat solche Dezentrierungsprozesse in unter-
schiedlichen kognitiven Bereichen aufgedeckt. Ein
plastisches Beispiel ist das Verstandnis raumlicher
Beziehungen: Ein- bis zweijahrige Kinder unterschei-
den noch nicht zwischen rechts und links. Vier- bis
Fiinfjahrige kennen diese Unterscheidung, verwech-
seln aber, wenn sie einem anderen Kind gegentiiber-
sitzen, dessen rechten und linken Arm, weil sich der
rechte dem eigenen linken gegeniiber befindet und
der linke dem eigenen rechten. Mit sieben bis acht
Jahren gelingt es den meisten Kindern, von einem
imagindren dusseren Standort aus die eigene Positi-
on mit derjenigen des anderen Kindes zu koordinie-
ren. Sie Uiberwinden damit die Konfusion von links
und rechts.

Die Goldene Regel — «Was du nicht willst, dass man dir
tu’, das fiige auch keinem anderen zul» — ist eine ethi-
sche Regel, die Dezentrierung gebietet. Ein Kleinkind,
das einem anderen das Spielzeug wegnimmt, denkt
noch nicht daran, wie es sich fithlen wiirde, wenn je-
mand ihm sein Spielzeug wegndhme. Von etwas &l-
teren Kindern darf man diese Uberlegung jedoch er-
warten. Die Goldene Regel, die diese Uberlegung zur
allgemeine Vorschrift macht, ist auf hoherer Ebene
aber selbst egozentrisch: Es ist noch besser, andere so
zu behandeln, wie sie selbst es sich wiinschen, denn
Menschen haben unterschiedliche Vorlieben.

Dezentrierungsprozesse verlaufen {ber mehrere
Etappen: Eine scheinbar fest begriindete Uberzeu-
gung_gerdt ins Wanken, die Zweifel verstérken sich,
man entdeckt neue Sichtweisen ohne Bezlige zuein-
ander und neigt zu einer relativistischen Einstellung:
«Anything goes!» Indem man seine urspriingliche
Sichtweise gegen die neu entdeckten Sichtweisen ab-
wagt, gewinnt man eine umfassendere Orientierung.
Ehemalige Selbstverstindlichkeiten werden nun als
Dogmen entlarvt. Typisch fiir anfangliche Zentrierun-
gen ist eine gewisse Blindheit flir den eigenen Stand-
punkt und die Unfahigkeit zur Selbstkritik. Egozent-
rismus, Eurozentrismus, Geozentrismus, Rassismus,
Anthropozentrismus usw. sind Beispiele.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, 204t 2019 13



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen iiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

3. Dezentrierung und Perspektiven-Koordination
in den Wissenschaften

Wissenschaftlicher Fortschritt verdankt sich wesent-
lich Dezentrierungsprozessen.® Beispiele sind die Ent-
deckung, dass wir nicht im Zentrum des Universums
ruhen, sondern auf einem peripheren, beweglichen
Planeten leben, dass Homo Sapiens nicht die Krone
der Schopfung, sondern eine Spezies unter hundert-
tausenden anderen ist, die sich Uber Jahrmillionen
auseinander entwickelt haben, und die Herabstufung
der Qualitat und Zuverldssigkeit unserer Vernunft-
fahigkeit durch Sigmund Freud: Was wir gewohnlich
fiir freie, wohlliberlegte Entscheidungen halten, sind
oft blosse Rationalisierungen halbbewusster oder un-
bewusster Impulse und Strebungen.

Haufig werden wissenschaftliche Dezentrierungspro-
zesse von Krankungen begleitet. Sie provozieren Kon-
flikte mit traditionellen Uberzeugungen und religio-
sen Credos, fiihren aber schliesslich zu substantiellen
Veranderungen unseres Weltbilds.

Hegel hat in der Phédnomenologie des Geistes den Weg
zum Wissen als «Weg des Zweifels (...) oder eigentli-
cher als (..) Weg der Verzweiflung» bezeichnet.” Dem
fligte Max Weber spiter hinzu, «der radikalste Zwei-
fel ist der Vater der Erkenntnis».'°

Zweifel, Verunsicherung und (mit Nietzsche zu spre-
chen) eine Umwertung wenn nicht aller, so doch
mancher Werte sind haufig der Preis fiir geistige Hori-
zonterweiterung. Als Gewinn winkt eine Offnung zu
grosserer Bescheidenheit und Toleranz dank einem
komplexeren Weltbild. Diesen Schritt haben Hegel
und Piaget (unabhangig voneinander) als «Umkeh-
rung des Bewusstseins»'" beschrieben oder als Re-vo-
lution, denn er wird von einer Re-flexion auf die eige-
ne Stellung begleitet.

Dauert die Verunsicherung zu lange, so kann sie
eine Flucht in neue Dogmatismen auslosen. Aus der
Krankung durch Darwins Lehre sind das Dogma vom
«Uberleben des Stirkeren», statt des besser Ange-
passten, und die Verherrlichung des Wettbewerbs
als vermeintliche Basis aller Lebensprozesse hervor-
gegangen, als ob Uberleben und Fortpflanzung nicht
auch von Kooperation und gegenseitiger Hilfe, haufig
sogar Uber Artgrenzen hinweg, abhingen. Seit Jahr-
zehnten gelten Wettbewerb und Unternehmens-

8 Jean Piaget: Weisheit und lllusionen der Philosophie. Frankfurt: Suhr-
kamp 1965, 5.181.
9 Georg W.F. Hegel: Phanomenologie des Geistes. Frankfurt: Suhrkamp
(Werkausgabe, Band 3) 1974, S.72
10 Weber, Der Sinn der Wertfreiheit’, 5.496.
11 Georg W.F. Hegel: Phinomenologie des Geistes, a.a.0., 5.79. Jean Pia-
get: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart: Klett 1969,
$.155,219.

14  VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, aotit 2019

grosse auch in der Wirtschaft als sakrosankt. Die
Bedeutung von Kooperation und Solidaritat wurde
tibersehen, und so hat sich eine Kluft zwischen einer
superreichen «Elite» und mittellosen Bevolkerungs-
schichten gedffnet, die die Weltwirtschaft insgesamt
destabilisieren konnte.

Wenn Einsteins Relativitats-Theorie oft als Paradigma
flir den Fortschritt der Wissenschaft herhalten muss,
dann deshalb, weil sie besonders eindriicklich veran-
schaulicht, was es heisst, dass etwas ehemals absolut
Gesetztes — das Sonnensystem — seinen Status ver-
liert und in ein umfassenderes Bezugsnetz eingeht.
Durchs Universum rasen Milliarden Sonnen auf milli-
ardenfach verschiedenen Bahnen, doch folgen sie alle
denselben Gesetzen...

4. Dezentrierungsprozesse auf dem Weg zu
Nachhaltiger Entwicklung

«Nachhaltige Entwicklung ist eine Entwicklung, die

die Bediirfnisse der Gegenwart befriedigt, ohne zu

riskieren, dass kiinftige Generationen ihre eigenen

Beddirfnisse nicht befriedigen konnen.»™

NE verbindet die Visionen der Zukunftsfahigkeit und
der Gerechtigkeit miteinander. Daraus erwachst eine
Reihe von Herausforderungen, zu deren Bewaltigung
Dezentrierungsleistungen unvermeidlich sind. Wie
fir die Wissenschaft sind Dezentrierungsprozesse
also auch fiir NE grundlegend. Es darf nicht verwun-
dern, dass NE deshalb mit Zweifeln, Umwertungen
und Krankungen flankiert ist. Die verbreitete Wei-
gerung, den menschlichen Einfluss auf den Klima-
wandel ernstzunehmen und sich mit diesem Einfluss
auseinanderzusetzen, erinnert an die Trotzreaktion
gekrankter Narzissten. Auch die Vorstellung, dass das
Elend der «Bottom Billion»™ systemisch nicht unab-
hangig ist vom Wohlstand in unseren Breiten und
daher eine ethische Herausforderung darstellt, tiber-
steigt den Horizont von Egozentrikern. In den Wor-
ten von Amartya Sen:

«Uber egozentrische Beweggriinde hinaus denken
muss man (..), wenn man verstehen will, warum
viele Menschen sich verpflichtet fiihlen, bedrohte
Populationen vor Umweltschaden zu schiitzen, die
nicht unmittelbar das Leben dieser Umweltschiitzer
selbst beeintrachtigen. Die Gefahr, dass zum Beispiel
die Malediven oder Bangladesch uberflutet werden,
wenn der Meeresspiegel weiter steigt, kann die Ge-

12 Brundtland-Bericht [Deutsch: Volker Hauff (Hrsg.): Unsere gemein-
same Zukunft. Der Brundtland-Bericht der Weltkommission fiir
Umwelt und Entwicklung. Greven: Eggenkamp Verlag 11987, 21999,
S.57; Absatz 49 und S. 54 Absatz 1

13 Paul Collier: The Bottom Billion: Why the Poorest Countries Are
Failing and What Can Be Done about It. Oxford Univ Press, 2007.



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen {iberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

danken und Handlungen vieler Menschen beein-
flussen, obwohl sie selbst nicht der Gefahr ausgesetzt
waren, die Bewohner tief liegender Gegenden firch-
ten missen.»™

Noch anspruchsvoller ist die Zumutung, unseren Le-
bensstil zugunsten kunftiger Generationen zu veran-
dern: Warum sollen wir zum Wohle von Menschen,
die erst lange nach uns leben werden, mit denen wir
also nie in Kontakt treten konnen, Kompromisse ein-
gehen? Zu den Zielen von NE gehort schliesslich der
Schutz der Artenvielfalt und ihrer Grundlagen - ein
Anliegen, das nach vélliger Uberforderung klingt.
Empfinden wir aber nicht jede Aufgabe, deren Ldsung
Dezentrierungen erfordert, anfangs als Zumutung?
Sie in Mut-zur-Aktion zu verwandeln, ist im Kern die
Aufgabe von BNE.

4.1. Anthropozentrismus

Auch wer nicht in Ethnozentrismus und Rassismus
befangen ist, vertritt wahrscheinlich einen anthro-
pozentrischen — auf menschliche Interessen zentrier-
ten — Standpunkt. Peter Singer nennt ihn «Speziesis-
mus».® Seine Vorziige liegen auf der Hand: Er belastet
sich weder mit theologischen Pramissen noch mit
Motiven, die menschlichen Interessen zuwiderlaufen.
Diese Interessen sind aber teils kurzfristiger, teils lang-
fristiger Natur und konnen sich widerstreiten. Raub-
bau an der Natur entspricht kurzfristigen Interessen,
ihre Schonung langfristigen. Die herrschenden 6ko-
nomischen Zwange resultieren meist aus einer kurz-
sichtigen Optik. Effizienz und wirtschaftliche Produk-
tivitdt sind zudem bloss instrumentelle Werte. Man
kann sie nicht ohne Perversion zum Selbstzweck er-
klaren. Wer das Wirtschaftswachstum heilig spricht,
vergisst die Ziele, deren Realisierung wirtschaftlicher
Tatigkeit erst ihren instrumentellen Sinn verleiht.

NE hat es in einer von kurzfristigen Rentabilitdts-Im-
perativen regierten Welt schwer, sich durchzusetzen.
Unregulierte Markte favorisieren auf zeitnahe Ziele
gerichtete Anliegen. Auch die Politik agiert tenden-
ziell kurzatmig: Entscheidungen, die nicht der Wah-
lergunst entsprechen, kénnten zur Abwahl der Regie-
rung fithren. Je ferner die Zukunft, auf die sich ein An-
liegen bezieht, desto geringer sind die Chancen seiner
Mehrheitsfahigkeit.

Eine anthropozentrische Optik beschrankt sich nicht
auf den Fokus kurzfristiger regionaler Gewinn-In-
teressen. Dennoch stellt sich die Frage, ob sie dem
Anliegen der NE - die Lebensgrundlagen auf unse-
rem Planeten insgesamt zu erhalten — die notwen-

14 Amartya Sen: Die Idee der Gerechtigkeit. Miinchen: Beck 2010, 5.279.
15 Peter Singer: Praktische Ethik. Stuttgart: Reclam 1984, Kap.3 (5.70-85).

Leidensminimierung (fdir
alle leidensfahigen Wesen),
und Eigenwert der organi-
schen Natur (des Lebens)

Standpunkte zur Begriin- | Werte «an sich», Instrumentelle Werte

dung von NE intrinsische Werte

Zentrierung auf Wirt- Gewinnmaximierung Alles was (kurzfristige)

schaftsforderung (Verabsoltierung eines Gewinne erhoht, auf
instrumentellen Werts) Kosten aller anderen Werte

Anthropozentrismus Menschliche (kiirzer- und | Alles, was menschlichen
langerfristige) Interessen | Interessen dient

Pathozentrismus Menschliche Interessen Alles, was menschlichen
und Minimierung allen Interessen und der Ver-
menschlichen und minderung von tierischem
tierischen Leidens Leiden dient

Biozentrismus Menschliche Interessen, | Alles, was menschlichen

Interessen, der Leidens-
verminderung und der
organischen Natur
insgesamt dient

Physiozentrismus

Menschliche Interessen,
Leidensminimierung und
Eigenwert der belebten
wie der unbelebten Natur

Alles, was zur Erde und
zur Biosphére gehort, und
alles, was ihrem Fort-
bestehen dient

Erlauterungen zur Tabelle: Von oben nach unten wird das von der jeweiligen
Position erschlossenen «Werte-Universumy immer reicher und die Domdne ethi-
sche Handelns immer weiter. Der Inhalt jeder Zeile in der Tabelle umfasst auch
den Inhalt der dariiber liegenden Zeilen. Die Positionen lassen sich auch als inei-
nander liegende Kreise darstellen: Wirtschaftsférderung entspricht dem inners-
ten und engsten Kreis, der Physiozentrismus dem dussersten und weitesten. Je
umfassender eine Position, desto weitldufigere biologische Verwandtschaftsbe-
ziehungen gilt es zu beriicksichtigen. Unsere Fahigkeit zur Empathie mit Lebewe-
sen nimmt aber mit zunehmend entfernter Verwandtschaft ab. Damit verringert
sich der Wert, den wir den betreffenden Arten zusprechen, und unser Interesse,
sie zu schiitzen. Es findet eine Inflationierung der Werte statt — als Folge der De-
zentrierung. Je extensiver also das vertretene Schutz-Anliegen, desto geringer die
Intensitdt der Argumentation, die wir dafiir einsetzen kénnen.

dige Schubkraft zu verleihen vermag. Lésst sich die
anthropozentische Weltsicht wenigstens dort, wo sie
fir die Zielerreichung einer NE nicht ausreicht, liber-
winden? Welche umfassenderen Standpunkte stehen
uns zur Verfiigung, und welche Motivationskraft ver-
mogen sie zu entfalten? Zur Diskussion stehen der
«Pathozentrismus» (mit einer Fokussierung der Lei-
densfahigkeit von Tieren), der «Biozentrismus» (auf
Lebensprozesse und Biodiversitat fokussiert) und der
«Physio-» oder «Okozentrismus» (der auch auf den
Schutz der anorganischen Natur bedacht ist)."® Diese
Standpunkte will ich im Folgenden naher betrachten.

Denn es besteht die Hoffnung, die argumentative
Kraft der antropozentrischen Sichtweise zu starken,
und zwar dank einer trickreichen Verbindung der an-
tropozentrischen mit der pathozentrischen, biozen-
trischen bzw. physiozentrischen Sichtweise. Naheres
dazu will ich nun bei einem Durchgang durch die Ta-
belle von oben nach unten ausfiihren.

16 Martin Fligel: Umweltethik und Umweltpolitik. Eine Analyse der
schweizerischen Umweltpolitik aus umweltethischer Perspektive.
Fribourg: Universitdtsverlag 2000, Kapitel 2.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, 200c2019 15



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen iiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

Abb. 1. Wie stellen wir es an, uns in einen Tausendfiissler einzufiihlen?

Anthropozentismus: Verhiltnis zwischen Personen.
Wir interagieren und kommunizieren mit unseres-
gleichen und unterstiitzen uns dabei gegenseitig in
unseren sozialen Dezentrierungsbemiihungen. Mit
der Art und Weise, wie wir auf unser Gegenliber re-
agieren, beeinflussen wir seine Selbsteinschatzung.
Kinder interessieren sich zunehmend dafiir, wie sie
auf ihresgleichen wirken. Fir Erwachsene gilt Ana-
loges. Wer beispielsweise ein Amt Ubernimmt, in-
teressiert sich dafiir, wie seine Amtsfiihrung auf die
Betroffenen wirkt und wie er ihre Einstellung positiv
beeinflussen kann. Gegenseitige Achtung zwischen
Menschen schliesst den gegenseitigen Respekt fiir
ihre Rechte, ihre Autonomie und die Grundlagen ih-
res Selbstwertgefihls ein.”

Pathozentrismus I: Verhiltnis zwischen Mensch
und Haustier. Hundehalter pflegen zu ihrem Vier-
beiner oft eine enge emotionale Beziehung und
kommunizieren mit ihm in menschlicher Sprache.
Mit Katzen ist die Kommunikation schwieriger, un-
sere Empathiebeziehung entsprechend weniger eng.
Immerhin reagieren Katzen auf unsere Stimmun-
gen. Noch schwicher ist unsere Einflihlung in klei-
nere Haustiere — Vogel, Rennmause usw. — und erst
in Aquariumsfische. Immer aber sind wir fiir unsere
Haustiere verantwortlich, sie haben ein Recht darauf,
dass wir ihnen vermeidbares Leiden ersparen.

Pathozentrismus Il: Verhiltnis zwischen Mensch
und Nutztier. Im Vordergrund stehen Ntzlichkeits-
und/oder wirtschaftliche Interessen. Das schliesst
Einflihlung in Nutztiere nicht aus. Imker pflegen eine
emotionale Beziehung eher zu ihren Bienenvdlkern
als zu einzelnen Bienen. Die Schlachtung von Nutztie-

17 Ernst Tugendhat: Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt: Suhrkamp 1993.
S.306f.

16 VSH-Bulletin Nr.2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, ao(it 2019

ren fordert unsere Empathie stark heraus und kann
sie Uiberfordern. Tiere, die wir nur ziichten, um sie da-
nach zu essen, fallen (ausser Schweinen und Gefliigel)
nicht unter den Begriff der Nutztiere. Wohl niemand
wiirde Mehlwiirmer oder Heuschrecken, deren Zucht
als Beitrag zur kinftigen Erndhrung im Gesprach ist,
als Nutztiere bezeichnen.

Kants Argument gegen Tierqualerei und seine Be-
deutung fiir die Anliegen der NE. Kant sprach Tie-
ren keinen Eigenwert zu. Er begriindete das Verbot,
Tiere zu quélen, mit dem Argument, «weil dadurch
das Mitgefiihl an ihrem Leiden abgestumpft» wird.
Diese Abstumpfung wiirde den Menschen verrohen,
seine Empathiefdhigkeit mit seinesgleichen schadi-
gen.’® Kants instrumentelles Verhaltnis zu Tieren
weckt zwar Befremden, erscheint aus anthropozen-
trischer Sicht aber konsequent. Kritisieren lasst es
sich nur von einem weiter dezentrierten — patho-
zentrischen oder biozentrischen — Standpunkt aus.
Naher betrachtet, {iberzeugt Kants instrumentelles
Argument deswegen, weil wir Tiere nicht als gefhl-
lose Maschinen, sondern als uns Menschen dhnliche,
leidensfahige Wesen betrachten: Wir sollen Tiere so
behandeln, als wéren sie quasi menschliche Personen.
Damit werten wir die Tiere auf. .

Gleichsam von riickwarts gelesen, lautet Kants Argu-
ment: Ob wir tatsdchlich menschlich handeln, zeigt
sich daran, dass wir mit Tieren schonungsvoll umge-
hen. Die pathozentrische Einstellung starkt und er-
weitert also die Grundlage des Anthropozentrismus.
Die padagogische Bedeutung dieses Arguments ist
nicht zu unterschitzen: Wer anderen Wesen Respekt
entgegenbringt, verdient selber Respekt. Denn wer
sie gut behandelt, veredelt sich damit als Mensch.
Dieser Gedanke stellt den Anthropozentrismus auf
eine solidere Grundlage und verstarkt seine argu-
mentative Kraft. Die Angleichung unserer Behand-
lung nicht-menschlicher Lebewesen an die Art, wie
wir Menschen behandeln, setzt allerdings einen De-
zentrierungs-Akt voraus: Wir missen vom vermeint-
lichen Sonderstatus des Menschen abstrahieren.

Die Padagogik kennt eine verwandte Empfehlung: Er-
zieher sollen Kinder so behandeln, als verfiigten sie
bereits (iber die Fahigkeiten, die sie sich erst aneig-
nen. Damit werden sie zum Erwerb der betreffenden
Fahigkeiten angeregt und das Gefiihl der Aufwertung
starkt ihr Selbstvertrauen.”” Gleichzeitig — so kann
man in Anlehnung an Kant sagen — adelt dieses Ver-
halten den Erzieher.

18 Immanuel Kant, Metaphysik der Sitten, Zweiter Teil: Metaphysische An-
fangsgriinde der Tugendlehre, I. Ethische Elementarlehre, § 17 (A 108).

19 Dieses Argument findet sich u.a. bei J.W. Goethe, S.Kierkegaard und
F.Oser.



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen iiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

Biozentrismus I: Verhiltnis zwischen Mensch und
«niederen» Tieren. Die Unterscheidung zwischen
Nitzlingen und Schadlingen treffen wir aus anthropo-
zentrischer Perspektive. Schon prahistorische Horden
diirften im Tierreich eine ahnliche Differenzierung
vorgenommen haben. Niitzlinge sorgen flir einen ge-
sunden Stoffwechsel in unseren Ackern und Garten,
tragen durch Bestaubung oder Samentransport zur
Ausbreitung von Nutzpflanzen bei und halten Schad-
linge in Schach. Wenn wir Niitzlinge ausrotten, scha-
den wir uns selber. Schadlinge hingegen bekampfen
wir mitleidlos.

Viele Tiere entziehen sich dieser Unterscheidung. An
Schlangen- und Spinnenpopulationen freuen wir uns,
solange sie nicht liberhand nehmen und uns nicht
stéren. Das Uberleben der Tigermiicke, die diverse
Krankheiten tibertragt, werten wir hingegen klar ne-
gativ.

Kants anthropozentrisches Argument gegen Tierqua-
lerei gilt — abgeschwidcht — auch gegenliber «niede-
ren» Tieren: Die Humanitat des Menschen zeigt sich
nicht zuletzt in der Achtung auch dieser Kreaturen.
Sie zu achten bedeutet, ihr Lebensrecht, ihre Lebens-
weise, ihre Existenz zu respektieren. Das schliesst
nicht aus, dass wir sie auch toten diirfen, nur miissen
wir ihnen dabei Qualen ersparen, und der Tétungs-
zweck sollte gegeniliber dem intrinsischen Wert des
Tieres hoherrangig sein. Das ist beispielsweise kein
Problem, wenn Myriaden von Miicken uns stechen
wollen: Der Eigenwert jedes Exemplars konvergiert
gegen Null. Je stérker sich die Art jedoch dem Aus-
sterben nahert, desto weniger empfinden wir sie als
Plage und desto mehr steigt der intrinsische Wert je-
der Miicke wegen ihrer zunehmenden Seltenheit.

Biozentrismus Il: Verhaltnis zwischen Mensch und
Pflanzen. Nutzpflanzen dienen unserer Erndhrung,
liefern erneuerbare Kraftstoffe, befriedigen astheti-
sche Bediirfnisse usw. Wir freuen uns an ihrem Duft,
ihrer Farbenpracht, ihren Formen, ihrem Wuchs und
- natlirlich - am wirtschaftlichen Ertrag, den sie lie-
fern. Mit Pflanzen empfinden wir jedoch kaum Em-
pathie. Der Umstand, dass wir einzelne Pflanzen mit
gentechnischen Mitteln massschneidern und andere
mit Agrargiften vernichten, verrat eine tGiberwiegend
instrumentelle Einstellung: Es kiimmert uns wenig,
wenn Kleinlebewesen dabei klaglich zugrunde ge-
hen. Alarmiert sind wir erst, wenn Arten, an die wir
uns gewohnt haben, aussterben. Als Alarmglocke
fungiert nicht das Mitgefiihl (in eine Spezies, ein Kol-
lektiv, kann man sich nicht einfiihlen), sondern die
Erwartung ihres irreversiblen Verlusts. Arten messen
wir einen hoheren Wert bei als Individuen (zum Ar-
tenschutz spater mehr).

Abb. 2. Auch die anorganische Natur verdient seriésen Schutz.

Wenn wir Pflanzen instrumentalisieren, blenden wir
gerne die erstaunlichen Fihigkeiten aus, tiber die sie
verfligen: Pflanzen reagieren nicht nur auf Licht und
Farben, sondern auch auf Gertliche, Beritihrungen, Ge-
rausche. Selbst Gedachtnisleistungen finden sich bei
Pflanzen.?° Dass sie auch leiden kdnnen, lasst sich zu-
mindest nicht a priori ausschliessen. Trotz fehlendem
Bewusstsein und Nervensystem und trotz der Tatsa-
che, dass sie vor Feinden nicht fliehen kdnnen, verfi-
gen Pflenzen iber Abwehrstrategien: Sie wehren sich
mit chemischen Reaktionen gegen Fressfeinde, und
viele Pflanzen verhalten sich so, als kommunizierten
sie untereinander.

Biozentrismus Ill: Verhdltnis zwischen Mensch
und Lebewesen allgemein. Als Devise des Biozent-
rismus eignet sich Albert Schweitzers Satz: «Ich bin
Leben, das leben will, inmitten von Leben, das leben
will» Wir wissen nicht, ob Tiere ohne zentrales Ner-
vensystem Empfindungen haben, obgleich vieles fir
diese Annahme spricht: Dass Tiere vor Feinden flie-
hen, verbessert ihre Uberlebenschancen und sichert
den Bestand ihrer Spezies. Sie wiirden wohl kaum
fliehen, wenn sie die Anndheruneg eines Feindes als
angenehm empfianden. Die Annahme, ihr Flucht-
verhalten beruhe auf einem mechanischen Reflex,
ist wenig plausibel. Wieso soll man ihnen also — mit
einem anthropomorphen Wort - nicht ein gewisses
Leiden unter Stress zuschreiben, wenn sie von einem -
Fressfeind verfolgt werden oder in eine Falle geraten?

Kants Argument gegen Tierqualerei ldsst sich auch
hier in Erinnerung rufen: Wir begegnen einem Lebe-

20 Daniel Chamovitz: What a Plant Knows. A Field Guide to the
Senses. New York: Scientific American 2012.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, a0t 2019 17



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen tiberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fiir Nachhaltige Entwicklung verbindet

wesen mit mehr Achtsamkeit, wenn wir ihm Leidens-
fahigkeit und (minimale) Willensimpulse zuschreiben,
statt es flir eine unempfindliche Reflexmaschine zu
halten. Wer seine Handlungen pathozentrisch aus-
richtet, beweist damit eine tiefere Menschlichkeit.

Biozentrismus IV: Artenschutz. Bei der Verteidigung
von Artenschutz und Artenvielfalt versagen anthro-
pozentrische Argumente auf halbem Wege. Dass wir
Arten schiitzen wollen, die uns niitzlich und ange-
nehm sind, ist unkontrovers. Das gilt auch gegeniiber
Arten, die fiir unsere Niitzlinge niitzlich und fiir uns
Menschen unschadlich sind. Doch das ist noch kein
Pladoyer zugunsten eines generellen Artenschutzes.
Man kann zwar mit dem Risiko von Domino-Effek-
ten argumentieren: Das Insektensterben zieht ein Vo-
gelsterben nach sich, was wiederum den Bestand an
Raubvogeln beeintrachtigen kann usw. Aus anthro-
pozentrischer Sicht wére eine reduzierte Artenvielfalt
in den Tropen jedoch kein Ungliick, vorausgesetzt sie
ist stabil — so wie in den gemdssigten Breiten.

Um zu begriinden, warum jede einzelne Art wertvoll
ist, missen wir auf biozentrische Argumente zuriick-
greifen. Das ist nicht abwegig, wie das folgende Zitat
von Amartya Sen belegt: «So konnte eine Person mei-
nen, wir sollten tun, was wir kdnnen, um die Erhal-
tung (...) des Fleckenkauzes zu sichern. Es ware kein
Widerspruch, wenn diese Person sagte: ,Mein Lebens-
standard ware weitgehend, sogar vollkommen unab-
hangig vom Uberleben oder Aussterben des Flecken-
kauzes — ich habe noch nie einen gesehen -, aber ich
bin aus Griinden, die nichts mit dem Lebensstandard
von Menschen zu tun haben, fest iberzeugt, dass wir
diese Kduze nicht aussterben lassen diirfen.»?'

Physiozentrismus. Anthropozentrische Interessen
erstrecken sich auch auf den Erhalt von Teilen der
anorganischen Natur - Rohstoffen, Landschaften,
Gebirgen, Seen usw. Fiir saubere Boden, eine intakte
Atmosphare und Klimastabilitat gilt Analoges, eben-
so fiir natlrliche «Dienstleistungeny, wie die Photo-
synthese, das Sonnenlicht, das Gefrieren und Schmel-
zen von Gletschern usw. Wie begriinden wir aber den
Schutz derjenigen Dinge der Natur, mit denen wir
keinen spiirbaren Nutzen verbinden - den Schutz
von Vulkanen, Wiisten, steinigen Boden, Hohlen
oder der Meerestiefen? Wir kénnten wiederum auf
die Kettenreaktion verweisen, die ihr Verschwinden
wahrscheinlich auslésen wiirde. Das ware eine leicht
nachvollziehbare instrumentalistische Begriindung.
Intuitiv plausibler ist die Auffassung, die diesen Na-
turdingen einen intrinsischen Wert zuschreibt. lhr
Verschwinden oder ihre Zerstorung wiirden wir als

21 Amartya Sen, Die Idee der Gerechtigkeit. Miinchen: Beck 2010, S.278f.

18 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, aotit 2019

schweren Verlust empfinden. Aber argumentativ ist
diese Auffassung schwieriger zu verteidigen, Das liegt
am physiozentrischen Standpunkt.

5. Die anthropische Bedrohung

Aus biozentrischer Warte gibt es keine «Schadlinge».
Oder doch? Die Biologie lehrt uns, dass jede Spezi-
es irgendeine oder mehrere Funktionen erfillt. Mit
dem Wegfall jeder einzelnen Spezies verschwindet
auch ihre Funktion. Raubtiere verursachen ihren
Beutetieren Stress, aber gleichzeitig regulieren sie
ihren Bestand. Auch Heuschreckenschwarme sind
aus biozentrischer Sicht keine Schadlinge. Sie verur-
sachen ein vorilibergehendes Ungleichgewicht, aber
Ungleichgewichte sind in der Natur haufig und ldsen
Reaktionen aus, die ein neues Gleichgewicht anstre-
ben. Die Pendelbewegung zwischen Rauber- und
Beutepopulationen oszilliert zwischen zwei Maxima.

Schadlinge im biozentrischen Sinn sind am ehesten
Arten, die andere verdridngen und eliminieren. Sie
stiften nicht bloss voriibergehende Ungleichgewich-
te, sondern verursachen eine unumkehrbare Verar-
mung. Unter diese Schadlings-Definition féllt wohl
nur ein einziger Kandidat — der Homo Sapiens. Seine
«Alleinstellungsmerkmale» sind das enorme Bevol-
kerungswachstum und die explosive Vervielfaltigung
technischer Hilfsmittel, von denen sich die Homines
und Feminae Sapientes regelmdssig schnellstmoglich
abhangig machen.

Die Umwelt-Belastung durch besagte Spezies errech-
net sich aus den Faktoren durchschnittliche Ressour-
cen-Ausbeutung pro Individuum und Individuenzahl.
Beim Technologie-Einsatz sind es die Faktoren Res-
sourcen- und Energieaufwand pro Gerdt und Anzahl
Gerdite. Bessere Ressourcen-Effizienz bei einem Ge-
ratetyp fithrt bekanntlich nicht immer zu mehr Na-
turschutz. Die Vermehrung der Geréte verringert den
Einsparungseffekt («Rebound Effekt») oder verkehrt
ihn ins Gegenteil («Backfire-Effekt»).

Drei Beispiele:

1. Verkehr: Effizienzsteigerung ermoglicht raschere
und billigere Ortswechsel. Die Zahl der Verkehrsteil-
nehmer steigt, sie nehmen langere Wege in Kauf, der
Verkehr wachst. Statt wie einst zu Fuss begeben wir
uns mit dem Auto oder Zug zur Arbeit. Der Ener-
gie-Aufwand steigt, die Mobilitdt wird teurer.22

2.Beleuchtung: Seit Erfindung der Gliihbirne wurde
die elektrische Beleuchtung immer sparsamer, ihr
Einsatz billiger. Die Beleuchtungs-Nachfrage stieg ex-

22 Marcel Hanggi: Mobilitét ist zu teuer (08.03.2018): (https://www.ener-
giestiftung.ch/id-2017-4-mobilitaet-ist-zu-teuer.html)



Thomas Kesselring | Dezentrieren, falsche Dogmen liberwinden: eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung fir Nachhaltige Entwicklung verbindet

ponentiell, die Lampen wurden heller. Statt weniger
verschlingen sie heute viel mehr Energie.

3.Seltene Erden: Elektronische Gerdte werden immer
kleiner, sparsamer und billiger. Ihre Anzahl steigt in
beschleunigtem Tempo, die Anwendungs-Optionen
pro Gerat ebenfalls. Die Nachfrage nach Seltenen Er-
den steigt, statt dass sie sinkt.

6. Schluss

Zwischen den Dezentrierungen in der Wissenschaft
und in der NE besteht ein wesentlicher Unterschied:
In der Wissenschaft verdandern Dezentrierungen pri-
mar unsere Theorien und Weltbilder, in der NE be-
treffen sie hingegen auch unsere Haltungen und Ein-
stellungen zur Beziehung Mensch-Natur. Sie miissten

daher, wenn alles mit rechten Dingen zugeht, unser
Handeln beeinflussen.

Zwar werden wir unseren Anthropozentrismus viel-
leicht nie Gberwinden. Die Bereitschaft, uns fiir die
Erhaltung der Lebensbedingungen auf unserem Pla-
neten einzusetzen, diirfte aber auch steigen, wenn
wir uns mit Werten identifizieren, die wir auf anth-
ropozentrischer Grundlage nicht begriinden konnen.
Hilfreich in diesem Zusammenhang ist das von Kants
Tierqualerei-Verbot abgeleitete Argument, dass sich
an unserem Umgang mit nicht-menschlichen Lebe-
wesen und ihren Lebensraumen zeigt, ob wir dem
Pradikat der Menschlichkeit wirklich gerecht wer-
den.®

Stellenausschreibung - Poste a pourvoir

Professor of Mathematics and Physics

The Department of Mathematics (www.math.ethz.ch) and the Department of Physics (www.phys.ethz.ch) at
ETH Zurich invites applications for the above-mentioned position. The new professor will be based in the
Department of Mathematics and associated to the Department of Physics.

Applicants should demonstrate an outstanding research record and a proven ability to direct research work
of high quality. The successful candidate should have a strong background and a worldwide reputation in
mathematical physics as well as excellent teaching skills. Teaching responsibilities will mainly involve

undergraduate (German or English) and graduate courses (English] for students in mathematics, physics

and engineering.

Please apply online: www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research and
teaching interests, and a description of the three most important achievements. The letter of application
should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Joél Mesot. The closing date for applications
is 15 September 2019. ETH Zurich is an equal opportunity and family friendly employer and is responsive to
the needs of dual career couples. We specifically encourage women to apply.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, a0t 2019 19



	Dezentrieren, falsche Dogmen überwinden : eine Aufgabe, die Wissenschaft und Bildung für Nachhaltige Entwicklung verbindet

