
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 45 (2019)

Heft: 2

Artikel: Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

Autor: Wallimann-Helmer, Ivo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893936

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893936
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

Ivo Wallimann-Helmer*

1. Einleitung
In Zeiten in denen in Protesten die Klimapolitik
beklagt und radikale Systemänderungen gefordert
werden, in Zeiten in denen medizinisches und
pflegerisches Handeln mehr und mehr kritisch hinterfragt

wird, in Zeiten in denen die Sensibilisierung für
Wertekonflikte zu steigen scheint, ist die angewandte
Ethik als inter- und transdisziplinäres Unterrichtsfach

an Hochschulen besonders nötig aber auch

herausgefordert. Nötig ist die Vermittlung der Methoden
der angewandten Ethik zum einen in Bildungsbereichen,

in denen ethische Konflikte zwangsläufig zum
späteren Berufsalltag gehören. Zum anderen ist die

Vermittlung der Konzepte angewandter Ethik nötig,
weil viele gesellschaftsrelevante Herausforderungen
in all ihren Vor- und Nachteilen nur reflektierbar sind,

wenn sie mithilfe normativer Konzepte entsprechend
eingeordnet werden können.

Herausgefordert ist die Ethik als Unterrichtsfach, weil
in diesen Kontexten die Versuchung gross ist, die

eigene Werthaltung zum wissenschaftlichen Status

quo der aktuellen Debatte zu erheben oder normative

Aussagen einzig und alleine auf der eigenen
Werthaltung zu basieren. Da Ethik als Unterrichtsfach die

direkteste Auseinandersetzung mit unseren
gesellschaftlichen Normen und Werten darstellt, können

die Herausforderungen der Ethik als Unterrichtsfach

* University of Fribourg, Faculty of Sciences and Medicine,

Department of Ceosciences, PER14 - Office 333.2,
Ch. du Musée 4, Fribourg.

E-mail: ivo.wallimann-helmer@unifr.ch
http://www.unifr.ch/environment

Ivo Wallimann-Helmer, Dr. phil., Studium der Philosophie
und Germanistik in Zürich und Berlin. 2010 Promotion mit
einer Arbeit zum Begriff der Chancengleichheit. 2004-2012
verschiedene wissenschaftliche Assistenzen am
Philosophischen Seminar der Universität Zürich im Bereich der

Praktischen Philosophie. 2005-2009 Stipendiat des Fonds

zur Förderung des Akademischen Nachwuchses des Züricher
Universitätsvereins. Seit 2009 Lehrbeauftragter für Ethik, Politische
Philosophie, Klimaethik, Medizinethik und ethische Entscheidungsfindung
an verschiedenen Universitäten und Fachhochschulen. 2012-2015 Post-

Doc am Universitären Forschungsschwerpunkt Ethik der Universität
Zürich. 2010-2018 Studien- und Ceschäftsleiter der Advanced Studies

in Applied Ethics. Seit 1. Oktober 2018 Professor für Environmental
Humanities und Präsident der Koordinationsgruppe Umweltwissenschaften

an der Universität Freiburg.
Schwerpunkte: normative und angewandte Ethik (Kollektive
Verantwortung, Risikoethik, Klimaethik, Medizinethik), politische Philosophie
und Umweltethik (Gerechtigkeitstheorie, Chancengleichheit, normative
Demokratietheorie, Umweltpolitiktheorie).

als Paradebeispiel für den schwierigen Umgang mit
Werten in der Hochschulbildung im Allgemeinen
gelten.

Nachfolgend erläutere ich in einem ersten Schritt,
wofür Ethik und angewandte Ethik als Hochschulfach

stehen (2.). Aufbauend darauf zeige ich zunächst die

allgemeinen Herausforderungen der Vermittlung von
Ethik im interdisziplinären Kontext (3.). Der Folgende

Abschnitt zeigt die Herausforderungen im Bereich

der Vermittlung ethischer Kompetenzen für den

Berufsalltag (4.). Danach analysiere ich die Schwierigkeiten,

die sich bei der Vermittlung ethischer Konzepte
für gesellschaftsrelevante Herausforderungen ergeben

(5.). Der meines Erachtens angemessene Umgang mit
diesen Herausforderungen basiert auf einem zentralen

Anliegen, dem meiner Meinung nach die interdisziplinäre

Vermittlung von Ethik folgen sollte. Der abschliessende

Abschnitt begründet dieses Anliegen vor dem

Hintergrund westlich-demokratischer Grundwerte (6.).

2. Angewandte Ethik als Hochschulfach
Stark vereinfacht befasst sich angewandte Ethik mit
der Anwendung von ethischen Theorien auf
unterschiedliche Bereiche des menschlichen Handelns und

gesellschaftlichen Zusammenlebens. Sie reflektiert
die spezifischen ethischen Fragen verschiedener
Berufsfelder und Gesellschaftsbereiche sowie ethische

Herausforderungen aus der nationalen und
internationalen Politik (Bayertz 2008). Die heutige
angewandte Ethik entstand, weil technologische,
wirtschaftliche und politische Entwicklungen neue ethische

Herausforderungen mit sich brachten und nach

einer Reflexion verlangten. Diese Herausforderungen
führten zur Entwicklung verschiedener Bereichsethiken,

die an Hochschulen häufig durch verschiedene

Lehrstühle vermittelt werden. Die wichtigsten
Bereichsethiken sind die folgenden: Medizinethik,
Umweltethik und Wirtschaftsethik (Wallimann-Helmer
2017).

Die normative angewandte Ethik befasst sich mit der

Frage, wie das Zusammenleben oder andere ethische

Herausforderungen idealerweise geregelt werden

sollten. Es geht der normativen Ethik also nicht um
Tatsachenaussagen, sondern um Sollens-Aussagen.
Die Vermittlung von Ethik in diesem Sinn ist deshalb

immer mit Wertefragen konfrontiert. Es geht immer
darum, wie man sich verhalten soll oder ob etwas als

gut bzw. schlecht zu beurteilen ist. Entsprechend ist

die Vermittlung von Ethik in inter- und transdiszip-

4 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

linären Kontexten anders gelagert als diejenige der
meisten anderen Fächer. Es geht nicht darum,
möglichst wertneutral den wissenschaftlichen Standard

zu vermitteln, sondern im Kern um die Auseinandersetzung

mit Wertvorstellungen und normativen
Urteilen im Hinblick auf die jeweilige disziplinäre Praxis.

Vor dem Hintergrund neuer Möglichkeiten in der

Forschung, der Technik und insbesondere der Medizin

befasst sich die angewandte Ethik nicht nur mit
weitreichenden gesellschaftlichen Veränderungen,
sondern auch mit neuen ethischen Herausforderungen.

Bevor es möglich war, Hirntote am Leben zu
erhalten, stellte sich die ethische Frage nicht, wie lange
die dazu benötigten Maschinen eingeschalten bleiben

dürfen. Das gilt auch bezüglich des Klimawandels

und des Verlustes an Biodiversität. Bevor diese

Herausforderungen nicht bekannt waren, konnten
die entsprechenden ethischen Fragen gar nicht
entstehen. In ähnlicher Weise kam die globale
Verantwortung von Unternehmen erst mit der verstärkten

Globalisierung der Wirtschaft in den Blick.

Die Bearbeitung solcher Herausforderungen setzt
nicht nur ethische Expertise, sondern auch empirisches

Fachwissen voraus. Die entsprechende
Ausdifferenzierung verschiedener Bereiche der angewandten

Ethik führte deshalb zu einem Expertentum, das

nicht alleine auf philosophische und ethische Kenntnisse

abgestützt ist. Auch naturwissenschaftliches,
sozialwissenschaftliches und juristisches Fachwissen

ist gefordert. Für Ethik-Dozierende an Hochschulen

bedeutet dies speziell im interdisziplinären Kontext,
sich auf Erkenntnisse komplementärer Forschungsbereiche

verlassen zu müssen.

Die Vermittlung angewandter Ethik erfährt dabei

zwei Ausprägungen, die zwar mit ähnlichen

Grundherausforderungen konfrontiert sind, in der Praxis

aber zu je eigenen Schwierigkeiten führen können.

Basierend auf meinen eigenen Erfahrungen möchte

ich diese beiden Ausprägungen in den folgenden
Abschnitten im Rahmen zweier Disziplinen illustrieren:

a) Im Bereich der Medizin werden die Methoden
der angewandten Ethik meist als Unterstützung für
die künftige Berufspraxis vermittelt. Es ist deshalb für
die Vermittlung nicht nur theoretisches Fachwissen,

sondern auch eine gewisse Kenntnis der Praxis von

Bedeutung, b) Im Bereich der Umwelt- und
Naturwissenschaften sind ethische Konzepte im breiteren

Kontext der Umweltpolitik von Bedeutung. Hier

ist deshalb die Kenntnis des politischen Spektrums

genauso zentral wie der naturwissenschaftlichen

Grundlagen der diskutierten Herausforderungen.
Bevor ich auf diese spezifischen Herausforderungen
eingehe, scheint es mir aber wichtig, die beiden Aus¬

prägungen der Vermittlung angewandter Ethik
gemeinsamen Herausforderungen zu erläutern.

3. Grundlegende Herausforderungen
Aufgrund der Eigenarten der angewandten Ethik ist

ihre Vermittlung mit zwei Herausforderungen
konfrontiert, die zunächst unabhängig von den beiden

gerade genannten Ausprägungen sind. Auf der einen

Seite bedeutet die Vermittlung angewandter Ethik
die Auseinandersetzung mit Wertvorstellungen und

gesellschaftlichen Normen. Auf der anderen Seite

setzt die Auseinandersetzung mit angewandter Ethik
mehr oder weniger strittige Forschungsergebnisse

voraus. Ich beginne nachfolgend zunächst mit
diesem zweiten Aspekt, weil er nicht zwingend eine

Herausforderung darstellt, mit der nur die Vermittlung
angewandter Ethik konfrontiert ist. Danach komme
ich auf die Kernherausforderung zu sprechen, der fast

ausschliesslich Dozierende der angewandten Ethik

gegenüberstehen. Es ist die Herausforderung, dass Ethik
eine explizite Auseinandersetzung mit Wertvorstellungen

und damit mit normativen Grundhaltungen
darstellt.

Nicht nur in der angewandten Ethik, sondern in

praktisch allen Bereichen der Vermittlung an
Hochschulen stützt sich die Lehre auf Faktenwissen, das

nicht selbst überprüft worden ist. Während aber in

den meisten Fächern eine Grundkompetenz besteht,
das verwendete Faktenwissen kritisch zu hinterfragen

und allenfalls zu überprüfen, ist dies im Fall der

angewandten Ethik häufig nicht der Fall. Denn in der

Auseinandersetzung mit den ethischen Herausforderungen

in verschiedenen Gesellschaftsbereichen

muss sich die angewandte Ethik auf fachfremdes
Faktenwissen verlassen, das nicht mit ihrer eigenen
Methode der normativen Analyse überprüfbar ist.

Dies ist weniger problematisch so lange sich die ethische

Auseinandersetzung auf einen allgemein
anerkannten Konsens bezieht. Eine Auseinandersetzung
mit dem Anspruch auf Selbstbestimmung im Kontext

der Medizin kann sich z.B. ohne Weiteres auf
die Annahme stützen, dass soziale Umstände
selbstbestimmte Entscheidung beeinträchtigen können.

Schwieriger wird eine ethische Auseinandersetzung,
wenn technische oder gesellschaftliche Errungenschaften

analysiert werden, zu deren Auswirkungen
noch kein breit anerkannter Konsens besteht bzw. der
wissenschaftliche Konsens in Frage gestellt wird. Das

klassische Beispiel dürfte hier der Klimawandel sein,

ein Phänomen, das trotz breit geteiltem wissenschaftlichen

Konsens hartnäckig in Frage gestellt wird. Es

sind allerdings gerade diese Bereiche, in denen die

Vermittlung von ethischer Kompetenz besonders

nötig ist. Genauso sind es diejenigen Bereiche aller

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019 5



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

Wissenschaftsgebiete, in denen eine möglichst
forschungsnahe Vermittlung möglich ist. Denn wo noch
kein allgemein anerkannter Konsens besteht, finden

häufig die relevantesten Auseinandersetzungen statt..

Für die Lehre an Hochschulen und insbesondere in

angewandter Ethik scheint es mir wichtig, den

wissenschaftlichen Konsens, auf den man sich stützt,
möglichst explizit zu machen. Ebenso sollte man

zeigen, weshalb man der Meinung ist, dass die

Voraussetzung dieses Konsenses gerechtfertigt ist. Gerade

mit Blick auf den Klimawandel mag das heutzutage
für viele übertrieben erscheinen. Doch noch 1992

war es essentiell, klar zu machen, weshalb die Gefahr
des Klimawandels eine plausible Annahme ist.
Darüber hinaus scheint es mir wichtig, unter solchen

Umständen auch unter hypothetischen Voraussetzungen

zu argumentieren: Unter der Annahme, dass

ein Phänomen tatsächlich Eintritt, sind die folgenden
ethischen Überlegungen anzustellen. Ein solches

Vorgehen birgt zwar die Gefahr, einen wissenschaftlichen

Konsens in Frage zu stellen. Gleichzeitig ermöglicht es

aber auch, das letztendliche Urteil über die

Voraussetzungen den Studierenden selbst zu überlassen.

Während die erste Herausforderung nicht nur für die

angewandte Ethik als Unterrichtsfach gelten muss,
stellt die Auseinandersetzung mit Wertvorstellungen
und den in Anschlag gebrachten normativen
Grundhaltungen zunächst eine genuine Herausforderung
dieses Faches dar. In der langen Tradition der Ethik

entwickelten sich vier normative Theorien, aber keine

Standardtheorie: Déontologie, Konsequentialis-

mus, Tugendethik und Vertragstheorie (Birnbacher
2013). Jede dieser vier Theorien hat eine je eigene

Herangehensweise an ethische Fragestellungen. Während

der Konsequentialismus die ethische Güte einer

Handlung nach deren Folgen beurteilt, fokussieren

deontologische Theorien stärker auf Handlungen
oder Rechte und zwar unabhängig von ihren

Konsequenzen. Mit diesen beiden ersten Theorien geht die

Annahme einher, alle ethischen Herausforderungen
seien eindeutig lösbar. Die Tugendethik und die

Vertragstheorie geben demgegenüber der Widersprüchlichkeit

unseres moralischen Alltags mehr Gewicht.
Diese Theorien favorisieren deshalb tendenziell eher

Kompromisslösungen.

Je nachdem aus der Perspektive welcher ethischen

Theorie eine Auseinandersetzung mit Fragestellungen

angewandter Ethik erfolgt, ist deshalb bereits

mit der Einnahme einer bestimmten Perspektive ein

normatives Urteil verbunden. Denn stehen eher die

Konsequenzen von Entscheidungen im Fokus, dann

sind Effizienzurteile wahrscheinlicher. Steht
demgegenüber der Schutz individueller Rechte im Zentrum,

dann werden Effizienzüberlegungen weniger eine

Rolle spielen. Dabei ist im Kontext der interdisziplinären

Vermittlung angewandter Ethik insbesondere

zu berücksichtigen, dass je nach Fachrichtung andere

normative Grundannahmen bei der Beurteilung von
Sachlagen vorausgesetzt werden.

In der Ökonomie sind tendenziell die Konsequenzen
relevant, im Bereich des Rechts eher die Rechte der
Betroffenen und in pädagogischen Fachbereichen

mögen die Charaktereigenschaften der Lehrpersonen

wichtig sein. Aus meiner Sicht ist es deshalb bei der

Vermittlung angewandter Ethik nicht nur zentral, die

eigene normative Grundhaltung explizit zu machen.

Die Studierenden sollten immer auch die normativen

Grundhaltungen ihres Fachbereichs kritisch reflektieren

können. Damit kann die interdisziplinäre
Vermittlung angewandter Ethik einen wesentlichen

Beitrag zur kritischen Reflexion der normativen
Grundannahmen der Fachrichtung leisten, im Kontext
derer Ethik vermittelt wird.

4. Ethik als Berufskompetenz
Eine eigene Haltung als Entscheidungsgrundlage in

ethisch diskussionswürdigen Situationen ist in

demjenigen Bereich der Vermittlung angewandter Ethik

besonders zentral, in dem ethische Kompetenzen für
den späteren Berufsalltag entwickelt werden. Denn

gerade hier sollten die Studierenden über die

Kompetenz verfügen, ihre eigene Berufspraxis kritisch zu

hinterfragen, ethisch zu reflektieren und idealerweise

vor diesem Hintergrund eigene Urteile zu fällen. Man
kann grundsätzlich zwei Varianten der ethischen
Reflexion im Berufsalltag unterscheiden: Ethik als

«Reflection on Action» und Ethik als «Reflection in

Action» (Schön 2011).

Letzteres ist die Kompetenz über die Praktikerinnen
und Praktiker im Berufsalltag verfügen müssen. Doch

gerade im Kontext der Ausbildung und in Settings,
die mehr Zeit zur Reflexion erlauben, erhält auch

ersteres viel Gewicht. Wird Ethik als Reflection on

Action vermittelt, dann ist die Idee vorherrschend,

man müsse ethische Prinzipien auf konkrete Einzelfälle

anwenden. Dem steht die Methode der Ethik als

Reflection in Action gegenüber, gemäss der die
möglichst direkte ethische Reflexion im Berufsalltag das

Ziel der Vermittlung ethischer Methoden ist.

Bereits das Selbstverständnis der Art und Weise wie
Ethik für den Berufsalltag zu vermitteln ist, enthält
ein Werturteil bzw. eine Einschätzung dazu, was Ethik

leisten muss bzw. kann. Dies hängt damit zusammen,
dass die in der langen Tradition der praktischen
Philosophie entwickelten vier klassischen normativen
Theorien der Ethik (Déontologie, Konsequentialis-

6 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

mus, Tugendethik, Vertragstheorie) vor einer grossen
Schwierigkeit stehen. Es ist nicht immer klar, wie man
sie auf spezifische Einzelfälle in bestimmten Situationen

überträgt. Denn die Grundsätze dieser Theorien
sind häufig zu abstrakt und allgemein für den
konkreten Anwendungsfall in einem spezifischen Bereich

des menschlichen Handelns und Zusammenlebens.

Insbesondere in der Medizinethik, aber auch in
anderen Bereichen der angewandten Ethik entstand
deshalb eine Auseinandersetzung darüber, ob und
wie normative Ethik-Theorien auf Einzelfälle
angewandt werden können (Wallimann-Helmer und
Keller 2018a). Einige behaupten, dies sei möglich
(Top-Down-Ansätze). Andere vertreten die Meinung,
dass es vielmehr auf die genaue Analyse und den

Vergleich von Einzelfällen ankommt. Denn nur dieser

Vergleich erlaube, mit Blick auf widerkehrende
Situationen gesellschaftsfähige Entscheidungen zu fällen

(Bottom-Up-Ansätze). Neben diesen beiden Ansätzen

gibt es zudem die Methode des

Überlegungsgleichgewichts. Diese Methode stellt eine Mittelposition

zwischen den ersten beiden dar und fordert,
dass eine Ethik-Theorie mit unseren alltäglichen
Moralauffassungen so lange abgewogen werden muss,
bis beide miteinander übereinstimmen.

Jede dieser drei Methoden macht normative Annahmen,

die ein Werturteil vorwegnehmen (Birnbacher
2013). Top-Down-Ansätze gehen davon aus, dass eine

unabhängig vom Kontext formulierte ethische Theorie

in allen Situationen ein korrektes Urteil liefern
kann. Der Konsequentialismus geht z.B. häufig davon

aus, dass eine ethische Konfliktsituation ohne weiteres

mit Bezug auf den grössten Gesamtnutzen für alle

Betroffenen gelöst werden kann. Die Schwierigkeit
hierbei ist allerdings, dass uns im Alltag häufig
persönliche Umstände von einer rigorosen Maximierung
des Gesamtnutzens absehen lassen. Auch wenn die

gesamte Hausgemeinschaft davon profitieren würde,

die eigenen Kinder mit aller Strenge zur Ruhe zu

zwingen, halten wir davon ab, weil uns ihre individuelle

Entwicklung wichtiger ist.

«Bottom-Up»-Ansätze gehen deshalb davon aus,

dass primär der Kontext unsere ethische Urteilsbildung

bestimmt. Sie nehmen an, dass unabhängig von

unserer Erfahrungswelt keine ethische Entscheidung

getroffen werden kann. Unsere Beziehung zu unseren
Kindern ist genauso relevant wie der Gesamtnutzen
in einer gegebenen Situation sowie unsere Urteile

mit Blick auf andere ähnliche Fälle. Relevant ist der

Vergleich verschiedener Situationen miteinander
und nicht die Anwendung eines im Abstrakten für
sinnvoll befundenen Prinzips. Auch der Kompromiss
des Überlegungsgleichgewichts entspricht einer be¬

stimmten Haltung gegenüber ethischen Analysen.
Hier wird sowohl in Zweifel gezogen, dass abstrakte
Theorien für sich genommen hilfreich für die Lösung

von moralischen Konflikten sind, als auch in Frage

gestellt, dass ohne Orientierung an Prinzipien ethisch
korrekte Entscheidungen möglich sind.

Vor diesem Hintergrund scheint es deshalb sinnvoll,
das gesamte Spektrum an Methoden zu vermitteln.
Dies insbesondere auch deshalb, weil je nach Kontext

unterschiedliche Methoden oder gar normative
Theorien eine angemessenere Analyse des ethischen
Konflikts erlauben.

Bei der Vermittlung ethischer Methoden für den

Berufsalltag wird dieses Vorgehen häufig angewendet.
Es ist aber mit gewissen Schwierigkeiten verbunden.
Die Vermittlung von Ethik als Kompetenz für die

zukünftige Berufspraxis, macht sie häufig zu einem
blossen Neben- oder Kontextfach. Aus diesem Grund
ist zum einen starke Vereinfachung und zum anderen

klare Struktur notwendig (Wallimann-Helmer
und Keller 2018b). Starke Vereinfachung ethischer
Theorie ist in diesem Kontext der Vermittlung nötig,
weil die Studierenden aus ihrem auf die Berufspraxis

ausgerichteten Curriculum heraus für ethische

Fragestellungen sensibilisiert und motiviert werden sollen.
Es ist deshalb sinnvoll, sie bei ihren eigenen
Herausforderungen abzuholen und die Methoden der Ethik

so zu vermitteln, dass sie unmittelbaren Bezug zur
Praxis haben und Anwendung finden. Gleichzeitig
soll Ethik in diesem Kontext Orientierung in der
Reflexion schwieriger und mit Fachwissen nicht eindeutig

lösbarer Situationen geben. Die Vermittlung eines

Pluralismus an Methoden wirkt beidem entgegen.
Einfacher ist es meiner Erfahrung nach, mit einer
einzigen Methode zu operieren.

In diesem Sinne steckt die Vermittlung angewandter
Ethik als Kompetenz für den Berufsalltag in einem
Dilemma. Ein Dilemma, das sich ganz allgemein auf
die Vermittlung von Methoden für den Berufsalltag

übertragen lässt. Auf der einen Seite scheint es

effektiver, nur mit einer Methode zu operieren, auf
der anderen Seite ist es wertneutraler, möglichst
verschiedene Methoden ins Feld zu führen. Welche

Vorgehensweise man auch immer wählt, mir scheint

es für den Unterricht in diesem Kontext zentral, für
die Studierenden einerseits klare Leitlinien zu setzen,
andererseits aber auch den Pluralismus der Methoden

und die Schwierigkeiten einzelner Methoden be-

wusst zu machen. Klarheit lässt sich mit einer einfachen

Struktur erreichen, sei dies indem man auf eine

einzelne Methode fokussiert, sei dies mithilfe eines

Schemas zum allgemeinen Vorgehen und zur
Ordnung der Methoden. Der Pluralismus der Methoden

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019 7



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

und deren Schwierigkeiten kann mehr oder weniger
explizit zum Gespräch werden. Entweder die Stärken

und Schwächen der fokussierten Methode werden

diskutiert oder es werden mehrere Methoden zur
Anwendung gebracht.

5. Ethik und politische Haltung
Während Ethik als berufliche Kompetenz in erster Linie

eine Vermittlung von Methoden zur Analyse von
Konfliktsituationen verlangt, ist Ethik im Bereich

gesellschaftsrelevanter Herausforderungen zunächst nur ein

Instrument zur Analyse der potentiellen Konflikte bzw.

der Tragweite der involvierten Herausforderungen. In

diesem Bereich steht häufig weniger die Lösung von
Problemen im Fokus, als die Rechtfertigung einer

bestimmten Haltung gegenüber den Herausforderungen.

Angesichts des Klimawandels oder von Fragen des

Naturschutzes bedeutet dies z.B. die Notwendigkeit
entsprechenden politischen Handelns zu rechtfertigen.

Geht es um die gerechte Verteilung gesellschaftlicher

Ressourcen, dann steht die Rechtfertigung der

Art und Weise eines Ausgleichs sozialer Unterschiede

im Zentrum. Wie auch immer sich ethische Theorien
in diesen Debatten positionieren, sie nehmen meist

Partei für eine Haltung im bestehenden politischen
Spektrum.

Die Herausforderung bei der Vermittlung ethischer

Konzepte im Kontext gesellschaftsrelevanter
Herausforderungen besteht deshalb darin, das politische

Spektrum nicht einseitig abzubilden und nicht
vorschnell Partei für bestimmte politische
Forderungen zu ergreifen. Dies ist insbesondere dann eine

Herausforderung, wenn die vermittelten Debatten

von ihrer Ausrichtung her eher einem Spektrum der

politischen Positionen zugeordnet werden muss und
kaum alle Positionen abbilden kann.

In der aktuellen Debatte zur sozialen Gerechtigkeit
verlangen z.B. die meisten der heutigen Theorien
einen mehr oder weniger umfangreichen Ausgleich
sozialer und ökonomischer Nachteile (Krebs 2000). Dies

ist eine Sichtweise, die man tendenziell auf der linken

Seite des politischen Spektrums findet. Es gibt
demgegenüber nur wenige Theorien der Gerechtigkeit,
die im politischen Spektrum eher auf der konservativen

Seite anzusiedeln sind. In einer solchen Situation
auf dieses Faktum hinzuweisen, ist sicherlich ein wichtiger

Aspekt zur Sensibilisierung der Studierenden. Es

scheint aber wenig Sinn zu machen, rechts gelagerte
Positionen in den Unterricht einzubauen, wenn diese

in der Debatte keine signifikante Rolle spielen.

Eine ähnliche Herausforderung ergibt sich ganz allgemein

bei der Diskussion und Vermittlung von Phäno¬

menen, deren empirische Grundlage innerhalb des

politischen Spektrums umstritten ist. Bekanntermassen

ist der Klimawandel ein klassisches Beispiel hierfür.

Immer wieder argumentieren konservative Kreise

gegen den wissenschaftlichen Konsens und behaupten,

das Phänomen sei inexistent oder eine Erfindung
der wissenschaftlichen Elite. Selbst wenn man dem

wissenschaftlichen Konsens folgt, bedeutet dies
deshalb die Übernahme einer politischen Position.
Zumindest diese Tatsache zu reflektieren scheint mir für
den Hochschulunterricht essentiell.

Noch zentraler ist eine solche Reflexion, wenn man
mit Blick auf gesellschaftsrelevante Herausforderungen

Massnahmen diskutiert, um angemessen damit
umzugehen. Denn sobald man hierbei bestimmte
normative Grundannahmen unterstützt, positioniert
man sich bereits im politischen Spektrum. Positionen,

die unsere Pflichten der Nachhaltigkeit sehr

anforderungsreich ausgestalten, werden vom Parteienspektrum

nicht durchgängig unterstützt. Lösungen,
die Hochemittierende stärker belasten, empfinden
nicht alle als fair. Entsprechend besteht eine gewisse

Gefahr, in der ethischen Diskussion von Massnahmen

einer bestimmten politischen Haltung Vorschub zu

leisten.

Dies liegt daran, dass eine solchermassen ausgerichtete

Lehre nicht darum herum kommt, Forschungsliteratur

zu verarbeiten, die explizit Stellung nimmt
und sich damit normativ positioniert (Kallhoff 2015).

Allzu leicht ist man in einem solchen Kontext
versucht, die Diskussion so zu steuern, dass die eigene

Position auch von den Studierenden als wissenschaftlicher

Konsens übernommen wird. Dies führt zu einer

einseitigen Sicht auf die Auseinandersetzung und
erlaubt kaum die nötige Breite an Betrachtungsweisen.
Ich glaube, dass es aus diesem Grund für Hochschul-

lehrpersonen zentral ist, ihre eigene Positionierung in

einer Debatte explizit zu kennzeichnen und ansonsten

im Umgang mit den verschiedenen Positionen

mit Stellungnahmen zurückhaltend zu sein. Denn nur
so ist es den Studierenden möglich, in der

Auseinandersetzung mit ethischen Positionen und politischen
Lösungsvorschlägen ihre eigene Position und Haltung
zu entwickeln.

Hierfür scheint mir deshalb wichtig, möglichst
verschiedene Blickwinkel zur Diskussion zu stellen sowie

auch Einwände gegen diskutierte Positionen explizit
zu nennen. Darüber hinaus ist die Diskussion der
verschiedenen Meinungen der Studierenden bezüglich
bestimmter Forderungen hilfreich, um eine gewisse
Breite der Sichtweisen sicherzustellen. Dies scheint

mir insbesondere dann wichtig, wenn eine Debatte
im politischen Spektrum eher einseitig ist. Das heisst

8 VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

aber nicht, dass Dozierende nicht auch Partei ergreifen

sollten. Gerade das vehemente Ergreifen einer
Partei kann manchmal äusserst fruchtbar für die

Vermittlung sein.

Meiner Meinung nach ist aber essentiell, dass dies

den Studierenden klar ist. Sie sollten wissen, wann die
Dozierenden ihre eigene Position stark machen und

wann nicht. Denn so können sie einschätzen, wann
ihre Dozierenden allgemeines Konsenswissen vermitteln

und wann sie ihre eigene Position darstellen. Dies

scheint mir ein wichtiger allgemeiner Grundsatz im

Umgang mit den eigenen Werthaltungen im
Hochschulunterricht: Zurückhaltung ist wichtig, explizite
Positionierung äusserst gewinnbringend.

6. Lernziel Ethik-Kompetenz
In der bisherigen Diskussion habe ich mit Blick auf
die meisten Herausforderungen in der Vermittlung
angewandten Ethik argumentiert, dass die Dozierenden

ihre wissenschaftlichen Voraussetzungen, ihre

normativen Grundhaltungen und ihre ethischen

Einschätzungen explizit machen sollten. Dies gilt sowohl

für die Vermittlung von Ethik als Kompetenz für den

Beruf als auch im Bereich der gesellschaftsrelevanten

Herausforderungen. Diese beiden Empfehlungen

bringen eine bestimmte Auffassung über die Rolle

der Wissenschaft in der Gesellschaft zum Ausdruck.
Diese begründet mein Verständnis des zentralen

Anliegens der Vermittlung von Ethik im interdisziplinären

Kontext, das hinter meinen Ausführungen steht.

Angewandte Ethik als interdisziplinäres Unterrichtsfach

soll das Rüstzeug zur selbstständigen Analyse
und Lösung ethischer Konfliktsituationen vermitteln,

um die eigenen Entscheidungen und politischen
Haltungen ethisch fundiert begründen zu können.

Angesichts der schleppenden Klimapolitik aber auch

mit Blick auf andere Umweltherausforderungen wird

häufig die Forderung laut, dass Expertinnen und

Experten die Politik bestimmen sollten. Auch im

Berufsalltag wird sich so manche und mancher
wünschen, dass Entscheidungen rationaler und stärker an

Methoden und Konzepten orientiert statt aus dem
Bauch heraus gefällt werden. Hieraus allerdings den

Schluss abzuleiten, dass nur Ethik-Expertinnen und

-Experten entsprechende Entscheide fällen sollten,
scheint mir klar überzogen. Meiner Meinung nach

ist es Aufgabe der Wissenschaft (und damit auch der

Ethik als Hochschulfach), Informationen für die

Entscheidungsfindung zur Verfügung zu stellen, nicht
aber Entscheidungen herbeizuführen. Entscheidungen,

seien sie politisch oder für die Berufspraxis
relevant, sollten genauso wie private Entscheidungen die

Betroffenen im zugeschriebenen Verantwortungsbereich

selbst fällen (Grunwald 2012).

Der Grund hierfür sind die liberalen Grundwerte, die

westlich-demokratische Gesellschaften prägen. In

westlich-demokratischen Staaten sollte die Legitimität

politischer Entscheidungen vom Volk ausgehen,
denn alle Bürgerinnen und Bürger gelten im Bereich

politischer Entscheidungen als gleich. Unterschiedliche

Kompetenzen und Fähigkeiten dürfen für das

Gewicht der einzelnen Meinung in politischen
Prozessen keine Rolle spielen (Ottonelli 2012).

Wissenschaftliche Expertinnen und Experten sollten sich

deshalb in politischen Prozessen mit ihren Meinungen

zurückhalten und um möglichst umfassende und

wertneutrale Information bemüht sein. Das bedeutet

allerdings nicht, dass sie sich nicht als Bürgerinnen
und Bürger im politischen Prozess engagieren dürften.

Doch die Rolle der Bürgerin bzw. des Bürgers ist

nicht dieselbe wie diejenige der Wissenschaftlerin

oder des Wissenschaftlers.

Gleichzeitig müssen in westlichen Demokratien die

Einzelnen die Verantwortung für ihre Entscheidungen

übernehmen. Dies gilt nicht nur für den Beruf,

sondern auch für das Privatleben. Auch hier dürfen

Expertinnen und Experten nur beratend zur Seite

stehen, nicht aber Entscheidungen abnehmen. Je

nach politischer Position wird dabei mehr oder
weniger Unterstützung durch den Staat gefordert, sei

dies durch Bildung, ökonomischen und sozialen

Ausgleich oder Gesetze. Sind aber die Bedingungen für
selbstverantwortete Entscheidungen gegeben, dann

gelten alle als Gleiche und können keinen Anspruch
auf Ausgleich ihrer unvorteilhaften Entscheidungen
mehr erheben (Gosepath 2004). Dies entspricht im
Kern der Umsetzung des liberalen Anspruchs auf
individuelle Freiheit. Sind die nötigen Voraussetzungen
gegeben, dann ist jede und jeder für ihre bzw. seine

Entscheidungen selbst verantwortlich und muss diese

gegenüber der Gesellschaft rechtfertigen.

Vor dem Hintergrund dieser beiden liberalen Grundwerte,

der Gleichheit und der Freiheit, wird auch klar,

was meiner Meinung nach das zentrale Anliegen der

Vermittlung angewandter Ethik ist. Es geht nicht nur
darum, Fachwissen weiterzugeben. Vielmehr sollte

das Ziel der Vermittlung angewandter Ethik sein,

Methoden, Konzepte und Kompetenzen zur
selbstständigen Analyse und Lösung ethischer Konflikte
im Berufsalltag und zur Begründung der eigenen
politischen Haltung zu vermitteln. Damit setzt die

Vermittlung angewandter Ethik auf die Entwicklung der
individuellen moralischen Integrität und nicht auf

Regelanwendung. Hierfür ist zwar ein breiter Überblick

über die aktuellen Debatten der angewandten
Ethik, ihrer Theorien und Methoden von zentraler

Bedeutung.

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019 9



Ivo Wallimann-Helmer | Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

Darüber hinaus muss es aber ein zentrales Anliegen
sein, die moralischen Reflexionskompetenzen der
Studierenden zu schärfen. Denn in westlich-demokratischen

Gesellschaften wird für Politik und Beruf

erwartet, dass jede und jeder unter Bedingungen der
Gleichheit und Freiheit für ihr bzw. sein Handeln die

Verantwortung übernimmt. Ob sich die Begründung
dieses für die Vermittlung angewandter Ethik zentralen

Anliegens auch auf andere Disziplinen übertragen
lässt, muss ich kompetenteren Expertinnen und

Experten überlassen, c

Literatur

Bayertz, Kurt (2008): Was ist angewandte Ethik? In: Johann S. Ach, Kurt Bayertz und Ludwig Siep (Hg.): Grundkurs Ethik. Grundlagen.

Paderborn: Mentis, S. 165-180.

Birnbacher, Dieter (2013): Analytische Einführung in die Ethik. 3. durchgesehene Auflage. Berlin: De Gruyter (De Gruyter Studium).

Gosepath, Stefan (2004): Gleiche Gerechtigkeit. Grundlagen eines liberalen Egalitarismus. Frankfurt a.M: Suhrkamp (Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft, 1665).

Grunwald, Armin (2012): Synthetische Biologie: Verantwortungszuschreibung und Demokratie. In: Joachim Boldt (Hg.): Leben

schaffen? Philosophische und ethische Reflexionen zur Synthetischen Biologie. Paderborn: Mentis, S. 81-102.

Kallhoff, Angela (Hg.) (2015): Klimagerechtigkeit und Klimaethik. Berlin/Boston: De Gruyter (Wiener Reihe, Bd. 18).

Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik. Frankfurt am Main: Suhrkamp
(Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft, 1495).

Ottonelli, Valeria (2012): Equal respect, equal competence and democratic legitimacy. In: Critical Review of International Social

and Political Philosophy 15 (2), S. 201-218. DOI: 10.1080/13698230.2012.651019.

Schön, Donald A. (2011): The reflective practitioner. How professionals think in action. Reprinted. Farnham: Ashgate.

Wallimann-Helmer, Ivo (2017): Schlagwort «Angewandte Ethik». Hg. v. Philosophie.ch. Online verfügbar unter https://www.
philosophie.ch/philosophie/themenbereiche/praktische-philosophie/angewandte-ethik/was-ist-angewandte-ethik (21.06.2019).

Wallimann-Helmer, Ivo; Keller, Muriel (2018a): Ethik für medizinische Berufe. Reflexionshilfe zur Analyse ethischer Konfliktsituationen.

Zürich: Versus Verlag.

Wallimann-Helmer, Ivo; Keller, Muriel (2018b): Ethik in der Ausbildung zu Gesundheitsberufen. In: Pflegerecht 2018 (04), S.

253-257.

VSH-Bulletin Nr. 2 August 2019 | AEU-Bulletin no 2, août 2019


	Herausforderung Ethik in der Hochschulbildung

