Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 44 (2018)

Heft: 1:22

Artikel: Ein Lob dem Mittelmass : Tugenden im universitaren Leben
Autor: Vergauwen, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

n
VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Ein Lob dem Mittelmass. Tugenden im universitaren Leben

Guido Vergauwen*

Als der Prasident der VSH und der Generalsekretar
mir das vorldufige und interne Arbeitsthema der
Generalversammlung mitteilten - Verantwortung
und Anstand. Tugenden fiir Hochschuldozierende?
-, war ich erstaunt. Weniger das Fragzeichen, eher
die Verwendung des Wortes Tugenden (iberrasch-
te mich, weil es im universitaren Kontext uniiblich
ist, von Tugenden zu reden, auch dann, wenn vom
Berufsethos fiir Lehrende im tertiaren Bildungssektor
gesprochen wird.

Ich wage es, Ihnen die Provokation der Tugend mit
dem James-Bond-Film «Spectre» vor Augen zu
stellen: Die Handlung dieses Films steht unter dem
Vorzeichen, dass das alte Geheimdienstsystem der
Doppel-Null-Agenten fiir veraltet erkldrt wird und
zugunsten eines neuen, weltweiten technischen
Uberwachungssystems von Computern und Droh-
nen abgeschafft werden soll. Selbst dort, wo die
Arbeit an der kiinstlichen Intelligenz menschliche
Forschung und menschliche Forschende noch nicht
tberfliissig gemacht hat, unterwirft die akademische
Welt sich doch mit Fleiss und grossem Aufwand ei-
ner «hoheren Intelligenz»: quantifizierbare Kriterien,
Output-orientierte Evaluationen, biirokratische Pro-
zeduren, 6konomische Verwertbarkeit, verborgen
unter dem Ausdruck «Innovation, stets im Dienst
der Qualitdtssicherung, wie beteuert wird. Fiihlen
sich nicht Lehrende und Forschende im Akademi-
schen Leben zunehmend als Ausfiihrungsgehilfen
" einer anonymen Wissenschaftsmaschinerie?
Gefragt sind padagogische Kompetenz, Qualitétsbe-

*Square des Places 2, 1700 Fribourg.

E-mail: guido. vergauwen@unifkch
www.unifr.ch/iso

Guido Vergauwen, Dr. Dr. h.c,, Provinzial der Schweizer
Dominikaner; Prof. em., 1985-2015 Professor. fiir
Fundamentaltheologie an der Theologischen Fakultit

der Universitat Fribourg und Direktor des Instituts

fiir Okumenische Studien; 1993-2002 Mitglied des
Generalrates des Dominikanerordens, zustandig fiir

den Bereich Studium und Weiterbildung; 2000-2002 Dekan der
Theologischen Fakultit; 2003-2007 Vizerektor; 2007-2015 Rektor der
Universitat Fribourg; Ehrendoktorate der Theologischen Fakultaten
der Universitat Bukarest (2005) und Tilburg (2012).
Forschungsschwerpunkte: Fundamentaltheologie, Philosophie,
Theologie der Okumene. ;

Publikationen: Herausgeber der «Freiburger Zeitschrift fir Philosophie
und Theologie», der «Studia Oecumenica Friburgensia», der Reihen
«Epiphania» und «Epiphania Egregia»; Dominikanische Studien und
Texte; Publikationen vgl. http://unifr.ch/dogmatik/de/iso/institut/
mitglieder/vergauwen/publikationen

wusstsein, Effizienz in der Gewinnung von Drittmit-
teln, Sinn fiir Innovation in der Forschung, Gespiir fiir
Wettbewerb, Networking und Prasenz in der scientific.
community - darunter kann man sich im universita-
ren Alltag etwas vorstellen. Aber Tugenden? Sogar die
Moralphilosophie und die Theologie tun sich manch-
mal schwer, dieses Wort zu verwenden. Es ist nicht
meine Absicht, im Rahmen dieses Vortrags die Ver-
wendung des Wortes Tugend als moralphilosophische
(oder theologische) Kategorie historisch und systema-
tisch umfassend zu rekonstruieren. Aber ein kleiner
Rickblick in die Geschichte kann erhellend sein.

1. Einblicke in Verbannung und Rehabilitierung
der Tugend

1.1. Johann Gottlieb Fichte

Fichte (1762-1814) hielt 1794 in Jena zum ersten
Mal Einige Vorlesungen iiber die Bestimmung des Ge-
lehrten. Dort lesen wir: Als soziales Wesen soll der
Mensch Kenntnis erlangen (ber seine Anlagen und
Beduirfnisse, und er soll dazu befihigt werden, die-
se Kenntnis zu entwickeln und die Mittel erarbei-
ten, die Bediirfnisse zu befriedigen. Das Grundwort
lautet: Vervollkommnung, wirklicher Fortgang des
Menschengeschlechtes durch Fortgang der Wissen-
schaften. Der Gelehrtenstand ist «die oberste Auf-
sicht iiber den wirklichen Fortgang des Menschen-
geschlechtes im allgemeinen, und die stete Beforde-
rung dieses Fortganges». Philosophische, empirische
und historische Wissenschaften sollen dabei zusam-
menarbeiten, weil jede auf ihre Weise zur menschli-
chen Bildung beitragt. Jeder Gelehrte ist aber dafiir
verantwortlich, sein Fach weiterzubringen. Zumin-
dest soll er danach streben. «Gilt folgende Regel fur
alle Menschen, so gilt sie ganz besonders fiir den Ge-
lehrten: der Gelehrte vergesse, was er getan hat, so-
bald es getan ist, und denke stets nur auf das, was er
noch zu tun hat. Der ist noch nicht weit gekommen,
fur den sich sein Feld nicht bei jedem Schritt, den
er in demselben tut, erweitert» Die wissenschaftli-
che Tatigkeit ist eine gesellschaftliche Aufgabe. «Der
Gelehrte ist ganz vorziglich fiir die Gesellschaft be-
stimmt, er ist [...] durch die Gesellschaft und fiir die
Gesellschaft da.» Daher soll der Gelehrte vor allem
«die gesellschaftlichen Talente» in sich ausbilden.
Wir wiirden heute von sozialen Kompetenzen oder
vielleicht sogar von Tugenden sprechen. Fichte er-
wahnt «Empfanglichkeit und Mitteilungsfertigkeit».
Empfanglichkeit bedeutet fiir ihn: Fachkompetenz,
Vertrautheit mit dem Stand der Forschung und die
Bereitschaft dazuzulernen. Zur Mitteilungsfertigkeit

‘gehort nicht nur das padagogische Kénnen, sondern



auch die Bereitschaft, die erworbenen Kenntnisse
zum Nutzen der Gesellschaft zu verbreiten und an-
zuwenden. Dabei sollte der Gelehrte mit der Red-
lichkeit, dem kritischen Geist und dem Sinn fiir das
Wabhre bei seinen Mitmenschen rechnen. Er ist nicht
nur Lehrer, er ist auch Erzieher - sein Blick richtet
sich auf die Zukunft. «Er sieht auch, wohin das Men-
schengeschlecht nunmehr schreiten muss, wenn es
auf dem Wege zu seinem letzten Ziele bleiben und
nicht von demselben abirren, oder auf ihn zuriickge-
hen soll» Wir kénnten das heute Sinn fiir Nachhal-
tigkeit nennen. Zur Aufgabe als Lehrer und Erzieher
gehort allerdings, dass der Gelehrte mit sich selbst in
gebotener Ubereinstimmung steht. Er sei ein freier
Mensch, der in seiner Aufgabe als Lehrer und Erzie-
her keine Zwangsmittel anwendet und auch im Hin-
blick auf die eigenen Kompetenzen, nicht anderen
etwas vortduscht oder sich selbst etwas vorgaukelt.
Der Gelehrte ist der Gesellschaft das gute Beispiel
schuldig, er soll in der letzten Riicksicht betrachtet
... «der sittlich beste Mensch seines Zeitalters sein.
Es geht also um die humane Glaubwiirdigkeit des
Lehrers und Forschers, um bewusst iibernomme-
ne Verantwortung fiir das jetzige und kiinftige Ge-
meinwesen. «Auch mir an meinem Teil ist die Kultur
meines Zeitalters und der folgenden Zeitalter anver-
traut; auch aus meinen Arbeiten wird sich der Gang
der kiinftigen Geschlechter, der Weltgeschichte der
Nationen, die noch werden sollen, entwickeln. Ich
bin dazu berufen, der Wahrheit Zeugnis zu geben;
an meinem Leben und an meinen Schicksalen liegt
nichts; an den Wirkungen meines Lebens liegt un-
endlich viel. Ich bin ein Priester der Wahrheit; ich bin
in ihrem Sold; ich habe mich verbindlich gemacht,
alles fiir sie zu tun und zu wagen und zu leiden.»

1.2. Max Weber (1864-1920)

Hundert Jahre spiter, am 7. November 1917, wird
Max Weber seine Rede Wissenschaft als Beruf halten.
Weber geht es allerdings nicht nur um die Persénlich-
keit des Gelehrten oder des Lehrers, sondern um das
Verstindnis der wissenschaftlichen Rationalisierung
oder Intellektualisierung, was er mit dem beriihm-
ten Wort Entzauberung der Welt benennt. Weber
warnt die «grossen Kinder» auf dem Katheder oder
in Redaktionsstuben davor, diesen wissenschaftlich

fortgesetzten Entzauberungsprozess und die auf ihn

gegriindete Technik der Beherrschung des Lebens
naiv optimistisch als Weg zum Gliick zu feiern. Der
Wissenschaftler soll sich hiiten, als Prophet aufzu-
treten: Er soll sich der Werturteile enthalten, keine
Weltanschauungen oder massgebliche Regeln fiir die
Lebensfiihrung der Studierenden verkaufen wollen.
«Der Professor, der sich zum Berater der Jugend beru-
fen fithlt und ihr Vertrauen geniesst, mdge im person-
lichen Verkehr von Mensch zu Mensch mit ihr seinen

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n® 1, avril 2018

Mann stehen. Und fiihlt er sich zum Eingreifen in die
Kémpfe der Weltanschauungen und Parteimeinun-
gen berufen, so moge er das draussen auf dem Markt
des Lebens tun: in der Presse, in Versammlungen, in
Vereinen, wo immer er will. Aber es ist doch etwas
allzu bequem, seinen Bekennermut da zu zeigen, wo
die Anwesenden und vielleicht Andersdenkenden
zum Schweigen verurteilt sind.» Wohl aber soll der
Gelehrte Rechenschaft geben kdnnen «iiber den letz-
ten Sinn seines eigenen Tuns». Der Lehrer steht «im
Dienst «sittlicher> Machte: der Pflicht, Klarheit und
Verantwortungsgefiihl zu schaffen, und ich glaube, er
wird dieser Leistung umso eher fihig sein, je gewis-
senhafter er es vermeidet, seinerseits dem Zuhdorer
eine Stellungnahme aufoktroyieren oder suggerieren
zu wollen.» Die «objektive» oder wertfreie Grundhal-
tung des Hochschuldozierenden ist nach Weber be-
stimmt durch die Forderung nach Objektivitat und
Wertfreiheit der Wissenschaft selbst: «Dass Wissen-
schaft heute ein faktisch betriebener <Beruf» ist im
Dienst der Selbstbesinnung und der Erkenntnis tat-
sachlicher Zusammenhdnge, und nicht eine Heilsgii-
ter und Offenbarungen spendende Gnadengabe von
Sehern, Propheten oder ein Bestandteil des Nachden-
kens von Weisen und Philosophen {iber den Sinn der
Welt - das freilich ist eine unentrinnbare Gegeben-
heit unserer historischen Situation, aus der wir, wenn
wir uns selbst treu bleiben, nicht herauskommen kon-
nen.» Die Tugend par excellence fiir den Gelehrten ist
fir Weber somit «schlichte intellektuelle Rechtschaf-
fenheit». Das bewegt ihn dazu, der Theologie die Wis-
senschaftlichkeit abzuerkennen, denn die Vorausset-
zung ihrer Arbeit ist das positiv religiose Bekenntnis,
die Vorgabe eines nicht mehr hinterfragbaren Sinnes
der Welt oder die Bejahung von Offenbarungen - fiir
Weber ein «Opfer des Intellekts».

1.3. Max Scheler (1874-1928)

Einige Jahre vor Webers Rede, 1913, verdffentlichte der
Philosoph Max Scheler eine Schrift Zur Rehabilitierung
der Tugend. Anders als in Webers sittlicher Forderung
an den Wissenschaftler, sich selbst Rechenschaft zu
geben (ber den letzten Sinn seines eigenen Tuns,
spricht Scheler direkt zwei Tugenden an. Tugend ist
uns unleidlich geworden, so Scheler, «weil wir sie nicht
mehr als ein dauernd lebendiges, gliickseliges Kon-
nens- und Machtbewusstsein zum Tun eines in sich
selbst, und gleichzeitig fiir unsere Individualitat, allein
Rechten und Guten verstehen».! Unter dem Einfluss
Kants, dessen Pflichtformalismus Ausdruck der biir-
gerlichen Ethik war, werde die Tugend mit. Fertigkeit
und Tiichtigkeit verwechselt. In seiner vom Christen-
tum gepragten philosophischen Anthropologie halt

1 Max Scheler: Zur Rehabilitierung der Tugend, in: Ders.: Abhandlungen
und Aufsatze. Erster Band. Leipzig 1915,4. :

11



12

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Max Scheler dem Herrschen-Wollen und dem Stolz
des modernen Menschen - des Wissenschaftlers -,
der nur sich selbst und seinem Willen allein vertraut,
als Grundhaltung oder Tugend die Demut bzw. die
Dienstbereitschaft entgegen. Angesichts der Selb-
stiiberschdtzung des Rationalismus und der wissen-
schaftlichen Forschung spricht Scheler von Ehrfurcht,
von der Notwendigkeit, ehrfiirchtig mit der Welt und
dem Menschen umzugehen. «Es ist ein strenges Ge-
setz alles intellektuellen Fortschritts, daf} die Proble-
matik der Welt wachst mit jeder Losung bestimmter
Probleme. Jede neuentdeckte »Beziehung« deutet auf
neue noch unbekannte hin. [...] Es ist nicht die Wis-
senschaft der Forscher sondern jene der rationalisti-
schen, systemgierigen Schulmeister, welche in Gegen-
satz zur Ehrfurcht gerdt».2 Scheler erinnert letztlich an
die Grundhaltung, die am Anfang der Erkenntnis und
der Wissenschaft steht: staunende Ehrfurcht vor der
Wirklichkeit. Sie ist es, die «das Streben nach nutzba-
ren Regeln zur Herrschaft liber die Materie»® und de-
ren 6konomische Verwendung vorantreibt.

1.4. Alasdair Maclntyre

Zur Rehabilitierung der Tugend hat, nicht zuletzt im
theologischen Bereich, seit den 1980er Jahren der in
Schottland geborene und seit 1970 in den USA lehren-
de Philosoph Alasdair Maclntyre beigetragen. Nach
seiner Auffassung hat der Verlust der Tugend zur
moralischen Krise der Gegenwart und zur Desinteg-
ration des personlichen und gesellschaftlichen Lebens
gefiihrt. Sein 1981 publiziertes Werk After Vertue. A
Study in Moral Theory tibernimmt bewusst, allerdings
auch differenzierend, die aristotelische Sichtweise vom
menschlichen Handeln, dessen Ziel das Erreichen des

" Gliicks, die Suche nach dem guten Leben ist. Maclnty-

re definiert Tugend als «eine erworbene menschliche
Eigenschaft, deren Besitz und Ausiibung uns im allge-
meinen in die Lage versetzt, die Giiter zu erreichen, die
einer Praxis inhdrent sind, und deren Fehlen wirksam
verhindert, solche Giiter zu erreichen.»* Oder nach
einer ebenfalls in der aristotelischen Tradition behei-
mateten Definition: «Tugend ... ist jene auf Erziehung
und Ubung beruhende habituelle Disposition, die den,
der sie besitzt, in Stand setzt, sich auf sich selbst als
verniinftig Handelnden zu verlassen und gegeniiber
anderen fiir sich gerade zu stehen.»® Jene praktische
Suche nach dem Gliick geschieht allerdings, individu-
ell oder gesellschaftlich, im Rahmen einer lebendigen
Tradition, eines Einheit stiftenden Narrativs, das mit-
bestimmend ist fiir die Antwort auf die Frage: Was

2 Scheler 1915, 37.

3Ebd, 38

4 Alasdair Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der
Gegenwart, Frankfurt 1987, 256.

5 Robert Spaemann: Gliick und Wohlwollen. Versuch tiber Ethik. Stutt-
gart 1989, 79.

ist gutes Leben? «Das fiir den Menschen Gute ist ein
ganzes, erflilltes Menschenleben, und die Ausiibung
der Tugenden ist ein notwendiger und wesentlicher
Teil eines solchen Lebens, nicht nur eine vorbereitende
Ubung, um sich ein solches Leben zu sichern.»®

2. Ander Wurzel der Tugendlehre

2.1. Aristoteles: Das rechte Mittelmass

Maclntyres Ansatz kniipft an die seit Aristoteles klas-
sisch gewordene Tugendlehre an. Der Tugendhafte
ist nicht einfach derjenige, der die Gesetze befolgt,
sondern wer fahig ist, flir sich und die Gemeinschaft,
nach der rechten Einsicht, zu urteilen und die Mitte zu
wahlen zwischen zwei falschen Zusténden, zwischen
dem Ubermass und dem Mangel, eben das rechte
Mittelmass (mesotes) (vgl. Aristoteles, Die Nikoma-
chische Ethik, 1138b). Aristoteles fiigt hinzu: Es ist
keine leichte Sache (ergon), ein tugendhafter Mensch
(agathos) zu sein. Denn in jedem einzelnen Fall ist
es mithsam (ergon), die Mitte (to meson) zu treffen.
«So trifft auch nicht jeder Beliebige, sondern nur
der Wissende den Mittelpunkt des Kreises» (1109a).
Somit riickt das tugendhafte Verhalten der Person
und ihre Suche nach dem gelingenden, guten Leben
aufgrund der redlichen Entscheidung fiir die rechten
zielfihrenden Mittel ins Zentrum der praktischen
Anthropologie. Rezepte gibt es in Sachen Tugend, fiir
das Finden der Mitte, eigentlich nicht. «Weder eine
Wissenschaft (techné) noch eine allgemeine Emp-
fehlung ist dafiir zustandig, sondern die Handeln-
den selbst miissen die jeweilige Lage bedenken, man
denke nur an die Kunst des Arztes und des Steuer-
manns» (1104a). Tugend in diesem Sinne bezieht sich
sowohl auf das erlernte Fachwissen (Tiichtigkeit) als
auch auf die Fahigkeit des rechten Urteils (ethische
Tugend). Sie ist die Qualitat eines Handelns, das in der
Spannung von Ubermass und Mangel, im Streit der
Gefiihle und in der jeweiligen Situation, das Richtige -
trifft — das weiss, wann man handeln soll, in welcher
Lage, wem gegeniiber, wozu und wie. «So ist also die
Tugend ein Mittelmass, sofern sie auf die Mitte zielt»
(1106b). «Die Tugend ist also eine auf Entscheidung
hingeordnete Haltung (hexis proairetike), begriindet
in der Mitte mit Bezug auf uns, einer Mitte, die durch
Uberlegung bestimmt wird und danach, wie sie ein
besonnener, einsichtiger und kluger Mensch (phroni-
mos) bestimmen wiirde» (1107a). Die Tugend besteht
darin, «die Mitte zu finden und zu wihlen» (1107a),
allerdings stets mit Bezug auf das Erreichen des guten
Lebens. Es gibt, so Aristoteles, (schlechte) Handlun-
gen, bei denen es nie darum gehen kann, «eine Mitte»
zu wahlen. Dort gibt es nur das Falsche. Dazu zihlt
Aristoteles Schadenfreude, Schamlosigkeit, Neid,
Ehebruch, Diebstahl, Mord, Ungerechtigkeit, Feigheit,

6 Ebd,, 201.



Zugellosigkeit. «Es gibt kein Richtig oder Unrichtig
mit Bezug auf diese Dinge, etwa mit wem und wann
und wie man Ehebruch treiben solle» (1107a). Aristo-
teles stellt die verschiedenen ethischen Grundhaltun-
gen im Einzelnen sowie die Tugenden des Verstandes
mit ihrem jeweiligen Gegenstiick im positiven und
negativen Sinn dar. Dabei betont er auch, dass ein je-
der in gewisser Weise fiir seine Eigenschaften verant-
wortlich ist (vgl. 1114b). Die Tugend (wie ihr Gegen-
teil) beruht auf freiem Willen (vgl. 1114b): Auf dem
Spiel steht der Mensch selber, sein rechtes Handeln
und Wollen im Hinblick auf das Gute, sowie seine Fa-
higkeit, die Wahrheit zu erkennen, bzw. Wahres vom
Falschen zu unterscheiden. Das Ziel ist das rechte
Handeln (eupraxia) - es wird aufgrund einer Willen-
sentscheidung angestrebt. Aber diese Entscheidung
ist «strebende Vernunft oder verniinftiges Streben,
und das Prinzip von beiden ist der Mensch» (1139b).
Tugend ist die gesellschaftsbezogene Lebensform, die
Verhaltensweise, die wir brauchen, um «als Mensch
unter Menschen zu leben» (1178b).

2.2. Die vier Haupttugenden als « politische » Tugenden
Es ware gewiss reizvoll, das Tugendprofil von Hoch-
schuldozierenden anhand dieser grundlegenden aris-
totelischen Auffassung von Tugend als Mitte noch
ausfiihrlicher zu analysieren. Vielleicht gentigt es aber
- auch im Hinblick auf unsere Tatigkeit als Professo-
ren - hier wenigstens kurz die klassischen vier Haupt-
tugenden zu nennen, die Orientierung und Zielvorga-
be fiir jeden Menschen sind. Thomas von Aquin hat
diese Tugendlehre in seiner theologischen Summa
ibernommen, nicht weil sie etwa Grundhaltungen
des Individuums waren, sondern weil es im wahrsten
Sinn «politische» Tugenden sind. Sie erméglichen und
konstituieren ein Leben in der Polis, in der Gemein-
schaft verantwortlicher Personen, die sich fiir das Ge-
meinwohl einsetzen. «Weil der Mensch aufgrund die-
ser politischen Tugenden das rechte Verhalten zeigt
in der Fiihrung der menschlichen Angelegenheiten»
(I-1l, . 61, a. 5); «Weil es zu den politischen Tugen-
den nicht nur gehort, zum Wohl der Gemeinschaft
zu wirken, sondern auch zum Wohl der Glieder der
Gemeinschaft, nimlich der Hausgemeinschaft oder
einer einzelnen Person» (ad 4).

2.2.1. Tapferkeit

Als erste Tugend nennt Aristoteles die Tapferkeit
(andreia). Sie ist nicht ein Draufgdngertum, sondern
die richtige und niichterne Einschatzung der Dinge,
auch der Gefahren und der Risiken. Zur Tapferkeit
gehort das Standhalten um des Guten willen, auch
angesichts von Angriffen. Dazu braucht es vor allem
Geduld oder das «Ausharren-Konnen». Wir machen
die Erfahrung: das Gute setzt sich nicht von selbst
durch; es braucht den aktiven Einsatz, nicht zundchst

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

von Helden, sondern einfach von Menschen, die sich
angesichts des Ubels, der Widerstindigkeit von Men-
schen und Situationen, nicht entmutigen und [ahmen
lassen. «Geduldig heisst jemand nicht deshalb, weil
er nicht flieht, sondern deshalb, weil er im Erdulden
dessen, was in der Gegenwart Schaden zufligt, sich
lobwiirdig verhalt, indem er sich dadurch nicht un-
geordnet betriiben lasst» (vgl, lI-1l, g. 136, a. 4, ad 2).

2.2.2. Besonnenheit/Mdssigung

Weiter spricht der Philosoph von der Besonnenheit
oder Mdssigung (sophrosyné). Man konnte in unse-
rem Kontext am ehesten reden von der Gemilitsru-
he, mit der ein Mensch angesichts der vielfaltigsten
dusseren Reize eine innere Ordnung in sich selbst
schafft. Dazu gehort auch das Zuigeln der natirlichen
Neugier (curiositas), die uns als «schweifende Unruhe
des Geistes»” von der notwendigen studiositas als ge-
zielter, forschender Nachfrage abhalten kann.

Fiir unser Thema durchaus interessant sind in diesem
Rahmen die Bemerkungen des Aristoteles lber die
Seelengrdsse (megalopsychia), die er als den Schmuck
der Tugenden bezeichnet. Wer Seelengrdsse besitzt
oder «grossgesinnt» ist, halt sich, so Aristoteles,
grosser Dinge fiir wiirdig. Wird er arrogant, ist er ein
Prahler (chaunos), der sich zu hoch einschatzt. See-
lengrésse im tugendhaften Sinne zeigt, wer auch und
vor allem angesichts der ihm gebiihrenden Anerken-
nung und Ehre besonnen, verniinftig und gelassen
bleibt. Man kann sich also die Situation vorstellen, in
der jemand einen Doctor honoris causa oder gar den
Nobelpreis verliehen bekommt. Der Grossgesinnte
freut sich massvoll tiber empfangene Ehren, die sich
auf Ansehen, Macht und Reichtum beziehen. Denn
nur der Tugendhafte ist der Ehre wiirdig (1124a) und
fir die wirkliche Tugend, und sie ist das hochste Gut,
gibt es keine angemessene Ehre. Der Tugendhafte
weiss, dass die Ehre «wohl eher in den Ehrenden als
in dem Geehrten liegt» (EN 1095b). Seelengrosse ist
nicht Hochmut, auch wenn im grossgesinnten Ver-
halten so etwas wie eine distanzierte Uberlegenheit
aufscheint. Eher aber geht es um ein offenes Auftre-
ten, das sich nicht von Zuwendung oder Hass abhan-
gig macht. «Er redet nicht von den Leuten; denn er
spricht weder Uber sich noch tiber andere» (1125a).
Der Grossgesinnte hat ein hohes Selbstwertgefiihl,
er vergisst nicht, dass er durchaus auf Freunde ange-
wiesen ist. Sein tugendhaftes Benehmen ist letztlich
kalkogathia, ausgerichtet auf das Gute und Schéne.

2.2.3. Gerechtigkeit
Das fiinfte Buch der aristotelischen Ethik ist ganz der

Tugend der Gerechtigkeit (dikaiosuné) gewidmet.

7Vgl. Joseph Pieper: Lesebuch, Kap. 10. Miinchen 1981.

13



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Aristoteles nennt sie die vollkommene Tugend «im
Hinblick auf den anderen Menschen (pros heteron)»,
eine Formel die auch in die christliche Tugendlehre
des Thomas von Aquin eingegangen ist. Es ist un-
moglich, hier im Detail die verschiedenen Formen der
Gerechtigkeit (kommutative, distributive, gesetzliche)
zu analysieren. Als Tugend geht es in der Gerechtig-
keit darum, den Anderen in seinem Person-Sein zu
respektieren und ihm zu geben, was ihm zukommt,
was er/sie als unverletzliches und unabdingbares
Recht fiir sich beanspruchen kann. Es ist die Tugend,
die das Miteinander in der vita civilis moglich macht.
Unter diesem Aspekt geht es in der Gerechtigkeit
um das Miteinander-leben, um geschuldete Kom-
munikation und um das «Bedacht-Sein» auf das Gut
des Anderen. In einem Hochschulkontext sollten
wir davon ausgehen konnen, dass wir zunachst Ge-
rechtigkeit iben und das Geschuldete zugestehen,
wie es unter Gleichrangigen und gleichberechtigten
Partnern ndtig ist, auch dann, wenn der Andere zur
Konkurrenz wird oder als Bedrohung der eigenen In-
teressen empfunden wird, als jemand, den man nicht
mag. Auch in der Hochschule sollte es so etwas ge-
ben wie eine vertragliche Gleichheit, zusammen mit
der Sicherung der Forderungsberechtigung und der
Leistungsverpflichtung fiir alle. Dazu gehoren der
schuldige Respekt und der gebiihrende Dank, gerade
in einem Kontext, in dem Interessengegensatze und
Machtkampfe vorkommen koénnen. Anerkennung

(der Leistung, der Kompetenz) des anderen ist Teil-

der Gerechtigkeit. Wo das Gefalle zwischen Vorge-
setztem und Untergebenen besteht, ist es die Aufga-
be des Vorgesetzten, den Untergebenen angemessen
und somit proportional Anteil an dem zu geben, was
dem Ganzen gehort (etwa in der Erwdhnung der ge-
leisteten Beitrage von Assistierenden bei Publikatio-

- nen). Und vielleicht sei hier daran erinnert: Wir kén-

nen einander als Menschen das Geschuldete wohl nie
ganz leisten. Es braucht zu einem guten Zusammen-
leben auch die Freundlichkeit, die Dankbarkeit ohne
Berechnung, die geteilte Freude. Thomas von Aquin
schreibt einmal: «..wie der Mensch ohne Wahrheit
nicht in Gemeinschaft zu leben vermochte, so gleich-
falls nicht ohne Freude» (II-1l, g. 114, a. 2, ad 1).

2.2.4. Klugheit

Die Mutter der {ibrigen Tugenden ist allerdings die
Klugheit (phronesis), deren Facetten das sechste Buch
der Nikomachischen Ethik behandelt. Sie ist gewisser-
massen die Tugend par excellence des Wissenschaft-
lers in seinem Handeln, Lehren und Forschen, in der
Wabhrheitssuche. Sie ist die recta ratio agibilium, die
moderatrix der Tugenden, weil sie die Ausrichtung
des Wollens und Wirkens an der Wahrheit ist. Es geht
letztlich in unserem praktischen Handeln immer um
die Umformung von wahren Erkenntnissen in kluge

Beschlisse. Klug sein heisst nicht, eine Wissenschaft
beherrschen oder eine technische Fertigkeit haben,
sondern gut tiberlegen und mit richtiger Vernunft han-
deln kdnnen mit Bezug auf das, was fiir den Menschen
gut oder schlecht ist. Der Kluge «reist nicht im Zuge»,
er ist besonnen, vielleicht zogernd im Uberlegen, aber
rasch in der iberlegten Tat. Der Kluge kann uner-
wartete Situationen augenblicklich erfassen und mit
Schlagfertigkeit entscheiden. Klugheit ist klarsichtige
«Sachlichkeit im Unvermuteten»® in Bezug auf wech-
selnde Gegenstande und Situationen, «die sich so und
anders verhalten konnen» (1141a). Der Kluge hat Sinn
fir das Konkrete und setzt Erfahrung voraus und ein
Gedachtnis der Dinge und Geschehnisse, wie sie wirk-
lich sind oder gewesen sind. Aber der Kluge fliichtet
sich nicht in Allwissenheit. Er ist bereit, sich belehren
zu fassen. Er kann sich etwas sagen lassen und hat eine
gewisse Wendigkeit, immer neue Antworten auf im-
mer neue Situationen zu finden (solertia). Der Kluge
hat die Fahigkeit, richtig zu planen, zielt wohlberaten
auf das Gute (euboulia), kann prazise Anweisungen ge-
ben. Der Kluge hat Takt (gnome), hat das richtige Ur-
teil iber das Anstandige, er kann in einzelnen Dingen
Nachsicht (epieikeia) tiben, das heisst: er hat ein mit-
filhlendes Verstidndnis, ein verstandnisvolles Wesen
(synesis) gegeniiber anderen, auch wenn diese Fehler
machen sollten. «Der Anstandige ist am ehesten zur
Nachsicht geneigt, und anstidndig nennen wir es, in ei-
nigen Dingen Nachsicht zu tiben. Die Nachsicht ist aber
ein Takt, mit dem der Anstandige richtig zu beurteilen
versteht. Und richtig bedeutet wahr ... Der Anstand ist
die gemeinsame Eigenschaft aller Guten in ihrem Ver-
héltnis zu anderen Menschen» (1143b). Letztlich ist die
Klugheit die Tugend, die zur rechten Lebensfithrung
beféhigt: sachliche Abschitzung der konkreten Situa-
tion und die Fahigkeit, die Erkenntnis in eine konkrete
Entscheidung umzuformen - der Sinn fiir das hier und
jetzt Féllige mit der inneren Grundhaltung, das Gute als
letzte Zielsetzung zu wollen und zu tun.

3. Tugenden in der «ldee der Universitit»

Tugenden haben mit dem gelungenen Menschsein zu
tun, mit dem «guten Leben». Die Entdeckung der Tu-
genden fiir das universitare Leben ist zunichst einfach
die Entdeckung der schlichten Tatsache, dass Univer-
sitdtsprofessoren Menschen sind, die ihre Verantwor-
tung fiir das «gute Leben» mit ihrer «Funktion» in der
Alma Mater nicht ablegen. Hinzu tritt eine Einsicht,
die heute nicht mehr selbstverstandlich ist: Gemass ei-
ner systemtheoretischen Auffassung der Wirklichkeit
gehort die Universitdt zum Sektor der Wissenspro-
duktion, die der binaren Logik der Vermehrung oder
Nicht-Vermehrung unseres Wissens dient. Die Frage
nach der Tugend im universitaren Leben ist in die-

8 Vgl. Joseph Pieper: Uber die Tugenden. Miinchen, 2004, 31.



sem Rahmen nicht nur die Frage des «anstandigen»
Professors als Individuum, der zuverléssig und fleissig
seine systemisch definierte Funktion ausiibt. Auch
hier tritt der «politische Charakter» der Tugend her-
vor: Zur Debatte steht die Frage, ob das Projekt der
Universitat selbst dem guten Leben verpflichtet ist, so
dass Lehre und Forschung in diesem Horizont zugleich
eine gesamtmenschliche, politische Verpflichtung mit
sich bringen, die {iber den universitdren Rahmen hin-
ausgeht, zugleich aber auch im universitiren Leben zu
praktizieren und weiterzugeben ist.

3.1. Karl Jaspers

In seinem 1946 publizierten Buch Die Idee der Uni-
versitit wollte Karl Jaspers, nach zwolf Jahren «der
moralischen Vernichtung», zur Erneuerung des ur-
spriinglichen Geistes der Universitaten beitragen und
zur «Riickkehr zu unseren besten Uberlieferungen»
aufrufen. Dabei stellt Jaspers fest: «Eine einzelne Uni-
versitat hat ihren Charakter durch die Professoren, die
an sie berufen werden.»® Neben einer fundamentalen
Reflexion auf das Wesen der Wissenschaft und auf die
Aufgaben der Universitdt in Forschung, Bildung und
Lehre als Institution im Kosmos der Wissenschaften
widmet Jaspers ein Kapitel der inneruniversitdren
Kommunikation. Lehrer und Studierende bilden eine
Gemeinschaft. «Daher soll die Universitit der Rah-
men sein, innerhalb dessen Forscher untereinander
und Forscher und Schiiler in nichste Verbindung
der Diskussion und der Mitteilung treten.»™ Es geht
um die durchaus spannungsreiche Wahrheitssuche,

welche nach Jaspers «von jeder unmittelbaren prak-

tischen Verantwortung entbunden ist. Es gibt hier
nur die Verantwortung fiir die Wahrheit selbst.»
Zugleich aber gibt es «die mittelbare Verantwortung
fur die Folgen, die sich aus den Gedanken, mogen sie
wahr oder falsch sein oder beides zugleich, fiir Ver-
wirklichungen in der Welt ergeben. Diese Folgen sind
in der Tat von vornherein nicht {ibersehbar. Aber das
Wissen um sie macht den verantwortungsbewussten
Denker behutsam».™? Universitat, so Jaspers, ist nicht
eine dirigierte, nach Plan und Absicht regelmassig lau-
fende Schule. «Daher ist die Weise der an der Univer-
sitit stattfindenden Kommunikation eine Sache der
geistigen Verantwortung aller ihrer Glieder.»"

Die Frage, welche «Tugenden» Hochschuldozierende
mitbringen oder pflegen sollten, hingt weitgehend
davon ab, wie man die Aufgabe und das Ziel, den ge-
sellschaftlichen Auftrag der Universitdt deutet und
gewiss auch wie man die Finanzierung der Lehre und

9 Karl Jaspers: Die Idee der Universitdt, 1946. Reprint Berlin 1980, 91.
10 Ebd,, 59.
11 Ebd,, 60.
12 Ebd,, 60.
13 Ebd.

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n® 1, avril 2018

\

Forschung regelt. Private Institutionen brauchen
gute Fundraiser, staatlich finanzierte Institutionen
einen klugen Umgang mit den politischen Instanzen.
Forschungsstarke Institutionen mit Akzent auf dem
mathematisch-naturwissenschaftlichen Bereich ver-
suchen durch Innovation und allenfalls durch eine
gute Beziehung zur Industrie Drittmittel einzuwer-
ben; haben sie die Human- und Biomedizin, suchen
sie ihre Entwicklung dem Rhythmus der jeweiligen
Ausbildungskliniken gleichzuschalten; Universitaten
mit stark entwickelten Humanities, Rechts- und So-
zialwissenschaftlichen Fakultdten betonen mehr ihr
padagogisches Potential oder ihre gesellschaftlichen
Beziige. Der Tugendkatalog und die zu vermeiden-
den Untugenden lassen sich somit anpassen und
ausweiten. Die Lehrenden sollten aber bei aller Di-
versitit der Institutionen immer auch die von'ihnen
vermittelten Kenntnisse als ein Ganzes betrachten,
verbunden und vereint mit anderem Wissen.

3.2.John Henry Newman

In seiner Vortrags- und Vorlesungsreihe The Idea
of a University, die er 1873 veroffentlichte, entwirft
John Henry Newman nicht so sehr das Tugendprofil
des individuellen Universitétslehrers als vielmehr das
Idealbild der Institution, die den Lehrenden pragt.
Newman sieht in der Universitat «a place of teaching
universal knowledge»' und grenzt sie ab sowohl von
einer reinen Forschungsstitte, die eher Zuriickgezo-
genheit zu Experiment und Spekulation erfordert, als
auch von einer religiosen Erziehungsanstalt. Es ist die
Frage der freien Erziehung (Liberal Education), die ihn
beschiaftigt - «real cultivation of mindy.

In seiner Studie Uber die Geschichte der Universita-
ten deutet Newman das Wort «Universitét» als «the
assemblage of strangers from all parts in one spot»,
von lberall her und an einem Ort.'* So ist die Uni-
versitat «a place for the communication and circula-
tion of thought, by means of personal intercourse».'®
Universitdt erscheint als Lebensform. Wichtig ist die
unmittelbare Verbindung von Mensch zu Mensch,
zwischen Lehrenden und Lernenden, zusammenge-
halten durch «an interest sufficient to bind men to-
gether, or to constitute what is called ,a world'»."

Knowledge ist ein Wissen, das vom erkennenden
Menschen nicht ablosbar ist. Die Ausrichtung der
Universitdt auf die soziale Frage zeigt sich grundle-

14 John Henry Cardinal Newman: The Idea of a University defined and
illustrated. Fifth Edition, London 1881, Preface, p. IX; im Folgenden
zitiert als: Newman, Idea.

15 John Henry Newman: Historical Sketches. Rise and Progress of
Universities, London 1872, 6.

16 Ebd.

17 Ebd, 8.

15



16

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

gend in der Aufmerksambkeit fiir ihre eigene Sozialge-
stalt. Unverkennbar wendet sich Newman gegen ei-
nen Wissenschaftsbegriff, der auf eine mechanistisch
verstandene Analyse von Ursache und Wirkung re-
duziert wird. Sonst miissten geisteswissenschaftliche
Lehrstiihle abgeschafft werden, man hitte «to shut
up the subject of anthropology altogether ... hence-
forth man is to be as if he were not, in the general
course of Education».'® Weil der menschliche Geist
einerseits auf die ganze Fiille der Wahrheit ausgerich-
tet ist, andererseits aber keinen naturhaften Zugang
zu ihr hat, bedarf es nach Newman einer «culture of
intellect», einer «real cultivation of mind». Die uni-
versitdre Bildung als «Liberal Education» «brings the
mind into form».” Edith Stein Ubersetzt: «sie bildet
die Gestalt der Seele».?? Jedes Wissenselement bleibt
eine Abstraktion, solange es nicht seinen Ort in der
Einheit im Universum des Wissens hat:

«[A]ll the sciences come to us as one [...] they all
relate to one and the same integral subject-mat-
ter».?! «That only is true enlargement of mind
which is the power of viewing many things at once
as one whole, of referring them severally to their
true place in the universal system, of understan-
ding their respective values, and determining their
mutual dependence».?

Daher sollte die Universitit als ganze geleitet sein
von einem «philosophical habit of mind»?3

Da bleibt die Frage nicht aus: «<What is the use of it»?%
Newman proklamiert die Emanzipation, Emanzipati-
on von der Unterordnung des Wissens und damit des
wissenden Menschen unter dussere Ziele: «Know-
ledge is capable of being its own end».?> Das zeigt sich
zunichst in dem Menschen, der sich das Wissen frei
und souverdn angeeignet hat: «You must be above
your knowledge, not under it, or it will oppress you».26
Ziel der Universitat ist «a knowledge worth posses-
sing for what it is, and not merely for what it does».?”
Das bedeutet keineswegs, dass dieses Wissen «nutz-
los» ist: Niitzlich im tieferen Sinne ist, was auf das
Gute abzielt, das Gute fiir das Individuum wie fiir die
Gesellschaft aber das geht {iber das Fachwissen hin-
aus, es ist Lebenskunst im sozialen Horizont.

18 Newman, Idea, 54.

19 Ebd., Preface XVI.

20 John Henry Newman, Die Idee der Universitit, tibersetzt von Edith
Stein, Freiburg i.Br. u.a. 2004, Vorrede 10.

21 Ebd,, 60.

22 Ebd,, 137.

23 Ebd,, 51.

24 Ebd,, 102.

25 Ebd,, 103.

26 Ebd., 140.

27 Ebd., 114.

«If then a practical end must be assigned to a
University course, | say it is that of training good
members of society. Its art is the art of social life,
and its end is fitness for the world».2¢

Die Universitat «is a place to fit men of the world for
the world»?

3.3. Giorgio Agamben

Ein letztes Stichwort dieser Uberlegungen zu den
universitaren Tugenden lautet Zeitgenossenschaft. Ich
folge hier dem Philosophen Giorgio Agamben.?® Von
einem Lehrer und Forscher wird erwartet, dass er ein
Zeitgenosse ist, dass er in seinem Lehren und Forschen
seiner Zeit angehort. Agamben versucht eine Gegen-
rede und stellt somit, wie Nietzsche, eine unzeitge-
masse Betrachtung an. Vielleicht ist fiir die Universi-
tdt das Zeitgenossische das Unzeitgemasse. Gemeint
ist nicht die Nostalgie des trigen Traditionalismus
oder die Schwiche, «dem Schicksal der Zeit nicht in
sein ernstes Antlitz blicken zu kénnen» (Max Weber).
Wer vollkommen in seiner Zeit aufgeht und sich ihren
Erfordernissen immer anzupassen versucht, verliert
die Moglichkeit, seine Zeit wirklich wahrzunehmen
und zu erfassen. Der unzeitgemasse Zeitgenosse ge-
hort seiner Zeit an. In der Form einer Phasenverschie-
bung behilt er die Moglichkeit, seine Zeit kritisch zu
beobachten. «Zeitgendssisch ist derjenige, der seinen
Blick fest auf seine Zeit richtet, um nicht deren Glanz,
sondern deren Finsternis wahrzunehmen.»' - die
Gebrochenheit der chronologischen Zeit, die wir an
uns selber immer erfahren als zu friih, zu spit, schon
und nicht mehr, die Schattenseiten aber auch unserer
Zeit mit den politischen und gesellschaftlichen Unge-
wissheiten, mit den Erfolgen und dem teuren Preis fir
die Fortschritte unserer Wissenschaft. Der Versuch,
die Zeit festzuhalten und ihr vollkommen zu verfal-
len, hiesse: a la mode sein. Aber nichts ist so fliichtig
wie die Mode. «Nur derjenige kann der Gegenwart
zeitgenossisch sein, der im Modernsten und Neues-
ten die Anzeichen und Signaturen des Archaischen
wahrnimmt.»3? Das Archaische ist nicht der chrono-
logische Ursprung der Dinge, sondern die noch nicht
erlebten und entdeckten Maglichkeiten, die in allem
enthalten sind und mit denen wir heute verabredet
sind. Der Zeitgenosse ist mit seiner Zeit verabredet,
hat «die einzigartige Fahigkeit, mit jedem Augenblick

28 Newman, Idea, 177; deutsch: Newman, Idee, 160: «Wenn man also
ein praktisches Ziel fiir den Lehrgang der Universitit angeben soll,
so sage ich, es besteht in der Erziehung guter Mitglieder der Gesell-
schaft. Ihre Kunst ist die Kunst des sozialen Lebens, und ihr Ziel ist die
Tiichtigkeit fiir die Welt».

29 Newman, Idea, 232.

30 Giorgio Agamben: Was ist Zeitgenossenschaft? in: Ders., Nacktheiten,
Frankfurt 2010, 21-35.

31Ebd,, 26.

32 Ebd, 32.



der Vergangenheit in Beziehung zu treten»3, um aus
dieser Begegnung das Abenteuer der Zukunft zu wa-
gen. Es gilt die eigene Zeit als den kairos, die Jetztzeit
mit ihren unerschlossenen Chancen und Maglich-
keiten wahrzunehmen und die Verabredung nicht
zu verpassen. Es ist das, was die Antike als wirklich-
keitsnahe und entscheidungsfahige Klugheit — als die
Mutter aller Tugenden - bezeichnete.

4. Die Zukunft der Universitit im Dienst

der Zukunft der Menschlichkeit und

der Menschheit
Bei James Bond geht es, wie immer, gut aus - im Film
«Spectre» sogar in einem eminenten Sinne. Der Leiter
der MI6-Abteilung war gleich skeptisch: 007-Agenten
mit der Lizenz zu t6ten haben auch die Fahigkeit, nicht
zu toten, am Leben zu lassen, dem Leben den Vorrang
zu geben. Das konnen weder Computer noch Robo-
ter noch Drohnen. Und so endet tatsichlich der Film
«Spectrex: Der Verbrecher Blofeld ist nach langer Ver-
folgungsjagd gestellt, Bond richtet die Waffe auf ihn
- und (iberldsst ihn nach kurzem Zégern der Verhaf-
tung. Die Prognose ist eingetroffen. Der Mensch, der
toten kann, kann auch am Leben lassen. Er kann am

33 Ebd, 34.

Professor of Data Science

17

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Ende sogar der Liebe zu seiner Mitstreiterin Madeleine
den Vorrang vor seiner Agententatigkeit geben.

So begrenzt und banal der Vergleich sein mag — er
wirft doch ein Licht darauf, warum es sinnvoll ist, der
«Tugend» einen Sitz im Leben der Universitdt zu ge-
ben: Der Tugendhafte vermag das, was er tut, auch
nicht zu tun. Er vermag den Beitrag, aber auch die
Grenzen seines Tuns flir den grossen Horizont des
guten Lebens einzuschitzen. «Tugendhaft» zu sein in
Leben der Universitit, bedeutet nicht nur: mit Fleiss
die innere Logik der Wissensproduktion zu beférdern,
sondern auch ein Menschsein zu kultivieren und zu
vermitteln, das um die innere Ausrichtung all unseres
Wissens auf das gelungene Leben des Menschen, ja der
Menschheit weiss. Der Tugendhafte vermag der Poli-
tisierung des Wissenschaftsbetriebs zu widerstehen,
weil er ein politischer Denker ist. Er vermag der Oko-
nomisierung der Wissenschaft zu widerstehen, weil er
um die Gerechtigkeit der Gesamtheit der Giiter des
Lebens weiss. Mit der Erinnerung an die Tugend wird
der Blick offengehalten fiir das gute Leben und das
gute Zusammenleben — und davon wird nicht nur die
Zukunft der Universitdt, sondern auch die Zukunft
des Menschen und der Menschheit abhdngen. =

Stellenausschreibung - Poste a pourvoir

The Department of Mathematics (www.math.ethz.ch) at ETH Zurich invites applications for the above-

mentioned position.

Applicants demonstrate an internationally recognised research record to enhance and further strengthen

collaborative research between the Department of Mathematics (D-MATH) and the Department of
Computer Science (D-INFK] in mathematical and statistical foundations of Data Science at ETH Zurich.

The new professor should have a strong background in mathematics, an affinity with computer science, a

genuine interest in applications, excellent teaching skills, and a deep interest in Data Science both in
research and teaching. The successful candidate is expected to teach undergraduate level courses
(German or English] and graduate level courses (English] in statistics and mathematics for students of

mathematics, engineering, and natural sciences as well as for courses in the Master in Statistics and in
the Master in Data Science.

Please apply online: www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research and
teaching interests, and a description of the three most important achievements. The letter of application
should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr.Lino Guzzella. The closing date for
applications is 30 June 2018. ETH Zurich is an equal opportunity and family friendly employer and is
responsive to the needs of dual career couples. We specifically encourage women to apply.



	Ein Lob dem Mittelmass : Tugenden im universitären Leben

