
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 44 (2018)

Heft: 1: 22

Artikel: Ein Lob dem Mittelmass : Tugenden im universitären Leben

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Ein Lob dem Mittelmass. Tugenden im universitären Leben

Guido Vergauwen*

Als der Präsident der VSH und der Generalsekretär

mir das vorläufige und interne Arbeitsthema der

Generalversammlung mitteilten - Verantwortung
und Anstand. Tugenden für Hochschuldozierende?

-, war ich erstaunt. Weniger das Fragzeichen, eher

die Verwendung des Wortes Tugenden überraschte

mich, weil es im universitären Kontext unüblich
ist, von Tugenden zu reden, auch dann, wenn vom
Berufsethos für Lehrende im tertiären Bildungssektor
gesprochen wird.

Ich wage es, Ihnen die Provokation der Tugend mit
dem James-Bond-Film «Spectre» vor Augen zu
stellen: Die Handlung dieses Films steht unter dem

Vorzeichen, dass das alte Geheimdienstsystem der

Doppel-Null-Agenten für veraltet erklärt wird und

zugunsten eines neuen, weltweiten technischen

Überwachungssystems von Computern und Drohnen

abgeschafft werden soll. Selbst dort, wo die

Arbeit an der künstlichen Intelligenz menschliche

Forschung und menschliche Forschende noch nicht

überflüssig gemacht hat, unterwirft die akademische

Welt sich doch mit Fleiss und grossem Aufwand
einer «höheren Intelligenz»: quantifizierbare Kriterien,

Output-orientierte Evaluationen, bürokratische
Prozeduren, ökonomische Verwertbarkeit, verborgen
unter dem Ausdruck «Innovation», stets im Dienst
der Qualitätssicherung, wie beteuert wird. Fühlen

sich nicht Lehrende und Forschende im Akademischen

Leben zunehmend als Ausführungsgehilfen
einer anonymen Wissenschaftsmaschinerie?

Gefragt sind pädagogische Kompetenz, Qualitätsbe-

* Square des Places 2,1700 Fribourg.

E-mail : guido.vergauwen@unifr.ch
www.unifr.ch/iso

Guido Vergauwen, Dr. Dr. h.c., Provinzial der Schweizer

Dominikaner; Prof. em, 1985-2015 Professor für
Fundamentaltheologie an der Theologischen Fakultät
der Universität Fribourg und Direktor des Instituts
für Ökumenische Studien; 1993-2002 Mitglied des

Generalrates des Dominikanerordens, zuständig für
den Bereich Studium und Weiterbildung; 2000-2002 Dekan der

Theologischen Fakultät; 2003-2007 Vizerektor; 2007-2015 Rektor der
Universität Fribourg; Ehrendoktorate der Theologischen Fakultäten
der Universität Bukarest (2005) und Tilburg (2012).

Forschungsschwerpunkte: Fundamentaltheologie, Philosophie,

Theologie der Ökumene.
Publikationen: Herausgeber der «Freiburger Zeitschrift für Philosophie
und Theologie», der «Studia Oecumenica Friburgensia», der Reihen

«Epiphania» und «Epiphania Egregia»; Dominikanische Studien und

Texte; Publikationen vgl. http://unifr.ch/dogmatik/de/iso/institut/
mitglieder/vergauwen/publikationen

wusstsein, Effizienz in der Gewinnung von Drittmitteln,

Sinn für Innovation in der Forschung, Gespür für
Wettbewerb, Networking und Präsenz in der scientific,

community - darunter kann man sich im universitären

Alltag etwas vorstellen. Aber Tugenden? Sogar die

Moralphilosophie und die Theologie tun sich manchmal

schwer, dieses Wort zu verwenden. Es ist nicht
meine Absicht, im Rahmen dieses Vortrags die

Verwendung des Wortes Tugend als moralphilosophische
(oder theologische) Kategorie historisch und systematisch

umfassend zu rekonstruieren. Aber ein kleiner
Rückblick in die Geschichte kann erhellend sein.

1. Einblicke in Verbannung und Rehabilitierung
der Tugend

1.1. Johann Gottlieb Fichte

Fichte (1762-1814) hielt 1794 in Jena zum ersten
Mal Einige Vorlesungen über die Bestimmung des

Gelehrten. Dort lesen wir: Als soziales Wesen soll der
Mensch Kenntnis erlangen über seine Anlagen und
Bedürfnisse, und er soll dazu befähigt werden, diese

Kenntnis zu entwickeln und die Mittel erarbeiten,

die Bedürfnisse zu befriedigen. Das Grundwort
lautet: Vervollkommnung, wirklicher Fortgang des

Menschengeschlechtes durch Fortgang der
Wissenschaften. Der Gelehrtenstand ist «die oberste
Aufsicht über den wirklichen Fortgang des

Menschengeschlechtes im allgemeinen, und die stete Beförderung

dieses Fortganges». Philosophische, empirische
und historische Wissenschaften sollen dabei
zusammenarbeiten, weil jede auf ihre Weise zur menschlichen

Bildung beiträgt. Jeder Gelehrte ist aber dafür
verantwortlich, sein Fach weiterzubringen. Zumindest

soll er danach streben. «Gilt folgende Regel für
alle Menschen, so gilt sie ganz besonders für den
Gelehrten: der Gelehrte vergesse, was er getan hat,
sobald es getan ist, und denke stets nur auf das, was er
noch zu tun hat. Der ist noch nicht weit gekommen,
für den sich sein Feld nicht bei jedem Schritt, den

er in demselben tut, erweitert.» Die wissenschaftliche

Tätigkeit ist eine gesellschaftliche Aufgabe. «Der
Gelehrte ist ganz vorzüglich für die Gesellschaft
bestimmt, er ist [...] durch die Gesellschaft und für die
Gesellschaft da.» Daher soll der Gelehrte vor allem
«die gesellschaftlichen Talente» in sich ausbilden.
Wir würden heute von sozialen Kompetenzen oder
vielleicht sogar von Tugenden sprechen. Fichte
erwähnt «Empfänglichkeit und Mitteilungsfertigkeit».
Empfänglichkeit bedeutet für ihn: Fachkompetenz,
Vertrautheit mit dem Stand der Forschung und die

Bereitschaft dazuzulernen. Zur Mitteilungsfertigkeit
gehört nicht nur das pädagogische Können, sondern



11

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

auch die Bereitschaft, die erworbenen Kenntnisse

zum Nutzen der Gesellschaft zu verbreiten und
anzuwenden. Dabei sollte der Gelehrte mit der
Redlichkeit, dem kritischen Geist und dem Sinn für das

Wahre bei seinen Mitmenschen rechnen. Er ist nicht

nur Lehrer, er ist auch Erzieher - sein Blick richtet
sich auf die Zukunft. «Er sieht auch, wohin das

Menschengeschlecht nunmehr schreiten muss, wenn es

auf dem Wege zu seinem letzten Ziele bleiben und
nicht von demselben abirren, oder auf ihn zurückgehen

soll.» Wir könnten das heute Sinn für Nachhaltigkeit

nennen. Zur Aufgabe als Lehrer und Erzieher

gehört allerdings, dass der Gelehrte mit sich selbst in

gebotener Übereinstimmung steht. Er sei ein freier
Mensch, der in seiner Aufgabe als Lehrer und Erzieher

keine Zwangsmittel anwendet und auch im
Hinblick auf die eigenen Kompetenzen, nicht anderen

etwas vortäuscht oder sich selbst etwas vorgaukelt.
Der Gelehrte ist der Gesellschaft das gute Beispiel

schuldig, er soll in der letzten Rücksicht betrachtet
«der sittlich beste Mensch seines Zeitalters sein».

Es geht also um die humane Glaubwürdigkeit des

Lehrers und Forschers, um bewusst übernommene

Verantwortung für das jetzige und künftige
Gemeinwesen. «Auch mir an meinem Teil ist die Kultur
meines Zeitalters und der folgenden Zeitalter anvertraut;

auch aus meinen Arbeiten wird sich der Gang
der künftigen Geschlechter, der Weltgeschichte der

Nationen, die noch werden sollen, entwickeln. Ich

bin dazu berufen, der Wahrheit Zeugnis zu geben;

an meinem Leben und an meinen Schicksalen liegt
nichts; an den Wirkungen meines Lebens liegt
unendlich viel. Ich bin ein Priester der Wahrheit; ich bin

in ihrem Sold; ich habe mich verbindlich gemacht,
alles für sie zu tun und zu wagen und zu leiden.»

1.2. Max Weber (1864-1920)
Hundert Jahre später, am 7. November 1917, wird
Max Weber seine Rede Wissenschaft als Beruf halten.

Weber geht es allerdings nicht nur um die Persönlichkeit

des Gelehrten oder des Lehrers, sondern um das

Verständnis der wissenschaftlichen Rationalisierung
oder Intellektualisierung, was er mit dem berühmten

Wort Entzauberung der Welt benennt. Weber

warnt die «grossen Kinder» auf dem Katheder oder
in Redaktionsstuben davor, diesen wissenschaftlich

fortgesetzten Entzauberungsprozess und die auf ihn

gegründete Technik der Beherrschung des Lebens

naiv optimistisch als Weg zum Glück zu feiern. Der

Wissenschaftler soll sich hüten, als Prophet
aufzutreten: Er soll sich der Werturteile enthalten, keine

Weltanschauungen oder massgebliche Regeln für die

Lebensführung der Studierenden verkaufen wollen.

«Der Professor, der sich zum Berater der Jugend berufen

fühlt und ihr Vertrauen geniesst, möge im persönlichen

Verkehr von Mensch zu Mensch mit ihr seinen

Mann stehen. Und fühlt er sich zum Eingreifen in die

Kämpfe der Weltanschauungen und Parteimeinungen

berufen, so möge er das draussen auf dem Markt
des Lebens tun: in der Presse, in Versammlungen, in

Vereinen, wo immer er will. Aber es ist doch etwas
allzu bequem, seinen Bekennermut da zu zeigen, wo
die Anwesenden und vielleicht Andersdenkenden

zum Schweigen verurteilt sind.» Wohl aber soll der

Gelehrte Rechenschaft geben können «über den letzten

Sinn seines eigenen Tuns». Der Lehrer steht «im

Dienst <sittlicher> Mächte: der Pflicht, Klarheit und

Verantwortungsgefühl zu schaffen, und ich glaube, er
wird dieser Leistung umso eher fähig sein, je
gewissenhafter er es vermeidet, seinerseits dem Zuhörer
eine Stellungnahme aufoktroyieren oder suggerieren

zu wollen.» Die «objektive» oder wertfreie Grundhaltung

des Hochschuldozierenden ist nach Weber
bestimmt durch die Forderung nach Objektivität und

Wertfreiheit der Wissenschaft selbst: «Dass Wissenschaft

heute ein faktisch betriebener <Beruf> ist im

Dienst der Selbstbesinnung und der Erkenntnis
tatsächlicher Zusammenhänge, und nicht eine Heilsgüter

und Offenbarungen spendende Gnadengabe von
Sehern, Propheten oder ein Bestandteil des Nachdenkens

von Weisen und Philosophen über den Sinn der

Welt - das freilich ist eine unentrinnbare Gegebenheit

unserer historischen Situation, aus der wir, wenn
wir uns selbst treu bleiben, nicht herauskommen
können.» Die Tugend par excellence für den Gelehrten ist
für Weber somit «schlichte intellektuelle Rechtschaffenheit».

Das bewegt ihn dazu, der Theologie die
Wissenschaftlichkeit abzuerkennen, denn die Voraussetzung

ihrer Arbeit ist das positiv religiöse Bekenntnis,
die Vorgabe eines nicht mehr hinterfragbaren Sinnes

der Welt oder die Bejahung von Offenbarungen - für
Weber ein «Opfer des Intellekts».

1.3. Max Scheler (1874-1928)
Einige Jahre vor Webers Rede, 1913, veröffentlichte der

Philosoph Max Scheler eine Schrift Zur Rehabilitierung
der Tugend. Anders als in Webers sittlicher Forderung

an den Wissenschaftler, sich selbst Rechenschaft zu

geben über den letzten Sinn seines eigenen Tuns,

spricht Scheler direkt zwei Tugenden an. Tugend ist

uns unleidlich geworden, so Scheler, «weil wir sie nicht
mehr als ein dauernd lebendiges, glückseliges
Könnens- und Machtbewusstsein zum Tun eines in sich

selbst, und gleichzeitig für unsere Individualität, allein

Rechten und Guten verstehen».1 Unter dem Einfluss

Kants, dessen Pflichtformalismus Ausdruck der

bürgerlichen Ethik war, werde die Tugend mit Fertigkeit
und Tüchtigkeit verwechselt. In seiner vom Christentum

geprägten philosophischen Anthropologie hält

1 Max Scheler: Zur Rehabilitierung der Tugend, in: Ders.: Abhandlungen
und Aufsätze. Erster Band. Leipzig 1915,4.



12

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Max Scheler dem Herrschen-Wollen und dem Stolz

des modernen Menschen - des Wissenschaftlers -,
der nur sich selbst und seinem Willen allein vertraut,
als Grundhaltung oder Tugend die Demut bzw. die

Dienstbereitschaft entgegen. Angesichts der

Selbstüberschätzung des Rationalismus und der
wissenschaftlichen Forschung spricht Scheler von Ehrfurcht,

von der Notwendigkeit, ehrfürchtig mit der Welt und
dem Menschen umzugehen. «Es ist ein strenges
Gesetz alles intellektuellen Fortschritts, daß die Problematik

der Welt wächst mit jeder Lösung bestimmter
Probleme. Jede neuentdeckte »Beziehung« deutet auf

neue noch unbekannte hin. [...] Es ist nicht die
Wissenschaft der Forscher sondern jene der rationalistischen,

systemgierigen Schulmeister, welche in Gegensatz

zur Ehrfurcht gerät».2 Scheler erinnert letztlich an

die Grundhaltung, die am Anfang der Erkenntnis und
der Wissenschaft steht: staunende Ehrfurcht vor der

Wirklichkeit. Sie ist es, die «das Streben nach nutzbaren

Regeln zur Herrschaft über die Materie»3 und
deren ökonomische Verwendung vorantreibt.

1.4. Alasdair Maclntyre
Zur Rehabilitierung der Tugend hat, nicht zuletzt im

theologischen Bereich, seit den 1980er Jahren der in

Schottland geborene und seit 1970 in den USA lehrende

Philosoph Alasdair Maclntyre beigetragen. Nach

seiner Auffassung hat der Verlust der Tugend zur
moralischen Krise der Gegenwart und zur Desintegration

des persönlichen und gesellschaftlichen Lebens

geführt. Sein 1981 publiziertes Werk After Vertue. A

Study in Moral Theory übernimmt bewusst, allerdings
auch differenzierend, die aristotelische Sichtweise vom
menschlichen Handeln, dessen Ziel das Erreichen des

Glücks, die Suche nach dem guten Leben ist. Maclntyre

definiert Tugend als «eine erworbene menschliche

Eigenschaft, deren Besitz und Ausübung uns im
allgemeinen in die Lage versetzt, die Güter zu erreichen, die

einer Praxis inhärent sind, und deren Fehlen wirksam

verhindert, solche Güter zu erreichen.»4 Oder nach

einer ebenfalls in der aristotelischen Tradition
beheimateten Definition: «Tugend ist jene auf Erziehung
und Übung beruhende habituelle Disposition, die den,

der sie besitzt, in Stand setzt, sich auf sich selbst als

vernünftig Handelnden zu verlassen und gegenüber
anderen für sich gerade zu stehen.»5 Jene praktische
Suche nach dem Glück geschieht allerdings, individuell

oder gesellschaftlich, im Rahmen einer lebendigen

Tradition, eines Einheit stiftenden Narrativs, das

mitbestimmend ist für die Antwort auf die Frage: Was

2 Scheler 1915,37.
3 Ebd., 38

4 Alasdair Maclntyre: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der

Gegenwart, Frankfurt 1987,256.
5 Robert Spaemann: Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart

1989,79.

ist gutes Leben? «Das für den Menschen Gute ist ein

ganzes, erfülltes Menschenleben, und die Ausübung
der Tugenden ist ein notwendiger und wesentlicher
Teil eines solchen Lebens, nicht nur eine vorbereitende

Übung, um sich ein solches Leben zu sichern.»6

2. An der Wurzel der Tugendlehre
2.1. Aristoteles: Das rechte Mittelmass

Maclntyres Ansatz knüpft an die seit Aristoteles
klassisch gewordene Tugendlehre an. Der Tugendhafte
ist nicht einfach derjenige, der die Gesetze befolgt,
sondern wer fähig ist, für sich und die Gemeinschaft,
nach der rechten Einsicht, zu urteilen und die Mitte zu
wählen zwischen zwei falschen Zuständen, zwischen

dem Übermass. und dem Mangel, eben das rechte

Mittelmass (mesotès) (vgl. Aristoteles, Die Nikoma-
chische Ethik, 1138b). Aristoteles fügt hinzu: Es ist

keine leichte Sache (ergon), ein tugendhafter Mensch

(agathos) zu sein. Denn in jedem einzelnen Fall ist

es mühsam (ergon), die Mitte (to meson) zu treffen.
«So trifft auch nicht jeder Beliebige, sondern nur
der Wissende den Mittelpunkt des Kreises» (1109a).

Somit rückt das tugendhafte Verhalten der Person

und ihre Suche nach dem gelingenden, guten Leben

aufgrund der redlichen Entscheidung für die rechten

zielführenden Mittel ins Zentrum der praktischen
Anthropologie. Rezepte gibt es in Sachen Tugend, für
das Finden der Mitte, eigentlich nicht. «Weder eine

Wissenschaft (technè) noch eine allgemeine
Empfehlung ist dafür zuständig, sondern die Handelnden

selbst müssen die jeweilige Lage bedenken, man
denke nur an die Kunst des Arztes und des

Steuermanns» (1104a). Tugend in diesem Sinne bezieht sich

sowohl auf das erlernte Fachwissen (Tüchtigkeit) als

auch auf die Fähigkeit des rechten Urteils (ethische
Tugend). Sie ist die Qualität eines Handelns, das in der

Spannung von Übermass und Mangel, im Streit der
Gefühle und in der jeweiligen Situation, das Richtige

trifft - das weiss, wann man handeln soll, in welcher

Lage, wem gegenüber, wozu und wie. «So ist also die

Tugend ein Mittelmass, sofern sie auf die Mitte zielt»

(1106b). «Die Tugend ist also eine auf Entscheidung
hingeordnete Haltung (hexis proairetikè), begründet
in der Mitte mit Bezug auf uns, einer Mitte, die durch
Überlegung bestimmt wird und danach, wie sie ein

besonnener, einsichtiger und kluger Mensch (phroni-
mos) bestimmen würde» (1107a). Die Tugend besteht
darin, «die Mitte zu finden und zu wählen» (1107a),

allerdings stets mit Bezug auf das Erreichen des guten
Lebens. Es gibt, so Aristoteles, (schlechte) Handlungen,

bei denen es nie darum gehen kann, «eine Mitte»
zu wählen. Dort gibt es nur das Falsche. Dazu zählt
Aristoteles Schadenfreude, Schamlosigkeit, Neid,

Ehebruch, Diebstahl, Mord, Ungerechtigkeit, Feigheit,

6 Ebd., 201.



13

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Zügellosigkeit. «Es gibt kein Richtig oder Unrichtig
mit Bezug auf diese Dinge, etwa mit wem und wann
und wie man Ehebruch treiben solle» (1107a). Aristoteles

stellt die verschiedenen ethischen Grundhaltungen

im Einzelnen sowie die Tugenden des Verstandes

mit ihrem jeweiligen Gegenstück im positiven und

negativen Sinn dar. Dabei betont er auch, dass ein
jeder in gewisser Weise für seine Eigenschaften
verantwortlich ist (vgl. 1114b). Die Tugend (wie ihr Gegenteil)

beruht auf freiem Willen (vgl. 1114b): Auf dem

Spiel steht der Mensch selber, sein rechtes Handeln

und Wollen im Hinblick auf das Gute, sowie seine

Fähigkeit, die Wahrheit zu erkennen, bzw. Wahres vom
Falschen zu unterscheiden. Das Ziel ist das rechte

Handeln (eupraxia) - es wird aufgrund einer

Willensentscheidung angestrebt. Aber diese Entscheidung
ist «strebende Vernunft oder vernünftiges Streben,

und das Prinzip von beiden ist der Mensch» (1139b).

Tugend ist die gesellschaftsbezogene Lebensform, die

Verhaltensweise, die wir brauchen, um «als Mensch

unter Menschen zu leben» (1178b).

2.2. Die vier Haupttugenden als «politische» Tugenden
Es wäre gewiss reizvoll, das Tugendprofil von Hoch-

schuldozierenden anhand dieser grundlegenden
aristotelischen Auffassung von Tugend als Mitte noch

ausführlicher zu analysieren. Vielleicht genügt es aber

- auch im Hinblick auf unsere Tätigkeit als Professoren

- hier wenigstens kurz die klassischen vier

Haupttugenden zu nennen, die Orientierung und Zielvorgabe

für jeden Menschen sind. Thomas von Aquin hat
diese Tugendlehre in seiner theologischen Summa

übernommen, nicht weil sie etwa Grundhaltungen
des Individuums wären, sondern weil es im wahrsten
Sinn «politische» Tugenden sind. Sie ermöglichen und
konstituieren ein Leben in der Polis, in der Gemeinschaft

verantwortlicher Personen, die sich für das

Gemeinwohl einsetzen. «Weil der Mensch aufgrund dieser

politischen Tugenden das rechte Verhalten zeigt
in der Führung der menschlichen Angelegenheiten»

(l-ll, q. 61, a. 5); «Weil es zu den politischen Tugenden

nicht nur gehört, zum Wohl der Gemeinschaft

zu wirken, sondern auch zum Wohl der Glieder der

Gemeinschaft, nämlich der Hausgemeinschaft oder

einer einzelnen Person» (ad 4).

2.2.1. Tapferkeit
Als erste Tugend nennt Aristoteles die Tapferkeit

(andreia). Sie ist nicht ein Draufgängertum, sondern

die richtige und nüchterne Einschätzung der Dinge,
auch der Gefahren und der Risiken. Zur Tapferkeit

gehört das Standhalten um des Guten willen, auch

angesichts von Angriffen. Dazu braucht es vor allem

Geduld oder das «Ausharren-Können». Wir machen

die Erfahrung: das Gute setzt sich nicht von selbst

durch; es braucht den aktiven Einsatz, nicht zunächst

von Helden, sondern einfach von Menschen, die sich

angesichts des Übels, der Widerständigkeit von
Menschen und Situationen, nicht entmutigen und lähmen
lassen. «Geduldig heisst jemand nicht deshalb, weil

er nicht flieht, sondern deshalb, weil er im Erdulden

dessen, was in der Gegenwart Schaden zufügt, sich

lobwürdig verhält, indem er sich dadurch nicht
ungeordnet betrüben lässt» (vgl, II-II, q. 136, a. 4, ad 2).

2.2.2. Besonnenheit/Mässigung
Weiter spricht der Philosoph von der Besonnenheit
oder Mässigung (sophrosynè). Man könnte in unserem

Kontext am ehesten reden von der Gemütsruhe,

mit der ein Mensch angesichts der vielfältigsten
äusseren Reize eine innere Ordnung in sich selbst

schafft. Dazu gehört auch das Zügeln der natürlichen

Neugier (curiositas), die uns als «schweifende Unruhe
des Geistes»7 von der notwendigen studiositas als

gezielter, forschender Nachfrage abhalten kann.

Für unser Thema durchaus interessant sind in diesem

Rahmen die Bemerkungen des Aristoteles über die

Seelengrösse (megalopsychia), die er als den Schmuck
der Tugenden bezeichnet. Wer Seelengrösse besitzt
oder «grossgesinnt» ist, hält sich, so Aristoteles,

grosser Dinge für würdig. Wird er arrogant, ist er ein

Prahler (chaunos), der sich zu hoch einschätzt.
Seelengrösse im tugendhaften Sinne zeigt, wer auch und

vor allem angesichts der ihm gebührenden Anerkennung

und Ehre besonnen, vernünftig und gelassen

bleibt. Man kann sich also die Situation vorstellen, in

der jemand einen Doctor honoris causa oder gar den

Nobelpreis verliehen bekommt. Der Grossgesinnte
freut sich massvoll über empfangene Ehren, die sich

auf Ansehen, Macht und Reichtum beziehen. Denn

nur der Tugendhafte ist der Ehre würdig (1124a) und
für die wirkliche Tugend, und sie ist das höchste Gut,

gibt es keine angemessene Ehre. Der Tugendhafte
weiss, dass die Ehre «wohl eher in den Ehrenden als

in dem Geehrten liegt» (EN 1095b). Seelengrösse ist
nicht Hochmut, auch wenn im grossgesinnten
Verhalten so etwas wie eine distanzierte Überlegenheit
aufscheint. Eher aber geht es um ein offenes Auftreten,

das sich nicht von Zuwendung oder Hass abhängig

macht. «Er redet nicht von den Leuten; denn er
spricht weder über sich noch über andere» (1125a).

Der Grossgesinnte hat ein hohes Selbstwertgefühl,
er vergisst nicht, dass er durchaus auf Freunde
angewiesen ist. Sein tugendhaftes Benehmen ist letztlich
kalkogathia, ausgerichtet auf das Gute und Schöne.

2.2.3. Gerechtigkeit
Das fünfte Buch der aristotelischen Ethik ist ganz der

Tugend der Gerechtigkeit (dikaiosunè) gewidmet.

7 Vgl. Joseph Pieper: Lesebuch, Kap. 10. München 1981.



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Aristoteles nennt sie die vollkommene Tugend «im
Hinblick auf den anderen Menschen (pros heteron)»,
eine Formel die auch in die christliche Tugendlehre
des Thomas von Aquin eingegangen ist. Es ist

unmöglich, hier im Detail die verschiedenen Formen der

Gerechtigkeit (kommutative, distributive, gesetzliche)

zu analysieren. Als Tugend geht es in der Gerechtigkeit

darum, den Anderen in seinem Person-Sein zu

respektieren und ihm zu geben, was ihm zukommt,
was er/sie als unverletzliches und unabdingbares
Recht für sich beanspruchen kann. Es ist die Tugend,
die das Miteinander in der vita civilis möglich macht.

Unter diesem Aspekt geht es in der Gerechtigkeit
um das Miteinander-Ieben, um geschuldete
Kommunikation und um das «Bedacht-Sein» auf das Gut
des Anderen. In einem Hochschulkontext sollten
wir davon ausgehen können, dass wir zunächst

Gerechtigkeit üben und das Geschuldete zugestehen,
wie es unter Gleichrangigen und gleichberechtigten
Partnern nötig ist, auch dann, wenn der Andere zur
Konkurrenz wird oder als Bedrohung der eigenen
Interessen empfunden wird, als jemand, den man nicht

mag. Auch in der Hochschule sollte es so etwas
geben wie eine vertragliche Gleichheit, zusammen mit
der Sicherung der Forderungsberechtigung und der

Leistungsverpflichtung für alle. Dazu gehören der

schuldige Respekt und der gebührende Dank, gerade
in einem Kontext, in dem Interessengegensätze und

Machtkämpfe vorkommen können. Anerkennung
(der Leistung, der Kompetenz) des anderen ist Teil

der Gerechtigkeit. Wo das Gefälle zwischen

Vorgesetztem und Untergebenen besteht, ist es die Aufgabe

des Vorgesetzten, den Untergebenen angemessen
und somit proportional Anteil an dem zu geben, was

dem Ganzen gehört (etwa in der Erwähnung der
geleisteten Beiträge von Assistierenden bei Publikationen).

Und vielleicht sei hier daran erinnert: Wir können

einander als Menschen das Geschuldete wohl nie

ganz leisten. Es braucht zu einem guten Zusammenleben

auch die Freundlichkeit, die Dankbarkeit ohne

Berechnung, die geteilte Freude. Thomas von Aquin
schreibt einmal: «...wie der Mensch ohne Wahrheit
nicht in Gemeinschaft zu leben vermöchte, so gleichfalls

nicht ohne Freude» (II-II, q. 114, a. 2, ad 1).

2.2.4. Klugheit
Die Mutter der übrigen Tugenden ist allerdings die

Klugheit (pbronèsis), deren Facetten das sechste Buch

der Nikomachischen Ethik behandelt. Sie ist gewisser-

massen die Tugend par excellence des Wissenschaftlers

in seinem Handeln, Lehren und Forschen, in der

Wahrheitssuche. Sie ist die recta ratio agibilium, die

moderatrix der Tugenden, weil sie die Ausrichtung
des Wollens und Wirkens an der Wahrheit ist. Es geht
letztlich in unserem praktischen Handeln immer um
die Umformung von wahren Erkenntnissen in kluge

Beschlüsse. Klug sein heisst nicht, eine Wissenschaft

beherrschen oder eine technische Fertigkeit haben,

sondern gut überlegen und mit richtiger Vernunft handeln

können mit Bezug auf das, was für den Menschen

gut oder schlecht ist. Der Kluge «reist nicht im Zuge»,

er ist besonnen, vielleicht zögernd im Überlegen, aber

rasch in der überlegten Tat. Der Kluge kann

unerwartete Situationen augenblicklich erfassen und mit
Schlagfertigkeit entscheiden. Klugheit ist klarsichtige
«Sachlichkeit im Unvermuteten»8 in Bezug auf
wechselnde Gegenstände und Situationen, «die sich so und
anders verhalten können» (1141a). Der Kluge hat Sinn

für das Konkrete und setzt Erfahrung voraus und ein

Gedächtnis der Dinge und Geschehnisse, wie sie wirklich

sind oder gewesen sind. Aber der Kluge flüchtet
sich nicht in Allwissenheit. Er ist bereit, sich belehren

zu lassen. Er kann sich etwas sagen lassen und hat eine

gewisse Wendigkeit, immer neue Antworten auf

immer neue Situationen zu finden (solertia). Der Kluge
hat die Fähigkeit, richtig zu planen, zielt wohlberaten
auf das Gute (euboulia), kann präzise Anweisungen
geben. Der Kluge hat Takt (gnomè), hat das richtige
Urteil über das Anständige, er kann in einzelnen Dingen
Nachsicht (epieikeia) üben, das heisst: er hat ein

mitfühlendes Verständnis, ein verständnisvolles Wesen

(synesis) gegenüber anderen, auch wenn diese Fehler

machen sollten. «Der Anständige ist am ehesten zur
Nachsicht geneigt, und anständig nennen wir es, in

einigen Dingen Nachsicht zu üben. Die Nachsicht ist aber

ein Takt, mit dem der Anständige richtig zu beurteilen

versteht. Und richtig bedeutet wahr... Der Anstand ist

die gemeinsame Eigenschaft aller Guten in ihrem
Verhältnis zu anderen Menschen» (1143b). Letztlich ist die

Klugheit die Tugend, die zur rechten Lebensführung

befähigt: sachliche Abschätzung der konkreten Situation

und die Fähigkeit, die Erkenntnis in eine konkrete

Entscheidung umzuformen - der Sinn für das hier und

jetzt Fällige mit der inneren Grundhaltung, das Gute als

letzte Zielsetzung zu wollen und zu tun.

3. Tugenden in der «Idee der Universität»
Tugenden haben mit dem gelungenen Menschsein zu

tun, mit dem «guten Leben». Die Entdeckung der

Tugenden für das universitäre Leben ist zunächst einfach
die Entdeckung der schlichten Tatsache, dass

Universitätsprofessoren Menschen sind, die ihre Verantwortung

für das «gute Leben» mit ihrer «Funktion» in der
Alma Mater nicht ablegen. Hinzu tritt eine Einsicht,
die heute nicht mehr selbstverständlich ist: Gemäss

einer systemtheoretischen Auffassung der Wirklichkeit

gehört die Universität zum Sektor der Wissensproduktion,

die der binären Logik der Vermehrung oder

Nicht-Vermehrung unseres Wissens dient. Die Frage

nach der Tugend im universitären Leben ist in die-

8 Vgl. Joseph Pieper: Über die Tugenden. München, 2004,31.



15

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

sem Rahmen nicht nur die Frage des «anständigen»
Professors als Individuum, der zuverlässig und fleissig
seine systemisch definierte Funktion ausübt. Auch

hier tritt der «politische Charakter» der Tugend hervor:

Zur Debatte steht die Frage, ob das Projekt der

Universität selbst dem guten Leben verpflichtet ist, so

dass Lehre und Forschung in diesem Horizont zugleich
eine gesamtmenschliche, politische Verpflichtung mit
sich bringen, die über den universitären Rahmen

hinausgeht, zugleich aber auch im universitären Leben zu

praktizieren und weiterzugeben ist.

3.1. Karl Jaspers

In seinem 1946 publizierten Buch Die Idee der
Universität wollte Karl Jaspers, nach zwölf Jahren «der
moralischen Vernichtung», zur Erneuerung des

ursprünglichen Geistes der Universitäten beitragen und

zur «Rückkehr zu unseren besten Überlieferungen»
aufrufen. Dabei stellt Jaspers fest: «Eine einzelne
Universität hat ihren Charakter durch die Professoren, die

an sie berufen werden.»9 Neben einer fundamentalen
Reflexion auf das Wesen der Wissenschaft und auf die

Aufgaben der Universität in Forschung, Bildung und

Lehre als Institution im Kosmos der Wissenschaften

widmet Jaspers ein Kapitel der inneruniversitären
Kommunikation. Lehrer und Studierende bilden eine

Gemeinschaft. «Daher soll die Universität der Rahmen

sein, innerhalb dessen Forscher untereinander
und Forscher und Schüler in nächste Verbindung
der Diskussion und der Mitteilung treten.»10 Es geht

um die durchaus spannungsreiche Wahrheitssuche,
welche nach Jaspers «von jeder unmittelbaren
praktischen Verantwortung entbunden ist. Es gibt hier

nur die Verantwortung für die Wahrheit selbst.»11

Zugleich aber gibt es «die mittelbare Verantwortung
für die Folgen, die sich aus den Gedanken, mögen sie

wahr oder falsch sein oder beides zugleich, für
Verwirklichungen in der Welt ergeben. Diese Folgen sind

in der Tat von vornherein nicht übersehbar. Aber das

Wissen um sie macht den verantwortungsbewussten
Denker behutsam».12 Universität, so Jaspers, ist nicht
eine dirigierte, nach Plan und Absicht regelmässig
laufende Schule. «Daher ist die Weise der an der Universität

stattfindenden Kommunikation eine Sache der

geistigen Verantwortung aller ihrer Glieder.»13

Die Frage, welche «Tugenden» Hochschuldozierende

mitbringen oder pflegen sollten, hängt weitgehend
davon ab, wie man die Aufgabe und das Ziel, den

gesellschaftlichen Auftrag der Universität deutet und

gewiss auch wie man die Finanzierung der Lehre und

Forschung regelt. Private Institutionen brauchen

gute Fundraiser, staatlich finanzierte Institutionen
einen klugen Umgang mit den politischen Instanzen.

Forschungsstarke Institutionen mit Akzent auf dem
mathematisch-naturwissenschaftlichen Bereich
versuchen durch Innovation und allenfalls durch eine

gute Beziehung zur Industrie Drittmittel einzuwer-
ben; haben sie die Human- und Biomedizin, suchen

sie ihre Entwicklung dem Rhythmus der jeweiligen
Ausbildungskliniken gleichzuschalten; Universitäten

mit stark entwickelten Humanities, Rechts- und
Sozialwissenschaftlichen Fakultäten betonen mehr ihr
pädagogisches Potential oder ihre gesellschaftlichen
Bezüge. Der Tugendkatalog und die zu vermeidenden

Untugenden lassen sich somit anpassen und
ausweiten. Die Lehrenden sollten aber bei aller Di-

versität der Institutionen immer auch die von ihnen

vermittelten Kenntnisse als ein Ganzes betrachten,
verbunden und vereint mit anderem Wissen.

3.2. John Henry Newman

In seiner Vortrags- und Vorlesungsreihe The Idea

of a University, die er 1873 veröffentlichte, entwirft
John Henry Newman nicht so sehr das Tugendprofil
des individuellen Universitätslehrers als vielmehr das

Idealbild der Institution, die den Lehrenden prägt.
Newman sieht in der Universität «a place of teaching
universal knowledge»14 und grenzt sie ab sowohl von
einer reinen Forschungsstätte, die eher Zurückgezogenheit

zu Experiment und Spekulation erfordert, als

auch von einer religiösen Erziehungsanstalt. Es ist die

Frage der freien Erziehung (Liberal Education), die ihn

beschäftigt - «real cultivation ofmind».

In seiner Studie über die Geschichte der Universitäten

deutet Newman das Wort «Universität» als «the

assemblage of strangers from all parts in one spot»,
von überall her und an einem Ort.15 So ist die
Universität «a place for the communication and circulation

of thought, by means of personal intercourse».16

Universität erscheint als Lebensform. Wichtig ist die

unmittelbare Verbindung von Mensch zu Mensch,
zwischen Lehrenden und Lernenden, zusammengehalten

durch «an interest sufficient to bind men
together, or to constitute what is called ,a world'».17

Knowledge ist ein Wissen, das vom erkennenden
Menschen nicht ablösbar ist. Die Ausrichtung der
Universität auf die soziale Frage zeigt sich grundle-

9 Karl Jaspers: Die Idee der Universität, 1946. Reprint Berlin 1980,91.
10 Ebd., 59.

11 Ebd., 60.

12 Ebd., 60.

13 Ebd.

14 John Henry Cardinal Newman: The Idea of a University defined and

illustrated. Fifth Edition, London 1881, Preface, p. IX; im Folgenden

zitiert als: Newman, Idea.

15 John Henry Newman: Historical Sketches. Rise and Progress of
Universities, London 1872,6.

16 Ebd.

17 Ebd., 8.



16

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

gend in der Aufmerksamkeit für ihre eigene Sozialgestalt.

Unverkennbar wendet sich Newman gegen
einen Wissenschaftsbegriff, der auf eine mechanistisch

verstandene Analyse von Ursache und Wirkung
reduziert wird. Sonst müssten geisteswissenschaftliche
Lehrstühle abgeschafft werden, man hätte «to shut

up the subject of anthropology altogether henceforth

man is to be as if he were not, in the general

course of Education».18 Weil der menschliche Geist

einerseits auf die ganze Fülle der Wahrheit ausgerichtet

ist, andererseits aber keinen naturhaften Zugang
zu ihr hat, bedarf es nach Newman einer «culture of
intellect», einer «real cultivation of mind». Die
universitäre Bildung als «Liberal Education» «brings the

mind into form».19 Edith Stein übersetzt: «sie bildet
die Gestalt der Seele».20 Jedes Wissenselement bleibt
eine Abstraktion, solange es nicht seinen Ort in der
Einheit im Universum des Wissens hat:

«[A]ll the sciences come to us as one [...] they all
relate to one and the same integral subject-matter».21

«That only is true enlargement of mind
which is the power of viewing many things at once

as one whole, of referring them severally to their

true place in the universal system, of understanding

their respective values, and determining their
mutual dependence».22

Daher sollte die Universität als ganze geleitet sein

von einem «philosophical habit of mind».23

Da bleibt die Frage nicht aus: «What is the use of it»?221

Newman proklamiert die Emanzipation, Emanzipation

von der Unterordnung des Wissens und damit des

wissenden Menschen unter äussere Ziele: «Knowledge

is capable of being its own end».25 Das zeigt sich

zunächst in dem Menschen, der sich das Wissen frei
und souverän angeeignet hat: «You must be above

your knowledge, not under it, or it will oppress you».26

Ziel der Universität ist «a knowledge worth possessing

for what it is, and not merely for what it does».27

Das bedeutet keineswegs, dass dieses Wissen «nutzlos»

ist: Nützlich im tieferen Sinne ist, was auf das

Gute abzielt, das Gute für das Individuum wie für die
Gesellschaft aber das geht über das Fachwissen hinaus,

es ist Lebenskunst im sozialen Horizont.

18 Newman, Idea, 54.

19 Ebd., Preface XVI.
20 John Henry Newman, Die Idee der Universität, übersetzt von Edith

Stein, Freiburg i.Br. u.a. 2004, Vorrede 10.

21 Ebd., 60.

22 Ebd., 137.

23 Ebd., 51.

24 Ebd., 102.

25 Ebd., 103.

26 Ebd., 140.

27 Ebd., 114.

«// then a practical end must be assigned to a

University course, I say it is that of training good
members of society. Its art is the art of social life,

and its end is fitness for the world».28

Die Universität «is a place to fit men of the world for
the world».29

3.3. Giorgio Agamben
Ein letztes Stichwort dieser Überlegungen zu den

universitären Tugenden lautet Zeitgenossenschaft. Ich

folge hier dem Philosophen Giorgio Agamben.30 Von

einem Lehrer und Forscher wird erwartet, dass er ein

Zeitgenosse ist, dass er in seinem Lehren und Forschen

seiner Zeit angehört. Agamben versucht eine Gegenrede

und stellt somit, wie Nietzsche, eine unzeitge-
mässe Betrachtung an. Vielleicht ist für die Universität

das Zeitgenössische das Unzeitgemässe. Gemeint
ist nicht die Nostalgie des trägen Traditionalismus
oder die Schwäche, «dem Schicksal der Zeit nicht in

sein ernstes Antlitz blicken zu können» (Max Weber).
Wer vollkommen in seiner Zeit aufgeht und sich ihren

Erfordernissen immer anzupassen versucht, verliert
die Möglichkeit, seine Zeit wirklich wahrzunehmen
und zu erfassen. Der unzeitgemässe Zeitgenosse
gehört seiner Zeit an. In der Form einer Phasenverschiebung

behält er die Möglichkeit, seine Zeit kritisch zu
beobachten. «Zeitgenössisch ist derjenige, der seinen

Blick fest auf seine Zeit richtet, um nicht deren Glanz,

sondern deren Finsternis wahrzunehmen.»31 - die

Gebrochenheit der chronologischen Zeit, die wir an

uns selber immer erfahren als zu früh, zu spät, schon

und nicht mehr, die Schattenseiten aber auch unserer
Zeit mit den politischen und gesellschaftlichen Unge-
wissheiten, mit den Erfolgen und dem teuren Preis für
die Fortschritte unserer Wissenschaft. Der Versuch,

die Zeit festzuhalten und ihr vollkommen zu verfallen,

hiesse: à la mode sein. Aber nichts ist so flüchtig
wie die Mode. «Nur derjenige kann der Gegenwart
zeitgenössisch sein, der im Modernsten und Neuesten

die Anzeichen und Signaturen des Archaischen
wahrnimmt.»32 Das Archaische ist nicht der chronologische

Ursprung der Dinge, sondern die noch nicht
erlebten und entdeckten Möglichkeiten, die in allem

enthalten sind und mit denen wir heute verabredet
sind. Der Zeitgenosse ist mit seiner Zeit verabredet,
hat «die einzigartige Fähigkeit, mit jedem Augenblick

28 Newman, Idea, 177; deutsch: Newman, Idee, 160: «Wenn man also

ein praktisches Ziel für den Lehrgang der Universität angeben soll,

so sage ich, es besteht in der Erziehung guter Mitglieder der Gesellschaft.

Ihre Kunst ist die Kunst des sozialen Lebens, und ihr Ziel ist die

Tüchtigkeit für die Welt».

29 Newman, Idea, 232.

30 Giorgio Agamben: Was ist Zeitgenossenschaft? in: Ders., Nacktheiten,
Frankfurt 2010,21 -35.

31 Ebd., 26.

32 Ebd., 32.



17

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

der Vergangenheit in Beziehung zu treten»33, um aus

dieser Begegnung das Abenteuer der Zukunft zu

wagen. Es gilt die eigene Zeit als den kairos, die Jetztzeit
mit ihren unerschlossenen Chancen und Möglichkeiten

wahrzunehmen und die Verabredung nicht

zu verpassen. Es ist das, was die Antike als

wirklichkeitsnahe und entscheidungsfähige Klugheit - als die

Mutter aller Tugenden - bezeichnete.

4. Die Zukunft der Universität im Dienst
der Zukunft der Menschlichkeit und
der Menschheit

Bei James Bond geht es, wie immer, gut aus - im Film

«Spectre» sogar in einem eminenten Sinne. Der Leiter

der MI6-Abteilung war gleich skeptisch: 007-Agenten
mit der Lizenz zu töten haben auch die Fähigkeit, nicht

zu töten, am Leben zu lassen, dem Leben den Vorrang
zu geben. Das können weder Computer noch Roboter

noch Drohnen. Und so endet tatsächlich der Film

«Spectre»: Der Verbrecher Blofeld ist nach langer

Verfolgungsjagd gestellt, Bond richtet die Waffe auf ihn

- und überlässt ihn nach kurzem Zögern der Verhaftung.

Die Prognose ist eingetroffen. Der Mensch, der

töten kann, kann auch am Leben lassen. Er kann am

33 Ebd., 34.

Ende sogar der Liebe zu seiner Mitstreiterin Madeleine

den Vorrang vor seiner Agententätigkeit geben.

So begrenzt und banal der Vergleich sein mag - er

wirft doch ein Licht darauf, warum es sinnvoll ist, der

«Tugend» einen Sitz im Leben der Universität zu
geben: Der Tugendhafte vermag das, was er tut, auch

nicht zu tun. Er vermag den Beitrag, aber auch die

Grenzen seines Tuns für den grossen Horizont des

guten Lebens einzuschätzen. «Tugendhaft» zu sein in

Leben der Universität, bedeutet nicht nur: mit Fleiss

die innere Logik der Wissensproduktion zu befördern,
sondern auch ein Menschsein zu kultivieren und zu

vermitteln, das um die innere Ausrichtung all unseres
Wissens aufdas gelungene Leben des Menschen, ja der
Menschheit weiss. Der Tugendhafte vermag der

Politisierung des Wissenschaftsbetriebs zu widerstehen,
weil er ein politischer Denker ist. Er vermag der

Ökonomisierung der Wissenschaft zu widerstehen, weil er

um die Gerechtigkeit der Gesamtheit der Güter des

Lebens weiss. Mit der Erinnerung an die Tugend wird
der Blick offengehalten für das gute Leben und das

gute Zusammenleben - und davon wird nicht nur die

Zukunft der Universität, sondern auch die Zukunft
des Menschen und der Menschheit abhängen.«

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

ETHzürich

Professor of Data Science

The Department of Mathematics 1www.math.ethz.ch) at ETH Zurich invites applications for the above-
me'ntioned position.

Applicants demonstrate an internationally recognised research record to enhance and further strengthen
collaborative research between the Department of Mathematics (D-MATH) and the Department of

Computer Science (D-INFK) in mathematical and statistical foundations of Data Science at ETH Zurich.
The new professor should have a strong background in mathematics, an affinity with computer science, a

ft genuine interest in applications, excellent teaching skills, and a deep interest in Data Science both in

research and teaching. The successful candidate is expected to teach undergraduate level courses
(German or English) and graduate level courses (English) in statistics and mathematics for students of

mathematics, engineering, and natural sciences as well as for courses in the Master in Statistics and in

the Master in Data Science.

Please apply online: www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research and

teaching interests, and a description of the three most important achievements. The letter of application
should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Lino Guzzella. The closing date for
applications is 30 June 2018. ETH Zurich is an equal opportunity and family friendly employer and is

responsive to the needs of dual career couples. We specifically encourage women to apply.


	Ein Lob dem Mittelmass : Tugenden im universitären Leben

