
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 44 (2018)

Heft: 1: 22

Artikel: Professorale Tugenden? : Prinzipien einer akademischen Standesmoral

Autor: Pieper, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893751

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893751
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Professorale Tugenden?

Prinzipien einer akademischen Standesmoral

Annemarie Pieper*

Tugend ist ein altmodisches Wort. Es erinnert an

sittsame Frauen und fleissige Handwerker, an
Menschen, die gottesfürchtig sind und solche, die ohne

zu klagen ihre Pflicht erfüllen. Der gefestigte Charakter

einer Person, durch den sich ein Individuum als

Persönlichkeit ausweist, wird heute nur noch selten

mit dem Wort «Tugend» beschrieben. Stattdessen

sprechen wir von moralischer oder sozialer Kompetenz.

Das entspricht in manchem der ursprünglichen
Bedeutung von Tugend im Sinne von Nützlichkeit,
Tauglichkeit für die Gemeinschaft. Ein Mensch, der
sich als tauglich für die Mitmenschen erwies, indem

er sich Verdienste um das Gemeinwesen und die

zwischenmenschlichen Beziehungen erwarb, war
gemeinschaftstauglich. Ihm sprach man Tugend zu,
und damit galt er als ein vollgültiges, eben als «tüchtiges»

Mitglied der Gesellschaft. Der Taugenichts
hingegen taugte nichts, weil er es entweder an

bürgerlichen Tugenden vermissen liess oder weil er wie
die Räuber in Schillers gleichnamigem Drama ein

verbrecherisches Leben führte, in welchem das Gegenteil

von Tugend, nämlich das Laster dominiert.

Tugend als normatives Verhaltensmuster fordert
von Wesen, die sich Moralität zuschreiben, dass sie

sich anständig benehmen, ihren Mitmenschen mit
Respekt begegnen, sie als Personen achten und in

Notsituationen Solidarität mit den Opfern bekunden.

Tugend entwickelt man also generell im

Umgang mit anderen, sei es in einer Partnerschaft, sei

*Carl-Güntert-Strasse 13b, 4310 Rheinfelden.

E-mail: annemarie.pieper@umbas.ch

Annemarie Pieper, Dr. phil., ordentliche Professorin für
Philosophie an der Universität Basel seit1981, emeritiert
2001. Geboren in Düsseldorf, dort Besuch der Schulen,

Abitur 1960.1960-1967 Studium der Philosophie, Anglistik
und Germanistik an der Universität des Saarlandes in

Saarbrücken; 1967 Promotion in Philosophie;
1972 Habilitation an der Ludwig-Maximilians-Universität München, dort
1972-1981 Universitätsdozentin/Professorin für Philosophie; Mitwirkung
als Editorin in der Schelling-Kommission der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Mitglied des Stiftungsrats Nietzsche-Haus in Sils-Maria
sowie der Karl Jaspers-Stiftung Basel. Lehr- und Forschungsgebiete
Philosophische Ethik, Existenzphilosophie und französischer
Existentialismus (Kierkegaard, Nietzsche, Sartre, Camus, Postmoderne),
idealistische Denkansätze (Kant, Fichte, Schelling). Seit 2001

ausgedehnte Vortragstätigkeit. Themenschwerpunkte: Bildung, Alter,
Politik, Sinn- und Wertfragen. Zahlreiche Buch- und Fachpublikationen,
darunter Satans Austreibung (Roman), Basel 2010 und Nachgedacht.
Philosophische Streifzüge durch unseren Alltag, Basel 2014.

es im gesellschaftlichen Verbund. Im Besonderen ist

Tugend eine Grundeinstellung, die für die Ausübung
eines Berufs als unverzichtbar erachtet wird. Da

Arbeit, insbesondere Erwerbsarbeit einen wesentlichen
Bestandteil des Lebens ausmacht und das

Selbstwertgefühl sich weitgehend aus beruflich erbrachten

Leistungen und Erfolgen speist, ist die Verinner-

lichung der Berufsmoral oder des Standesethos ein

entscheidender Faktor für das Sozialprestige, für die

gesellschaftliche Anerkennung, die jemandem zuteil
wird.

Mit Arbeitsmoral oder Standesethos bezeichnet man
einerseits die Einstellung zu der beruflichen Tätigkeit,
die man ausübt, das persönliche Engagement also,

mit dem man seine Kräfte im Beruf professionell
einsetzt. Andererseits ist mit Berufsmoral das Ensemble

jener Regeln gemeint, wie sie zum Beispiel in einem

Pflichtenheft zusammengefasst sind. Solche Regeln,

die verbindliche Richtlinien für das berufliche
Verhalten vorgeben, stecken den jeweiligen
Verantwortungsbereich ab. Sie beziehen sich je nach Tätigkeit
auf den Umgang mit Materialien, mit Geräten, mit
Menschen oder Tieren. Hygienemassnahmen fallen

darunter ebenso wie Sorgfaltspflichten, Vorschriften
über den Schutz und die Sicherheit von Mitarbeitern
und Untergebenen, Kundenfreundlichkeit usf.

Die Berufsmoral stärkt nicht nur das individuelle

Verantwortungsbewusstsein, sondern steckt auch

den Handlungsspielraum und damit den

Verantwortungsbereich ab, innerhalb dessen die Arbeitsleistung

erbracht werden soll. Zugleich enthält das

Pflichtenheft die Evaluationskriterien, anhand deren

die Exzellenz und die Effizienz der Leistungen bewertet

werden. Welche Tugenden sind es nun, die das

wissenschaftliche Standesethos den Professorinnen

und Professoren in ihrem akademischen Umfeld
abverlangt? Was schreibt ihnen ihr Verhaltenskodex für
die beiden Bereiche, in denen sie tätig sind, für
Forschung und Lehre, vor? Diese Fragen richte ich - als

Philosophin - vorab an grosse Vorgänger, die dazu

etwas gesagt haben, das meines Erachtens nach wie

vor bedenkenswert ist.

Der erste, der den Begriff der Tugend mit der Standesmoral

verknüpft hat, war Piaton.1 Er unterschied am
menschlichen Körper drei Kernzentren, denen er

1 Zum Folgenden vgl. Platon, Politeia: II.—IV. Buch.



5

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

unterschiedliche Kompetenzen zuordnete: Der Kopf
als Sitz der Vernunft sollte die Tugend der Weisheit

ausbilden, das Herz als Hort emotionaler Beziehun-'

gen die Tugend der Tapferkeit, der Bauch als Ort des

Genusses die Tugend des Masshaltens. Die Seele als

nichtorganische geistige Instanz hatte darüber zu
wachen, dass Kopf, Herz und Bauch ihre Kompetenzen
optimal ausübten und die Grenzen ihrer Kompetenzbereiche

nicht überschritten. Dies konnte jedoch nur
gelingen, wenn es neben den spezialisierten Tugenden

eine allen drei organischen Kernzentren gemeinsame

Tugend gab, die als Bindeglied zwischen Kopf,
Herz und Bauch fungierte. Dies leistet für Piaton

die Tugend der Gerechtigkeit. Gerechtigkeit forderte

dazu auf, die jeweilige spezielle Kompetenz zum
Wohl des ganzen Körpers auszuüben und ständig
weiter zu entwickeln.

Piaton hat dieses Modell auf seinen Entwurf eines

idealen Staatswesens übertragen, das einen Drei-
Stände-Staat als grossen Organismus vorsah, dessen

Kopf die Politiker, dessen Herz das Militär und dessen

Bauch die Bauern und Handwerker bildeten. Sie

sollten zum einen das reibungslose Zusammenspiel
aller drei Stände, zum anderen die allgemeine Sicherheit

und schliesslich die wirtschaftliche Grundlage
des Gemeinwesens gewährleisten Ohne dies näher

auszuführen skizziere ich nur die Tugend der Politiker,

deren Stand aus Wissenschaftlern besteht, die

während einer dreissig Jahre währenden Ausbildung
ein Studium Generale absolvieren und sich dabei die

Grundlagen sämtlicher zur Zeit Piatons verfügbaren
Wissenschaften aneignen. Piaton verabscheute eine

demokratische Verfassung, weil sie die politischen
Entscheidungen einer unqualifizierten Mehrheit
überliess. Dass er damit in mancher Hinsicht durchaus

Recht hat, zeigen die heutigen Verhältnisse, die es

jedem Dummkopf erlauben, in die Politik zu gehen,
mit null Ahnung von Wissenschaft und ohne jegliche
soziale Kompetenz. Es verwundert nicht, dass eine

Mehrheit sich in einer solchen Figur wiedererkennt
und sie deshalb wählt.

Die Tugend der Weisheit hingegen verpflichtete die
Archonten in Piatons utopischem Staat zur strikten

Förderung des Gemeinwohls durch vernünftige
Zielsetzungen und kluge Planung der Wege zu deren

Verfolgung. Ihnen oblag zugleich die Ausbildung der
Kinder nach Massgabe der jeweils vorhandenen
Talente und Interessen, die ihre Zuordnung zu einem
der drei Stände nahelegte.

Eine solche Elite wird in den heutigen Zeiten, in
denen das Mittelmass als erwünscht gilt, mit scheelen
Augen betrachtet. Und ein so umfassendes Wissen,
verbunden mit einem Höchstmass an sozialer Kom¬

petenz, ist kaum noch bei jemandem zu finden.

Fragen wir daher einen Philosophen des 18.

Jahrhunderts, welche Tugenden er mit dem Professorenstand

verband. Johann Gottlieb Fichte, neben Schel-

ling und Hegel einer der drei deutschen Idealisten,
hat 1794/95 unter dem Titel «Von den Pflichten der
Gelehrten» in Jena eine Vorlesung gehalten, die von
Hörern aller Fakultäten besucht werden konnte. Im

Zentrum seiner Überlegungen steht der Freiheitsbegriff.

«Wechselwirkung durch Freiheit» sei der positive

Charakter der Gesellschaft.2 «Nur derjenige ist

frei, der alles um sich herum frei machen will.»3

Fichte sieht die gesellschaftlichen Interaktionen als

ein gegenseitiges Geben und Nehmen, basierend

auf dem Mitteilungstrieb und dem Trieb, Wissen zu

empfangen. Dadurch sollen die natürlichen
Unterschiede zwischen den Menschen, durch die einige

bevorzugt, andere benachteiligt seien, ausgeglichen
werden. Vorzüglich der Gelehrte habe dafür zu

sorgen, «dass jedes Individuum mittelbar aus den Händen

der Gesellschaft die ganze vollständige Bildung
erhalte, die es unmittelbar der Natur nicht abgewinnen

konnte.»4 Fast ein Jahrhundert vor Marx und
Engels ist Fichte davon überzeugt, dass der Staat «auf

seine eigene Vernichtung aus [ist]; es ist der Zweck

aller Regierung, die Regierung überflüssig zu
machen.»5

Die Gelehrten sind gleichsam die Vorreiter bei der

Beseitigung aller Hierarchien. Sie sind verpflichtet,
«die Vervollkommnung der Gattung» voran zu treiben,

indem sie darauf hinwirken, dass jeder der
Gesellschaft zurückgibt, was er von ihr empfangen hat.

«Der Gelehrte ist ganz vorzüglich für die Gesellschaft

bestimmt: er ist, insofern er Gelehrter ist, mehr als

irgendein Stand, ganz eigentlich nur durch die Gesellschaft

und für die Gesellschaft da; er hat demnach

ganz besonders die Pflicht, die gesellschaftlichen
Talente, Empfänglichkeit und Mitteilungsfertigkeit,
vorzüglich und in dem höchstmöglichen Grade in

sich auszubilden.»6

«Ich bin ein Priester der Wahrheit» erklärt Fichte

nicht ohne Pathos seiner jungen Zuhörerschaft, die

er als seine künftigen Kollegen anspricht, denen er
das akademische Ethos ans Herz legt. «Ich bin ein

Priester der Wahrheit», und es sei unredlich, die

Wahrheit für sich zu behalten, «sich vor seinen
Mitmenschen zu verschließen, und seine Bildung ihnen

2 J.C. Fichte, Von den Pflichten der Gelehrten, Jenaer Vorlesungen

1794/95, hg. v. R. Lauth, H.Jakob, P.K. Schneider, Hamburg 1971, S. 16.

3 Ebenda, S. 18.

4 Ebenda, S. 25.

5 Ebenda, S. 16.

6 Ebenda, S. 38f.



6

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

unnütz zu machen, denn eben durch die Arbeit der
Gesellschaft ist er in den Stand gesetzt worden, sie

sich zu erwerben, sie ist in einem gewissen Sinne ihr
Produkt, ihr Eigentum.»7 Ein seiner Verantwortung
gegenüber der Gesellschaft bewusster Gelehrter
müsse (1) sich ununterbrochen weiter bilden; (2)

über die Fortschritte der übrigen Stände wachen; (3)

offen sein für fremde Meinungen und Darstellungsarten;

(4) seine Forschungsresultate ohne Zwangsmittel

oder Täuschungsversuche kommunizieren
und (5) bei seinen Anstrengungen zur Förderung der
«sittlichen Veredlung» der Menschheit durch sein

eigenes gutes Beispiel vorangehen.8

Was Fichte hier als die zum wissenschaftlichen Ethos

zählenden Pflichten der Gelehrten auflistet, gehört
auch heute ins Pflichtenheft von Wissenschaftlern.
Dass diese hin und wieder in Erinnerung gerufen werden

müssen, zeigen die jüngsten Verstösse gegen die
akademische Berufsmoral, sei es in Zürich, wo eine

Professorin über zehn Jahre lang ihre Doktorandinnen

und Doktoranden drangsaliert und ausgenutzt
haben soll, sei es hier in Basel, wo ein Professor die

von einer Schülerin erbrachten Leistungen als Resultat

seiner eigenen Forschung ausgegeben haben soll.

Ich glaube anhand meiner langjährigen Erfahrungen,
die ich sowohl als Studentin wie als Professorin

gemacht habe, sagen zu dürfen, dass dies keine Einzelfälle,

aber auch nicht die Regel sind. Wo es Hierarchien

gibt, besteht immer die Gefahr, dass ein Machtgefälle

von oben nach unten missbraucht wird - und
dies unter dem Deckmantel der Sorgfaltspflicht, die

dazu nötige, auf die Auszubildenden zu deren eigenem

Besten einzuwirken.

Dies ist besonders fatal an Bildungsstätten, die den

Zweck der Vervollkommnung haben und mündige,

selbstverantwortliche Menschen auf den Weg

bringen sollen. Lehrer-Schüler-Verhältnisse schaffen

aufgrund des Wissensvorsprungs auf der Lehrerseite

Abhängigkeiten auf der Schülerseite. Fichtes

Vorschlag, sich die Schüler in ihren späteren Berufen

vorzustellen und sie wie künftige Kollegen zu

behandeln, scheint mir hilfreich, um die Abhängigkeit

zu relativieren. Frei ist, wer alles um sich herum
frei machen will - so (wie bereits erwähnt) seine

Maxime, die von vornherein alles ausschliesst, was
bei der Vermittlung von Wissen auf Unterdrückung
und Ausnutzung Abhängiger hinausläuft. Zumal sich

dadurch auch die Lehrenden unfrei machen. Fichte

hierzu: «Wir sind selbst noch nicht zum Gefühl uns-

rer Freiheit und Selbsttätigkeit gereift; denn sonst
müssten wir notwendig um uns herum uns ähnliche,

d.i. freie Wesen sehen wollen. Wir sind Sklaven und
wollen Sklaven halten. [...] Jeder, der sich für einen

Flerrn anderer hält, ist selbst ein Sklave.»9

Piaton und Fichte wiesen der Scientific Community
eine doppelte Aufgabe zu: junge Menschen (Männer
muss ich hier genauer sagen, denn weibliche Gelehrte

kommen bei ihnen nicht vor); also junge Männer
einerseits mit dem jeweils erreichten Stand der
Wissenschaft vertraut zu machen und sie andererseits

zu vollwertigen Mitgliedern der Gesellschaft zu
erziehen, die sich ihrerseits darum bemühen würden,
den nach ihnen kommenden Generationen jene
Pflichten vorzuleben, deren Ausübung die grösst-

mögliche Freiheit aller gewährleistet. Es sind idealistische

Konzepte einer ethischen Grundeinstellung.
Fichte ist sich bewusst, dass nur eine Annäherung an

das Ziel einer ununterbrochen an ihrer Selbstvervollkommnung

arbeitenden Gesellschaft ins Auge ge-
fasst werden kann, aber wir bräuchten solche Ideale

als Massstäbe für die Beurteilung bestehender
Missstände und zugleich als Orientierungshilfe für unser
Handeln.

Piatons Lehrer Sokrates übrigens teilte die Ansicht,
dass die Wissensvermittlung mit einer Einübung in

moralisches Verhalten einhergehen müsse, um
langfristig Machtmissbrauch, Korruption und Lasterhaftigkeit

in allen gesellschaftlichen Bereichen auszurotten.

Aber er glaubte nicht, dass dieses Ziel gleichsam

top-down erreicht werden könne: durch eine ethisch

versierte politische Elite. Sokrates entschied sich für
die bottom-up Methode. Er begab sich auf den Markt,
um mit den Leuten, die er dort antraf, zu diskutieren

und sie mittels geschickter Fragetechnik dazu

zu bringen, ihre eigene Urteilskraft zu schulen, ihre

Vorurteile zu hinterfragen und aus kritischer Distanz

über die anstehenden Probleme nachzudenken.

Nach Piaton und Fichte möchte ich noch Friedrich
Nietzsche zu Wort kommen lassen. Nietzsche ist
insofern interessant, als er 1869 im Alter von nur 24

Jahren - Student in Leipzig und noch nicht einmal

promoviert - nach Basel berufen wurde, wo er nach

rasch absolvierter Promotion gleich als ausserordentlicher

Professor der klassischen Philologie Latein-
und Griechischunterricht zu erteilen hatte: sowohl

an der Universität als auch am Gymnasium. Drei Jahre

später hielt er fünf Vorträge «Ueber die Zukunft
unserer Bildungsanstalten», in denen er sich kritisch

mit dem Bildungsniveau von Lehrenden und Lernenden

auseinandersetzt. Den grössten Teil der Professoren

hat er schon vorher in seinen Unzeitgemäßen
Betrachtungen als «Bildungsphilister» bezeichnet, die

7 Ebenda, S. 30.

8 Ebenda, S.41. 9 Ebenda, S. 18.



7

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

anstatt selbst zu forschen sich bei den Klassikern

bedienen. «Ein Leichnam ist für den Wurm ein schöner
Gedanke und der Wurm ein schrecklicher für jedes

Lebendige. Würmer träumen sich ihr Himmelreich
in einem fetten Körper, Philosophieprofessoren im

Zerwühlen Schopenhauerischer Eingeweide, und

so lange es Nagethiere giebt, gab es auch einen Na-

gethierhimmel. Der [Bildungsphilister] haust in den

Werken unsrer grossen Dichter und Musiker wie ein

Gewürm, welches lebt, indem es frisst, anbetet,
indem es verdaut.»10

Es fehlt aus Nietzsches Sicht den Lehrenden an

Originalität in Bezug auf den Wissensstoff, den sie

ihren Schülern vermitteln sollen. Und denjenigen, die

noch selbst forschen, wirft er später in der Fröhlichen

Wissenschaft eine Verengung ihres Horizonts durch

einseitige Spezialisierung vor. «An dem Buche eines

Gelehrten ist fast immer auch etwas Drückendes,
Gedrücktes: der <Specialist> kommt irgendwo zum
Vorschein, sein Eifer, sein Ernst, sein Ingrimm, seine

Ueberschätzung des Winkels, in dem er sitzt und

spinnt, sein Buckel, - jeder Spezialist hat seinen
Buckel - Ein Gelehrten-Buch spiegelt immer auch eine

krummgezogene Seele.»11 Ein solcher verbogener
Gelehrter gleiche einem Fabrikarbeiter, der sein Leben

lang höchste Perfektion darin erlangt habe, «eine

bestimmte Schraube oder Handhabe» auszuführen,
darüber hinaus aber nichts anderes als nur genau dies

könne, ausserstande, grössere Zusammenhänge zu
erkennen.12 Der Gießener Philosoph Odo Marquard
hat die Exzellenz dieses Fachgelehrtentums einmal
so charakterisiert, dass wir immer mehr über immer
weniger wüssten.

Wenn es den Lehrenden schon an einem Überblick
über das Ganze fehlt, zu dem ihre Spezialgebiete
gehören, umso mehr schaden sie ihren Schülern, die
das Spezialwissen für das Ganze nehmen. In seinen

Vorträgen über die Zukunft der Bildungsanstalten
zieht der 27-jährige Nietzsche vor allem gegen die

Unfähigkeit der Professoren zu Felde, ihre Studenten
bei ihren Lernprozessen anzuleiten. Nietzsche
gebraucht in diesem Zusammenhang den heutzutage
belasteten Begriff eines Führers, den die Studenten
vor allem zu Beginn ihres Studiums dringend
benötigten, anstatt von ihrer akademischen Freiheit zu
schwafeln, die ihnen das Recht gäbe, zu tun und zu
lassen, was ihnen beliebt. «... alle Bildung fängt mit
dem Gegentheile alles dessen an, was man jetzt als

akademische Freiheit preist, mit dem Gehorsam, mit
der Unterordnung, mit der Zucht, mit der Dienst-

10 F. Nietzsche, Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15
Bde., München 1980. KSA 1,188.

11 KSA 3,614.
12 KSA 1,670.

barkeit. Und wie die grossen Führer der Geführten
bedürfen, so bedürfen die zu Führenden der Führer:

hier herrscht in der Ordnung der Geister eine gegenseitige

Prädisposition, ja eine Art von prästabilirter
Harmonie.»13

Führer, Gehorsam, Zucht, Unterordnung - lauter

Wörter, die in uns ungute Assoziationen hervorrufen.
Aber genau dies war nicht Nietzsches Intention: Mit
«Zucht» meinte er den Prozess der Erziehung, der in

die Selbstständigkeit münden sollte. «... das Individuum

muss seiner Ansichten und Absichten zeitig froh
werden, um ohne Krücken, allein gehen zu können.

Deshalb wird es schon früh zur Produktion und noch

früher zu scharfer Beurtheilung und Kritik angehalten.»14

Das Wort «Führer» bezieht sich bei Nietzsche

auf die Autorität des Professors, der aufgrund seines

Wissensvorsprungs von seinen Schülern fordern darf,
dass sie seine diesbezügliche Überlegenheit anerkennen

und ihm in dem, was er ihnen vermitteln möchte,

folgen, damit sie sich am Ende des Studiums auf

gleicher Augenhöhe begegnen können, der Geführte
also selber als Führer tauglich ist.

Heutzutage wird für die höheren Kader in den jeweiligen

Berufssparten «Führungsstärke» als Qualitätsausweis

verlangt - eine Tugend, die im übrigen auch

im Pflichtenheft anderer Führer zu finden ist: Der

Lokomotivführer muss sein Gerät beherrschen; er ist

verantwortlich dafür, dass die Passagiere zeitig und

wohlbehalten an ihr Ziel gelangen. So wie der
Bergführer seinen Berg und die Tücken der Wege kennen

muss, weil er verantwortlich ist für die Sicherheit
der von ihm Geführten, von denen er seinerseits

verlangen kann, dass sie seine Anordnungen strikt
befolgen. In der Erziehung liegt der Fall etwas
anders. Während weder der Lokomotivführer noch der

Bergführer die von ihm Geführten selber zu Führern

machen will - ausser er ist Ausbilder, ist genau dies

die Absicht professoraler Führung. Nietzsche zieht

zur Veranschaulichung als Metapher das Orchester
heran. Der Dirigent ist der Führer der Musiker, die

entsprechend ihren Begabungen verschiedene

Instrumente spielen. Sie müssen üben, üben, üben, um

gut zu spielen, müssen lernen die Partitur zu lesen,

und dem Taktstock des Dirigenten gehorchen, damit
das Konzert gelingt.

Der junge Nietzsche beklagt das Fehlen von Dirigenten

unter seinen Kollegen. Deren Mangel schon an
den Schulen habe zu einer Verwilderung der sprachlichen

Fähigkeiten der jungen Leute geführt.15 «Mit

13 KSA 1,750.
14 KSA 1,738.
15 KSA 1,676.



8

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

der richtigen Gangart der Sprache aber beginnt die

Bildung», so Nietzsche.16 Die Vernachlässigung der

Sprache führe auch zu einer sittlichen Verrohung.
Mir scheint, dass sich hier bereits etwas bestätigt,
was wir heute in den sozialen Medien zuhauffinden.

Hingerotzte Twitter-Brocken bis hin zu Schmähungen

und Hasstiraden bei Facebook und Co., meistens
in schlechtem Deutsch verfasst, zeugen nicht nur
von fehlendem Anstand, sondern insgesamt vom
Niedergang eines Bildungsniveaus, das man früher
als Allgemeinbildung bezeichnet hat.

Nietzsche führte das sprachliche Versagen der
Studenten auf ein falsches Vorbild zurück. Zeit seines

Lebens zog er gegen Journalisten zu Felde, nicht weil

sie, wie man ihnen heute oft unterstellt, Fake-News

verbreiten, sondern weil sie als «papierne Sclaven des

Tages»17 keine grosse Literatur schreiben können.
Diese von Nietzsche verachteten «Zeitungsfabrik-Ar-
beiter»18 erbrechen jeden Tag ihre Galle, weil es

ihnen als «Diener des Augenblicks» verwehrt ist, etwas
wirklich Substantielles zu Papier zu bringen, weshalb

sie insgeheim echte Schriftsteller beneiden. Nietzsche

hielt die Journalisten für «entartete und entgleiste

Bildungsmenschen»,19 die es nicht geschafft hätten,
ihren literarischen Ansprüchen zu genügen und aus

der Not eine Tugend machten, indem sie die verkürzte

und dem Verfallsdatum unterliegende journalistische

Schreibe hochjubelten zum Standarddeutsch.

Nietzsche zog daraus die Konsequenz, «nächstens

wieder Lateinisch zu sprechen, weil ich mich der
verhunzten und geschändeten Sprache schäme.»20

Anstatt nun diesem Trend zum Journalismus etwas

entgegenzusetzen, hätten die Professoren, so Nietzsches

Vorwurf, sich deren barbarischen Stil zu eigen

gemacht und damit der allgemeinen Unbildung weiter

Vorschub geleistet. Mit ihrem Vorbildcharakter,
der eine «künstlerisch ernste und strenge Gewöhnung

im Gebrauch der Muttersprache»21 voraussetze,

hätten sie ihre Führungsstärke verloren, d.h. sie

taugten nicht mehr als Lehrer, da ihnen ihre Grundtugend

abhanden gekommen ist. Mir scheint, dass

dies ein Punkt ist, der auch heute noch insbesondere

in der Lehre von Gewicht ist. Schon als Studentin

habe ich mich oft geärgert über den schlechten

Vortragsstil der Professoren. Tief über das Pult

gebeugt haspelten sie ihre Manuskripte herunter in

einer Sprechweise, die stark zu wünschen übrig liess.

Ihnen fehlte eine gute Sprecherziehung, und auch

16 KSA 1,685.
17 Geburt der Tragödie; KSA 1,130.
18 KSA 1,684.
19 KSA 1,746.
20 KSA 1,675.
21 KSA 1,685f.

Rhetorikkurse waren ihnen fremd. Manchmal hatte

ich den Eindruck, sie wollten gar nicht verstanden

werden, wenn sie Endsilben verschluckten und
falsch betonten, oder als sei es eine Zumutung für
sie, in einem Hörsaal vor Studierenden zu sprechen.
Dabei hat Nietzsche schon mit einem scherzhaften

Unterton behauptet, das Ohr sei der Studenten
Nabelschnur zur Universität. Bildung gehe aus dem

Mund des Professors ins Ohr der Studenten, alle

Erziehung zur Bildung geschehe akroamatisch.22 Aber

um zu verstehen, was der Professor sagt, muss dieser

erst einmal verständlich sprechen, sonst hört der

Student nicht mehr zu und lässt sich entsprechend
auch nicht zum Mitdenken anregen.

Seit Nietzsches Professorenzeit im ausgehenden 19.

Jahrhundert hat sich in der Lehre etwas verändert.
Hatten wir zuerst den linguistic turn, dann den iconic

turn und jetzt den digital turn, so blieben diese

Paradigmenwechsel nicht ohne Einflussaufden Rede- und

Vortragsstil. Vieles wurde durch die Computertechnik

vereinfacht, und selbst der Kunsthistoriker muss
heute seine Vorlesung nicht mehr mit Dias bestreiten.

Als ich die Universität verlassen habe, war die

Umstellung auf digitale Hilfsmittel in vollem Gang,
und ich habe für meine Vorträge, die dann vorwiegend

nicht mehr vor einem akademischen Publikum,
sondern vor Leuten aus dem Bildungsbürgertum
stattfanden, versucht, Kapital aus den neuen Medien

zu schlagen, bin dann aber nach einiger Zeit wieder

zu meinen alten Gewohnheiten zurückgekehrt: ganz
im Sinne Nietzsches ausgearbeitete Texte vorzubereiten

und gut verständlich vorzutragen - auf dass

sie den Weg vom Mund ins Gehör fanden.

Natürlich unterscheiden sich die Vortragsformen
naturwissenschaftlicher und geisteswissenschaftlicher

Texte; das haben sie schon immer getan.
Unterschiedliche Wissenskulturen bedingen unterschiedliche

Formen der Präsentation. Für die Vermittlung
naturwissenschaftlicher Forschungsergebnisse sind

Bilder, Graphiken und Tabellen unentbehrlich. In

den Geisteswissenschaften hingegen braucht man

dergleichen weniger. Ich habe seinerzeit Piatons

Höhlengleichnis an der Tafel entwickelt und dabei

den Weg von den sinnlichen Wahrnehmungen bis

hin zu den Ideen schrittweise aufgezeichnet. Man
kann auch den umgekehrten Weggehen und am
fertigen Bild den Zusammenhang rekonstruieren. Aber
ich persönlich finde nach wie vor den Weg von den

Teilen zum Ganzen instruktiver.

Was mich jedoch nach wie vor immens stört, ist

die Unsitte geisteswissenschaftlicher Kollegen, in

22 KSA 1,739f.



9

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2018 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2018

Ermangelung von Bildern Texte an die Wand zu

projizieren. Solange es sich noch um Zitate anderer

Autoren handelt, auf die man sich bezieht, mag
dies angehen. Aber den Text, der vorgetragen wird,
noch dazu in der üblichen schlechten Manier, an der

Wand sichtbar zu machen, führt zu einer Verlagerung

der Rezeption vom Ohr aufs Auge, vom Hören
auf das Sehen. Man schaltet das Gehör bis zu einem

gewissen Grad ab und konzentriert sich auf das

Geschriebene. Eigentlich macht sich der Vortragende
auf diese Weise selbst überflüssig, und die Vorlesung
verliert an Lebendigkeit, was sich auch nicht dadurch
wettmachen lässt, dass der Redner, ausgestattet mit
einem Head-Set, durch das Publikum wandert, um
das, was vorn auf der Leinwand geschrieben steht, zu
kommentieren. Es wundert mich nicht, dass bereits

mit Robotern im Hörsaal experimentiert wird, unter
der Devise: Inhaltsvermittlung digital, Inhaltsvertiefung

analog.

Ich merke bei meinen heutigen Vorträgen, dass das

Publikum, gewöhnt an kurze Sprachhäppchen, eben

Twitter-Deutsch oder -Englisch, längeren Sätzen

kaum noch folgen kann. Schon ein Relativsatz macht
vielen Mühe. Ich persönlich finde das schade, aber

so ist halt die Zeit. Umso mehr geniesse ich Vorträge
von Kollegen meiner Generation, die noch in alter
Manier ihre Thesen entwickeln. Und ich finde nach

wie vor, dass Redner und Vortragende eine ordentliche

Sprecherziehung benötigen, damit das, was
noch aus ihrem Mund kommt, sich aufgrund seiner

verständlichen Artikulation gut anhört. Exzellente

Sprachfähigkeit ist eine professorale Tugend, die

gepflegt werden sollte - auch von denen, die nicht
unmittelbar mit sprachlichen Gebilden zu tun haben.

Noch ein letztes, dann höre ich auf zu meckern. Die

digitale Präsentation wissenschaftlicher Vorträge vor
einem mehr oder weniger mit der Sache vertrauten
Publikum krankt oft daran, dass sie nicht richtig
vorbereitet und zeitlich abgestimmt ist. Der/die
Vortragende hält ein ganzes Konvolut, manchmal eine

komplette Vorlesung parat, aus der dann das zum

Thema Passende während der Präsentation ausgewählt

wird. Ständig wird ein Modul überschlagen,
doch so, dass man beim Blättern ungefähr sieht,

was man noch alles zum Thema sagen könnte. Das

soll den Eindruck umfangreichen Wissens und

entsprechend gewichtiger Kompetenz erwecken soll. Es

gäbe ja noch so viel auszuführen, aber leider: die Zeit

drängt.

Momentan wird diskutiert, ob Hochschulen

Lehrstrategien benötigen, um die Lehre insgesamt zu

optimieren und nicht dem individuellen Gutdünken
der Lehrenden zu überlassen. Während die einen sich

davon eine Verbesserung der Lehrkultur versprechen,
führen die anderen die Freiheit der Wissenschaften

ins Feld, die es den Einzelnen erlaube, nach ihrem

eigenen Gutdünken zu verfahren. Wahrscheinlich liegt
die Lösung in der Mitte, wenn man davon ausgeht,
dass Forschung nicht im einsamen Kämmerchen
betrieben wird, sondern im Austausch mit Kolleginnen
und Kollegen, so dass es sicher nicht schaden würde,

wenn auch in Bezug auf die Lehre etwas mehr Teamarbeit

zum Zuge käme.

Ein kurzes Fazit: Es sollte das akademische Standesethos

bzw. die professorale Berufsmoral problema-
tisiert werden. Deren Veraltensgeschwindigkeit ist

sehr viel geringer als es die Wissensinhalte sind, die

vermittelt werden. Deshalb habe ich mir erlaubt,
die Ansichten klassischer Philosophen in den

Mittelpunkt meiner Ausführungen zu rücken. Ich wollte

deutlich machen, dass an Universitäten, solange
sie noch Bildungsstätten und nicht blosse

Ausbildungsstätten sind, es in der Verantwortung der

dort Lehrenden liegt, dass sie nicht nur ihr jeweiliges
Fach in Forschung und Lehre entsprechend den
wissenschaftlichen Standards vertreten, sondern auch

Sorge tragen für die Motivierung der Studierenden,

eigenständig zu arbeiten und ihr selbstkritisches

Reflexionspotential zu entwickeln. Das setzt voraus,
dass die Lehrenden selber ein gutes Vorbild dafür

abgeben.


	Professorale Tugenden? : Prinzipien einer akademischen Standesmoral

