
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Das Gute in der Informatik

Autor: Christen, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893867

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893867
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Gute in der Informatik

Markus Christen*

1. Das Gute in der Informatik?
Die Frage nach dem Platz des Guten in der Informatik

- also einer normativen Leitvorstellung, welche

diese Disziplin durchdringen und prägen soll - wirkt
zunächst einmal seltsam. Schliesslich assoziieren wir
diese Disziplin mit der Theorie und Technologie der

Informationsverarbeitung - einer nüchternen
Wissenschaft mit starkem Bezug zu technischen Fragen,

für deren Lösung es Computerfachleute und

Software-Ingenieure braucht. Natürlich gibt es auch in

dieser Disziplin methodische Standards, die «gute»
von «schlechter» Informatik abgrenzen; und
selbstverständlich können Informatiklösungen allerlei

unethischen Zielen dienen. Doch darum soll es hier ja

nicht gehen. Gefragt ist vielmehr eine grundsätzliche
Verhältnisbestimmung zwischen der Informatik und
dem Guten. Und versteht man Informatik als die

Theorie und Praxis der Informationsverarbeitung, so

wäre eine naheliegende Antwort: Die Verarbeitung

von Information ist ethisch neutral; der semantische

Gehalt der Information - und das Gute würde sich

darin verbergen - spielt für die wissenschaftliche

Praxis innerhalb dieser Disziplin erstmals keine Rolle.

Das «Sein» der Information und ihrer Verarbeitung
ist säuberlich vom «Sollen», das die Information
ausdrücken kann, getrennt. So gesehen hätte es keinen

relevanten Platz für das Gute in der Informatik und

die Frage wäre beantwortet.

Hier soll aufgezeigt werden, dass diese simple
Überlegung aus mehreren Gründen falsch ist. Sie ist -
vielleicht wenig überraschend - praktisch falsch,

vergegenwärtigt man sich schon nur die enormen
Auswirkungen der Digitalisierung unserer Lebenswelt,

wofür die Informatik die Leitwissenschaft darstellt.

Informatik beinhaltet nicht nur das Schreiben von

Programmen oder den Bau von Computern. Es geht
auch um das Design ganzer Informationsflüsse in

vielerlei Prozessen, was stark in den sozialen Bereich

hineinfliesst und diesen formt, wie etwa die

Wirtschaftsinformatik zeigt. Immer mehr soziale Sphären

werden von Systemen bevölkert, die mit Sensoren,

Effektoren und dazwischengeschalteter digitaler
Informationsverarbeitung ausgestattet sind und die als

technische Mediatoren von Produktionsprozessen

und menschlichen Beziehungen wirken. Ob

Wissensverwaltung, Logistiknetzwerke oder gar die Anbahnung

menschlicher Partnerschaften: Digitale
Technologie durchdringt unsere Lebenspraxis auf eine

Weise, die es zunehmend schwierig macht, eine klare

59

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n" 1, avril 2016

Trennlinie zwischen Anwendungen von Informatik
und der Informatik selbst zu ziehen. Entsprechend
ist es schwer vorstellbar, dass sich die Informatik der

Frage nach dem Guten auf die oben genannte einfache

Weise entziehen kann.

Die zu Beginn gegebene Antwort ist aber auch - und
das ist vielleicht der interessantere Teil der folgenden
Ausführungen - theoretisch falsch. Die Informatik

transportiert eine ganz bestimmte Sicht auf die Welt:
Sie wird verstanden als ein Konglomerat von
Informationen und Informationsflüssen - und die
Beherrschung der Welt drückt sich darin aus, diese

Informationsflüsse messen und beeinflussen zu können.
So gesehen repräsentiert die Informatik wie kaum

eine andere Wissenschaft das Ideal der Messbarkeit
der Welt - und damit vielleicht sogar der Messbarkeit

des Guten. Entsprechend existieren theoretische

Überlegungen zur Ethik der Information wie auch

praktische Versuche zur Frage, wie man beispielsweise

einen moral agent in einem Informationssystem1
erschaffen könnte.

In den nachfolgenden Abschnitten sollen deshalb

drei Skizzen zum Verhältnis zwischen der Informatik
und dem Guten erstellt werden:

1 Mit dem Begriff «Informationssystem» (information system) werden

Systeme von Hard- und Software bezeichnet, mit deren Hilfe Informationen

gesammelt, gefiltert, prozessiert, erzeugt oder verteilt werden.

* Universität Zürich, UFSP Ethik, Zollikerstrasse 117, 8008 Zürich.

E-mail: christen@ethik.uzh.ch

http://www.ethikMzh.ch/en/ufsp/ma/christen.html

Markus Christen, Dr. sc. ETH, ist Leiter des «Netzwerk Ethik

von Monitoring und Überwachung» am Universitären
Forschungsschwerpunkt Ethik der Universität Zürich.
Studium der Philosophie, Physik, Mathematik und Biologie
an der Universität Bern. Lizenziat 1996. Promotion 2006 in

Neuroinformatik an der ETH Zürich. Habilitation 2015 und
PD in biomedizinischer Ethik an der Universität Zürich. Visiting Scholar

an der University of Notre Dame, Indiana/USA (2011-13).
Forschungsschwerpunkte: Empirische Ethik (Entwicklung von
Messinstrumenten und von Serious Moral Games für Messung und Förderung
moralischer Kompetenzen); Neuroethik (ethische Fragen von Himinter-
ventionen); Ethik und Technologie (Ethik der Anwendung von
Informationstechnologie und Robotik in Big Data, Sicherheit, Militär und humanitären

Fragestellungen); Entwicklung von Methoden in Datenanalyse und

Visualisierung.

Mitglied des Ethics Advisory Board des Human Brain Project.



60

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

- Abschnitt 2 präsentiert den wohl radikalsten
Gedanken: die Idee, dass Information selbst immer
etwas im ethischen Sinne Gutes darstellt und dass

die (bewusste) Vernichtung von Information ein zu

begründender Akt darstellt - und dass demnach
auch jede Form der Informationsverarbeitung im

Prinzip ethisch problematisiert werden kann. Ein

prominenter Vertreter dieses Gedankens ist der

Informations-Philosoph Luciano Floridi, auf den sich

diese kurze Darstellung weitgehend stützen wird.

- In Abschnitt 3 skizzieren wir ein Anwendungsfeld,
das man als die Bewusstmachung der Frage nach

dem Guten in der Informatik bezeichnen kann. Es

geht darum zu verstehen, dass das Design von
Informationstechnologien auf subtile, aber dennoch
konkrete Weise die Werthaftigkeit der Sachverhalte

beeinflusst, in denen diese Technologien jeweils
zum Einsatz kommen. Unter dem Stichwort des

value-sensitive design untersuchen Forscherinnen
wie Batya Friedman und andere diese Zusammenhänge

und tragen dazu bei, die Idee des Guten in

der Informatik auszudifferenzieren. Bemerkenswert

ist dabei, dass diese Bewusstmachung nicht

nur darin bestehen kann, gewünschte Werte auf

geeignete Weise in Informationssysteme
«einzubauen» - etwa um mittels nudging die Menschen

auf den Pfad der Tugend zu bringen. Diese Systeme
könnten auch dazu dienen, den Nutzer selbst über
seine Vorstellungen des Guten aufzuklären.

- Im Abschnitt 4 schliesslich präsentieren wir eine

Forschungsrichtung, die Informationssysteme
schaffen will, die selbst moral agents sein sollen. An-

gestossen wurde diese Entwicklung durch die

zunehmende Automatisierung in Bereichen, wo ethische

Dilemmas zu erwarten sind: in der Forschung

zu autonomen Fahrzeugen oder Kampfrobotern
beispielsweise. Entsprechend müssten dann diese

autonom handelnden Systeme eine Vorstellung des

Guten in sich tragen. Hier gelangen wir in einen
Bereich, der uns teilweise weit in die Science Fiction
oder in technologische Utopien führt, in denen die

Informatik letztlich Systeme schafft, die uns weit

überlegen und die vielleicht gar zu einer Erkenntnis

des Guten befähigt sind, die uns verschlossen

ist. Philosophen wie Nick Bostrom beschäftigen sich

mit den moralischen Fragen, die eine solche «Supe-

rintelligenz» dereinst stellen könnte.

Diese drei Skizzen sollen auf exemplarische Weise die
Idee des Guten in der Informatik reflektieren, ohne
auf die zahlreichen Folgefragen einzugehen, die sich

hier offensichtlich stellen. Dafür wird die Leserschaft

auf ausgewählte Literatur verwiesen.

Bevor wir mit diesen Ausführungen beginnen, sollten

wir etwas genauer umreissen, was denn mit dem

Begriff des «Guten» in der Informatik überhaupt
gemeint sein kann. Nachfolgend werden darunter Werte

verstanden, welche die Mittel und Ziele der
Informatik prägen sollen. Unter «Werten» sollen positiv
besetzte Leitvorstellungen verstanden werden, für
die es hinreichende Gründe gibt anzunehmen, dass

sie als allgemein berücksichtigungswürdig gelten.
Diese Werte haben eine längere und über die
Informatik selbst hinausreichende kulturelle Geschichte

und sind gewiss nicht nur an die Informatik selbst

gebunden, auch wenn gewisse Werte in der Praxis

der Informatik eine grössere Rolle spielen könnten als

anderswo - ein Paradebeispiel ist Privatheit (privacy),
die im Kontext des Datenschutzes eine wichtige
Leitvorstellung ist. Damit ist nicht ausgeschlossen, dass

Leute bezüglich dem genauen Verständnis solcher

Werte unterschiedlicher Meinungen sein können. Je

nach konkretem Problem, das die Informatik lösen

will, dürften zudem Werte unterschiedlich gewichtet
sein oder gar miteinander in Konflikt geraten. Methodische

Verfahren, wie solche möglichen Wertkonflikte

erkannt und wie damit umgegangen werden soll,

bilden dabei ebenfalls einen Teil dessen, was man als

das «Gute» in der Informatik bezeichnen kann.

2. Information als ethischer Wert2
Seit vielen Jahren widmen sich die computer ethics

jenen ethischen Fragen, welche die Anwendungen von
Informationstechnologien stellen. Sie stossen dabei

regelmässig auf ein eigentümliches Charakteristika
vieler dieser Probleme: dem Versagen moralischer
Intuitionen bei jenen, welche im Cyberspace falsche

Handlungen vollziehen - also sich beispielsweise
illegal in Computersysteme hacken, Raubkopien und
Schadsoftware erstellen oder mittels cyberbullying
andere mobben. Der virtuelle, anonyme und
distanzierende Charakter der Nutzung von
Informationssystemen hat offenbar Auswirkungen auf die

Einschätzung der Falschheit von Handeln mittels
solcher Technologien. Für Hacker oder Cyberkriminelle
haben diese Handlungen oftmals einen spielerischen
Charakter - überspitzt exemplifiziert durch das «Töten»

von Monstern in Computerspielen, was kaum

jemand als unmoralischen Akt ansehen würde.

Der italienische Informations-Philosoph Luciano Floridi

nimmt diese Beobachtung als Ausgangspunkt
für seine Überlegungen: Was lässt eigentlich genann-

2 Dieser Abschnitt fusst weitgehend auf Floridi (1999); für eine
umfassendere Einführung in das Werk von Floridi wird auf Floridi (2003)

verwiesen. Kritische Betrachtungen zur Informationsethik von Floridi

finden sich unter anderem in einer Sondernummer der Zeitschrift

Knowledge, Technology and Politics, Ausgabe 23(1-2) 2010: Luciano

Floridi's Philosophy of Technology: Critical Reflections.



61

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

te Handlungen im Cyberspace als schlecht erscheinen?

Braucht es immer einen Rückbezug auf den

menschlichen Akteur, der beispielsweise als Täter
seine Tugenden untergräbt oder als Opfer letztlich
Schaden in der realen Welt erleidet? Was ist, wenn
menschliche Akteure überhaupt nicht in das

Problem involviert sind - etwa bei Massnahmen und

Gegenmassnahmen im Bereich Cyberdefense, wo
vieles nur schon aufgrund der raschen Reaktionszeiten

automatisiert ist? Er kommt zum Schluss, dass

die klassischen ethischen Theorien aus unterschiedlichen

Gründen (die hier nicht weiter ausgeführt
werden) nicht befriedigend erklären können, worin
das Schlechte in dieser Handlungen liegt bzw. welche

Idee des Guten es hier braucht, um moralische
Urteile fällen zu können. Mit Blick auf neuere Entwicklungen

innerhalb der Ethik selbst stellt er zudem fest,

dass sich zu den klassischen anthropozentrischen
Theorien zunehmend auch solche gesellt haben, die

ein weiteres Bezugsfeld des Guten haben - also

beispielsweise Landschaften oder das Leben an sich als

etwas intrinsisch Wertvolles betrachten.

Darauf aufbauend schlägt Floridi vor, Information an

sich als etwas Werthaftes zu betrachten: «Without
information there is no moral action, but information

now moves from being a necessary prerequisite
for any morally responsible action to being its

primary object» (Floridi 1999, S. 43). Damit gehen mehrere

Voraussetzungen einher: Erstens werden alle

Prozesse, Veränderungen, Ereignisse oder Handlungen

in der Welt als Informationsprozesse verstanden.

Zweitens sind die Entitäten dieser Welt «konsistente

Informationspakete» (consistent packets of
information); und die Gesamtheit dieser Entitäten, ihrer

Beziehungen und der damit verbundenen Prozesse

bildet die «Infosphäre». Der Gegenbegriff von
Information ist Entropie, verstanden als ein semantisches

Konzept (also nicht nur im Sinn der Informationstheorie

als Mass für Unordnung). Entropie drückt sich

aus durch die Abwesenheit von Form, Gestalt, Muster,

Ausdifferenzierung oder Inhalt in der Infosphäre.

Agenten sind Entitäten, welche Phänomene erzeugen,

die die Infosphäre verändern - also etwas
ausdifferenzieren, aber auch Entropie erzeugen, indem

beispielsweise etwas zerstört wird.

Der Kern des Guten der Informationsethik ist nun
dass jede Entität eine gewisse Würde besitzt qua
ihrer Existenz. Dies schliesst digitale Repräsentationen

von Information mit ein - also etwa gespeicherte

Fotografien auf einer Harddisc oder Programm-Codes.

Nicht etwa Leben oder Schmerz bilden die moralisch

relevanten Qualitäten, sondern das Sein der Information

an sich. Die sich daraus ergebenden moralischen

Gesetze sind gemäss Floridi:

0. Du sollst keine Entropie in der Infosphäre erzeugen
1. Du sollst verhindern, dass Entropie in der Infosphäre

erzeugt wird
2. Du sollst Entropie aus der Infosphäre entfernen
3. Du sollst Informations-Wohlfahrt (information

welfare) fördern, indem die Infosphäre erweitert
(Informations-Quantität), verbessert

(Informations-Qualität) und ausdifferenziert
(Informations-Vielfalt) wird.

Um dieses doch sehr abstrakt wirkende Konstrukt
anzureichern, hat Floridi ein ausgefeiltes
Kategoriensystem für die Infosphäre entwickelt, das die

Eigenschaften der Infosphäre als Gegensatzpaare
ausdrückt. So genannte modale Eigenschaften
beispielsweise sind Konsistenz (die logische Möglichkeit
zu existieren, Entropie drückt sich dann aus durch

Inkonsistenz), Implementiertheit (d.h. die Entität
könnte physisch existieren, Entropie bedeutet dann

Unmöglichkeit) und Vorhandensein (d.h. die Entität
existiert tatsächlich, Entropie bedeutet dann
Abwesenheit). Für drei weitere Eigenschaftsklassen existieren

insgesamt 27 solche Eigenschaften (ausgeführt in

Floridi 1999, Tabelle 1).

Das ist gewiss eine sehr grobe Zusammenfassung
eines philosophischen Systems, an dem Floridi schon

viele Jahre arbeitet (mehr dazu siehe http://www.phi-
losophyofinformation.net/). Mit Blick auf die Frage
nach dem Guten in der Informatik sind aber folgende

Anmerkungen bedenkenswert: Erstens handelt es

sich um ein System, das potenziell alles in der Welt
zum Gegenstand moralischer Erwägungen macht,

gleichzeitig aber auch eine Intuition der Abstufung
des moralischen Werts transportiert und nicht ein

bestimmtes Prinzip verabsolutiert (wie beispielsweise

Schutz des Leben im Biozentrismus oder Maxi-

mierung des Glücks im Utilitarismus). Es ist gewis-
sermassen der Gehalt der Information einer Entität,
die deren Schutzwürdigkeit bestimmt: Eine Skulptur
hat mehr Forminformation als ein schlichter Stein,
ein Säugetier ist informationstheoretisch komplexer
als ein Bakterium. Zweitens hat dieses System keine

intrinsisch konservative Note wie beispielsweise die

Umweltethik: Schaffen von Komplexität auch mittels
technischer Artefakte ist prinzipiell zuerst einmal

gut, sofern damit nicht andernorts Entropie (oder
das Risiko für Entropie, etwa durch Waffen) geschaffen

wird. Drittens ist diese Informationsethik besonders

geeignet, die spezifischen Probleme der
Digitalisierung zu verstehen, beispielsweise der Schutz
privater Information: Da die private Information eines

Menschen diesen nicht nur beschreibt, sondern eben

auch Teil des Menschen ist und damit eine eigene
Würde besitzt.



62

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Die Theorie und Praxis der Verarbeitung von
Information - was ja das Kerngeschäft von Informatik
ist - wird damit von einer interessanten Warte aus

problematisiert: Gestellt wird die Frage, inwiefern
damit Entropie geschaffen wird - also Information
beispielsweise zerstört, unzuverlässig, unverfügbar
oder redundant gemacht wird.

Natürlich wirft dieser Ansatz auch sehr viele Fragen
auf. So ist er offensichtlich mit einem gravierenden
Messproblem verbunden. Wenn der Informationsgehalt

einer Entität gewissermassen deren

Schutzwürdigkeit bestimmt: wie soll dieser ermittelt
werden? Gewiss haben auch andere ethischen Systeme

vergleichbare Probleme (etwa die Messbarkeit des

Glücks im Fall des Utilitarismus), dennoch erscheint

es schwer vorstellbar, den Informationsgehalt
unabhängig vom (menschlichen) Beobachter zu definieren,

was den Anthropozentrismus, den Floridi gerne
ausschalten würde, durch die Hintertüre wieder

hineinbringt. Auch ist fraglich, ob unsere moralischen

Intuitionen mit diesem Ansatz mithalten können
oder ob daraus nicht vielmehr eine enorme moralische

Überforderung resultiert. Doch eins scheint
klar: Hier wird eine radikale Vorstellung des Guten in

der Informatik entwickelt.

3. Informatik-Systeme als Vermittler des Guten3

Weitaus näher bei den praktischen Problemen, die

die Nutzung der Informationstechnologie stellt,
ist der zweite hier skizzierte Ansatz: die Idee des

value-sensitive design im Bereich von Informationssystemen,

propagiert seit den frühen 1990er-Jahren

von Forscherinnen wie Batya Friedman und anderen

(ausführliche Informationen hierzu finden sich auf
der Website http://www.vsdesign.org/). Ausgangslage

ist die Beobachtung, dass technische Instrumente
und Werkzeuge Werte vermitteln, exemplifizieren
oder es auch verunmöglichen, diesen Werten Folge

zu leisten. Dies gilt im besonderen Masse für
informationstechnische Systeme, welche meist in

komplexen, von Menschen geschaffenen Zusammenhängen

zum Einsatz kommen: als Kommunikationshilfen

(Handy, Skype etc.), als Planungsinstrumente
(vom simplen Terminfinder Doodle bis zu komplexen

Tools für die Konstruktion von Flugzeugen), für
die Ideenentwicklung (kollektives Schreiben an
Dokumenten etc.), für die Steuerung von technischen

Systemen und so weiter. In vielen solchen Systemen
finden sich default-Optionen, die schwer oder
teilweise gar nicht veränderbar sind und die die

Wahrnehmung von Werten beeinflussen. Friedman nennt

3 Die nachfolgenden Ausführungen beruhen weitgehend auf Friedman

et al. 2006 und Friedman & Kahn 2003.

das Beispiel von eingebauten Mikrofonen in

Computern, die sich gar nicht mehr abschalten lassen;

etwa wenn man im Fall einer Konferenzschaltung
unterbrochen wird und ein privates Gespräch führen

will - die Autonomie und Privatheit des Nutzers
wird damit verunmöglicht. Angesichts der heutigen
Überwachungsmögiichkeiten durch die Nutzung
von Informationssystemen wirkt dieses Beispiel heute

geradezu harmlos.4

Value-sensitive design meint hier nun zweierlei:
Erstens eine grundsätzlich proaktive Haltung der

Designer von Informationssystemen gegenüber der

Erkenntnis, dass ihre Erzeugnisse wichtige Werte
wie Autonomie, Eigentum, Fairness, Freiheit, Identität,

informierte Zustimmung, Privatheit, Vertrauen,
Wohlfahrt oder Würde beeinflussen. Zweitens eine

Systematik, diese Einflüsse zu gestalten. Nötig ist
hierbei begriffliche Arbeit (Welche Werte sind von
einer bestimmten Technologie betroffen? Wie
differenziert sich dieser Wert, z.B. Vertrauen, aus? Wer
ist vom jeweiligen Wert direkt oder indirekt betroffen?),

empirische Untersuchungen (Merken Nutzer,
dass die Nutzung bestimmter Technologien einen

trade-off von Werten - z.B. bequeme Nutzung vs.

Privatheit - beinhaltet? Welche Unterschiede gibt es

zwischen den Ansichten über bestimmte Handlungen

und den tatsächlich durchgeführten Handlungen

bei der Nutzung von Technologie?) und technische

Analysen (Durch welche technischen Features

drückt sich ein Wert in der Technologie aus? Wie
kann ein gewünschter Wert - z,B. Kollaboration -
durch das jeweilige Design der Technologie gefördert

werden?). Wie eine solche Systematik konkret
vonstatten geht, wird am besten anhand konkreter
Fallstudien ersichtlich. Hier können solche Fallstudien

aber aus Platzgründen nicht ausgeführt werden,
die Leserschaft wird auf die Beispiele in Friedman et
al. (2009) verwiesen.

Der mit Blick auf die Frage nach dem Guten in der
Informatik interessante Punkt ist, dass das Gute
nicht einfach «von aussen» an die Informatik

herangetragen wird. Natürlich haben viele der von
Friedman genannten Werte eine lange Geschichte
und sind facettenreich ausdifferenziert. Doch diese

Ausdifferenzierung ist eben auch eine Folge der
konkreten Gestaltung und Nutzung unserer
informationstechnischen Werkzeuge. Soziale Netzwerke

<> Informationssysteme wie Computer, Smartphones und dergleichen
müssen in der Regel grosse Mengen an Daten generieren und
speichern, um überhaupt funktionieren zu können, das Potenzial für
Überwachung ist damit der Technologie quasi inhärent eingeschrieben.

Das neue Buch des Sicherheitsexperten Bruce Schneier (2015)

gibt hierzu eine konzise und leicht lesbare Einführung in das Ausmass

der heutigen Massenüberwachung.



63

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

beispielsweise haben unseren Begriff dessen, was
Privatheit bedeutet, verändert - und zwar nicht nur
weil die Nutzer Sozialer Netzwerke generell schlicht
unachtsam sind hinsichtlich des Teilens privater
Information, sondern weil sie eben oft auch bewusst
diese Informationen verbreiten, da sie denken, dass

sich das gegenseitige Verständnis durch ein gewisses
Mass an Aufbrechen von Privatheit verbessert.
Somit funktioniert Technologie nicht nur einfach als

Vermittlerin dieses Wertes, sondern sie prägt dessen

Verständnis. Schliesslich sind Werte konkretisiert
durch die Handlungen jener, welcher von den Werten

betroffen sind. Und je mehr Informationstechnologie

diese Handlungen mitgestaltet, desto enger
verwebt sich «das Gute» mit der Theorie und Praxis

der Informationsverarbeitung. Value-sensitive design

strebt an, diese enge Verzahnung des Guten mit der
«kalten» Technologie, materialisiert durch Hardware

und Programmiercode, zu verdeutlichen - insbesondere

auch bei jenen, welche diese Technologie bauen.

Value-sensitive design meint aber auch die bewusste

Nutzung des Wissens, wie Technologiedesign und

Werte miteinander verknüpft sind und sich gegenseitig

bedingen. Hier geraten wir in ein heute kontrovers

diskutiertes Themenfeld, was wir unter das Stichwort
der «moralischen Technologien» fassen (moral
technologies): Je mehr man darüber weiss, welche Faktoren

das moralische Handeln und Verhalten von
Menschen beeinflussen, desto stärker kann man dieses

Wissen zur Einflussnahme auf das Verhalten nutzen.
Verhaltensökonomen sprechen hier von nudging,

man «stupst» die Nutzer auf den moralisch richtigen
Weg.5 Der Punkt ist nun, dass Informationstechnologie

wie kaum eine andere Form der technologischen
Intervention ein solches nudging ermöglicht: Indem
technische Sensoren die Welt erfassen, verwandeln
sich deren Phänomene in Bitströme, die ein viel breiteres

Spektrum an Manipulation ermöglichen. Die

Manipulation kann auch direkt in die Technologie eingebaut

werden - unter Verwendung von Erkenntnissen

des value-sensitive design über die Art und Weise, wie

Technologie einen (positiv besetzen Wert) fördert.

Hierzu ein Beispiel: In Feldforschungen wurde ermittelt,

welchen Effekt es hat, in einem Wohnquartier

5 Nudging bezeichnet Interventionen, mittels derer Verhalten von
Menschen auf vorhersagbare Weise beeinflusst werden kann, ohne dabei

auf Verbote und Gebote zurückgreifen oder ökonomische Anreize

verändern zu müssen. Grundlage dafür sind Erkenntnisse aus der

Psychologie, Biologie, Verhaltensforschung, Sozialwissenschaft und anderen

Bereichen über Mechanismen, die menschlichen Verhaltensweisen

typischerweise unterliegen. Der Wirtschaftswissenschaftler Richard

Thaler und der Rechtswissenschaftler Cass Sunstein haben mit ihrem

2008 erschienenen Buch «Nudge: Improving Decisions About Health,

Wealth, and Happiness» die Debatte um das nudg/ngangestossen, das

auch viele kritische Repliken herausgefordert hat.

den durchschnittlichen Stromverbrauch pro Haushalt

zu veröffentlichen. Es zeigte sich ein zweischneidiger

Effekt: Mehrverbraucher werden in der Regel

durch solche Veröffentlichungen motiviert, ihren
Stromverbrauch zu senken - jene aber, die unter
dem Durchschnitt liegen, verlieren oft die Motivation,

ihre gute Stellung zu halten. Das kumulative

Ergebnis: der Mittelwert ändert kaum. Nun könnte

man im Wissen um diese psychologischen Mechanismen

den Durchschnittswert manipulieren. Natürlich
könnte man ganz krude einfach einen falschen Wert
kommunizieren in der Hoffnung, dass auch «die

Guten» weiterhin angehalten sind, ihre Anstrengungen
zu erhöhen - würde allerdings eine solche Manipulation

publik, wäre der Schaden bei künftigen
derartigen Projekten immens. Die Manipulation könnte

aber subtiler sein: Die Programme, welche den

individuellen Stromverbrauch im smart meter des

jeweiligen Haushalts messen, könnten das Sampling
(d.h. über welchen Zeitraum der Durchschnitt ermittelt

wird; das ist bis zu einem gewissen Grad immer
eine willkürliche Entscheidung) so verändern, dass

Sprünge weg vom Durchschnitt akzentuiert werden

- etwa um das schlechte Gewissen bei starkem

Mehrverbrauch zu verstärken. Die Systeme könnten

«regulären» vom «irregulären» Minderverbrauch
(etwa wenn die Leute einfach in den Ferien sind)
unterscheiden und unterschiedlich kommunizieren. All
dies kann auf der Ebene der Systeme selbst geschehen,

auf eine Weise, die weder für die Nutzer noch

für die Wartungsfachleute ersichtlich ist.

Informationssysteme könnten aber auch direkt zu

Instrumenten werden, die den Nutzer selbst über seine

eigenen Werte aufklären. Natürlich ist dieses

Unterfangen nie alleine eine Sache der Informatik, sondern
braucht massgeblich auch andere Disziplinen. Das

online-Tool «Smartvote» beispielsweise nutzt
Erkenntnisse der Politikwissenschaften, um politische
Ansichten von Wählern mit jenen von Politikern zu

vergleichen und damit als Wahlhilfe zu dienen. Es

ist aber mehr als das: Das Instrument generiert eine

«Bildsprache» in der Datenvisualisierung (die «smart-
vote-spiders»), die den politischen Diskurs
mitgestaltet; politische Positionen werden in Diagramme
übersetzt und entsprechend medial diskutiert,
Rückkopplungseffekte entstehen (z.B. «lernen» Politiker,
wie sie antworten müssen, um die gewünschte
Visualisierung zu erreichen), und es entstehen vermutlich
auch Prozesse der Selbsterkenntnis bei den Wählern
(man fragt sich beispielsweise, ob die Visualisierung
nun wirklich die eigenen Meinungen abbilden oder
nicht). Wie die Diskussion rund um Smartvote zeigt
(siehe dazu z.B. den Smartvote-Blog: http://blog.
smartvote.ch/?cat=10), sind durchaus kritische Fragen

angebracht - gleichzeitig zeigt das Beispiel aber



64

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

auch das Potenzial von Informationssystemen, die
als Instrumente zur Selbsterkenntnis eingesetzt werden.

Wir selbst arbeiten derzeit an der Idee, durch
die Nutzung von Videospielen Instrumente zur
moralischen Selbsterkenntnis zu generieren (mehr dazu

in Christen et al. 2012) - dazu können wir zu einem

späteren Zeitpunkt mehr berichten.

4. Informatik-Systeme als Schöpfer des Guten
Es ist eine Sache zu erkennen, dass Informationstechnologie

das menschliche Verständnis des Guten -
also Werte und deren Interpretationen - prägen und
verändern und dass man diese Technologien im Sinne

des value-sensitive design bewusst gestalten will. Eine

doch recht verschiedene Sache ist es aber, wenn diese

Systeme selbst das Gute in einem relevanten Sinne

erkennen und danach handeln sollen - also zu moral

agents werden könnten. Etwas derartiges zu schaffen,

dürfte den Rahmen der Informatik wohl sprengen; es

wird das Wissen und die Kompetenzen vieler Disziplinen

benötigen - nicht nur technischer Disziplinen
wie etwa die Robotik, sondern auch sozial- und
geisteswissenschaftliche Disziplinen, zumal solche künstlichen

moral agents in einer menschlichen Welt agieren

würden (Sullins 2006).

Derartige Gedanken erscheinen zuerst einmal wie
Science Fiction - und in der Tat gibt es zahlreiche

Vorbilder in Literatur und Film, in denen

Computersysteme eine Form von «Selbstbewusstsein»

erhalten, das ihnen moralisches Denken und Handeln

ermöglicht. Interessanterweise sind viele dieser
Geschichten negative Utopien - negativ für den
Menschen, der vom System gewissermassen als moralisch

ungeeignet oder gar schlicht als Feind erkannt wird -
wie der Computer HAL, der in «Space Odyssee 2001»

den Menschen aus der Raumstation ausschliesst, um
die Mission nicht zu gefährden, oder Skynet aus den

Terminator-Filmen, wo der Computer zum Mittel
des atomaren Erstschlags gegen die Menschen greift.
In eine ähnliche Richtung zielen die Gedanken von

Technik-Utopisten wie Ray Kurzweil, welche das

Mooresche Gesetz der periodischen Verdoppelung
der Rechenkraft von Computern zu dem Punkt
extrapolieren, in dem diese «künstliche Intelligenz» uns
sowieso überflügelt.

Doch lassen wir diese Utopien vorerst beiseite.

Warum sollte die Informatik im Verbund mit anderen

Disziplinen in Richtung von Systemen arbeiten, die

das «Gute» quasi selbst erkennen können? Der Grund

liegt in der zunehmenden Automatisierung, welche

immer mehr Lebensbereiche erfasst: Je stärker diese

Automatisierung in soziale Welten vordringt, desto
mehr spielen bei den nötigen Entscheidungen auch

moralische Gesichtspunkte eine Rolle. Bei den
vollautomatisierten Fliessbändern der Automobilindustrie

mögen solche Überlegungen noch irrelevant
sein - wenn aber Kl-Systeme wie «Watson»6 dereinst
anstelle des Versicherungsagenten ermitteln soll, ob
eine gewisse Person eine Versicherung zu welchen

Konditionen angeboten erhält, rücken moralische

Fragen ins Zentrum.

Interessant ist hierbei insbesondere die Motivation
der Entwickler solcher Systeme: Man will «Fehler»

vermeiden - auch solche moralischer Art, also etwa
ungerechtfertigte Diskriminierung und dergleichen.

Analog wie in den Science Fiction-Szenarien wird
der Mensch als moralische Fehlerquelle betrachten
und das Informationssystem soll im besten Fall das

moralische Dilemma gar nicht erst entstehen lassen.

Bemerkenswert sind die Argumentationen pro
autonome technische Systeme in Bereichen, wo tödliche
Dilemmas auftreten können: autonome Fahrzeuge

und autonome Kampfroboter. In beiden Fällen

argumentiert man, dass das System seine Aufgabe
zuverlässiger erledigt und damit das Auftreten
moralisch problematischer Situationen - Unfälle oder
Kollateralschäden, etwa als Folge einer psychischen
Überbelastung von Soldaten - vermindert. Es

manifestiert sich hierein «Ingenieur-Blick» auf das moralische

Problem an sich. An einer Konferenz erläuterte
einmal der Technikethiker Jeroen van den Hoven,
dass ein Ingenieur das berühmte Trolley-Problem7

ganz anders sehen würde: Dieser würde fragen, wie

man denn um Gottes Willen ein System habe bauen

können, das zu einem derartigen Dilemma führe.

Analog setzten die Entwickler des Google-Autos
darauf, dass die Prognosefähigkeit eines autonomen
Autos es weitgehend verhindern sollte, dass z.B. die
Wahl zwischen dem Überfahren eines Menschen
und dem Tod der Insassen überhaupt nötig wird.

Dennoch dürfte das moralische Dilemma die Messlatte

sein, an der sich zeigen wird, aufweiche Weise
diese Systeme «das Gute» denn nun erkennen. Nicht
wenige Forscher arbeiten derzeit an der Frage, wie

man eine Art Moralsystem in Informationssysteme
einprogrammieren kann (Wallach & Allen 2010). In¬

fi «Watson» ist ein von IBM hergestelltes kognitives, lernendes

Computersystem, das natürliche Sprache verarbeiten kann. Derzeit wird das

System in zahlreichen Anwendungen geprüft, z.B. im Gesundheitswesen

(Analyse publizierter Literatur zu Krankheiten zwecks Entwicklung
neuer Therapien), in der Finanzwirtschaft oder in der Versicherungsbranche.

7 In diesem ursprünglich von der Philosophin Philippa Foot vorgeschlagenen

Gedankenexperiment steht eine Person vor der Entscheidung,
einen steuerlosen Zugwaggon, der auf fünf Gleisarbeiter zurast, auf
ein Abstellgleis umzuleiten, wo allerdings eine andere Person arbeitet
und ums Leben kommen würde. Varianten dieses Dilemmas sind das

wohl bestuntersuchteste experimentelle Paradigma in der
Moralpsychologie.



65

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

teressanterweise widerspiegeln die verschiedenen

Ansätze die gängigen Ethik-Theorien: Eine «deonto-

logische Strategie» zielt darauf ab, ein regelbasiertes

System zu entwickeln, so dass das System je nach

Situation auf eine geeignete Maxime zurückgreifen
kann. Freilich ist hier die Schwierigkeit, dass kaum
alle Situationen geeignet abgebildet werden können

und dass ein Weg gefunden werden muss, wie
das System eine abstrakte Regel auf ein konkretes

Entscheidungsproblem anwenden kann. Eine «kon-

sequentialistische Strategie» würde im System
primär die Fähigkeit fördern, Handlungsalternativen
simulieren zu können, so dass dann die Ergebnisse

an einem bestimmten Zielwert bemessen werden
können. Hier stellt sich unter anderem die Frage,

inwieweit das System solche Alternativen überhaupt
erst erkennen kann (auch Menschen haben hier ihre

Mühe). Ein «tugendethischer Ansatz» würde primär
auf die Lernleistung des Systems abzielen - das

aktuelle Schlagwort hier ist «deep learning».8 Welche

s Gemeint sind damit neuronale Netzwerke von hoher Komplexität,
denen man eine Unmenge von Daten füttern kann und die basierend

darauf dann selbstständig Klassifikationsleistungen erbringen können,

ohne dass man dem System sagt, worauf es achten soll. Solche Systeme

sind auch erkenntnistheoretisch interessant, denn es entwickelt
sich durch den Lernprozess ein derart komplexes System (im Wesentlichen

die Verknüpfungen zwischen den künstlichen «Neuronen» und

deren Gewichte), dass das System selbst seine Beschreibung darstellt;

man kann es nicht durch einen Programmcode «zusammenfassen»

und die Entwickler können es nach eigenen Aussagen selbst nicht
mehr verstehen oder erklären.

dieser Strategien dereinst zu «moralischen Maschinen»

führen wird, ist unklar. Nick Bostrom und Elie-

zer Yudkowsky (2014) erinnern aber daran, dass der
menschliche Moralmassstab für das Design solcher
Maschinen wohl nicht ausreichend sei. Die Geschichte

zeige, dass viele einst als moralisch akzeptierte
Verhaltensweisen heute als klar unethisch gelten
würden - wer wisse schon, welche der heutigen
Selbstverständlichkeiten in Zukunft gleichermassen
auf moralische Ablehnung stossen würden. Wir sollten,

so die Autoren, die Moral künftiger «Superintel-
ligenzen» nicht durch unsere eigenen moralischen
Vorurteile beschränken. Sollten derartige
Informationssysteme einmal Wirklichkeit werden, dann hätte
die Frage nach dem Guten in der Informatik tatsächlich

eine unerwartete Wendung genommen: Die

Disziplin würde eine Form des Guten schaffen, die wir
uns derzeit noch gar nicht vorstellen können.

Literatur

Bostrom N, Yudkowsky E (2014): The Ethics of Artificial Intelligence. In: Ramsey W, Frankish K (eds.) Cambridge Handbook of
Artificial Intelligence. Cambridge: Cambridge University Press, 316-334.

Christen M, Faller F, Götz U, Müller C (2012): Serious Moral Games. Erfassung und Vermittlung moralischer Werte durch Videospiele.

Zürich: Edition ZHdK.

Floridi L (2013): The Ethics of Information. Oxford: Oxford University Press.

Floridi L (1999): Information ethics: On the philosophical foundation of computer ethics. Ethics and Information Technology
1,37-56.

Friedman B, Kahn PH Jr., Boring A (2006): Value Sensitive Design and Information Systems. In: Zhang P, Galletta D (eds.)

Human-Computer Interaction in Management Information Systems: Foundations. New York: M.E. Sharpe, 348-372.

Friedman B, Kahn PH Jr. (2003): Human Values, Ethics, and Design. In Jacko JA, Sears A (Eds.) The human-computer interaction
handbook. Mahwah, NJ: Lawrence Eribaum Associates, 1177-1201.

Schneier B (2015): Data and Goliath: The Hidden Battles to Collect Your Data and Control Your World. W. W. Norton & Company,

New York.

Sullins JP (2006): When Is a Robot a Moral Agent? International Review of Information Ethics 6,23-30.

Wallach W, Allen C (2010): Moral Machines: Teaching Robots Right from Wrong. Oxford: Oxford University Press.


	Das Gute in der Informatik

