
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Das Böse, das Gute, die Politik

Autor: Leuenberger, Moritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Das Böse, das Gute, die Politik

Moritz Leuen berger*

«Verführung» war das Motto des Lucerne Festival

2002. Auf dem Werbeplakat prangte der Apfel,
mit dem Eva Adam verführte. Meine Eröffnungsrede

«Das Böse, das Gute, die Politik» wollte zeigen,
dass die beharrliche Unterscheidung zwischen Gut
und Böse notwendigerweise in religiösem oder
politischem Fundamentalismus mündet. Aus diesem

Grund sucht aufgeklärte Politik stets, ihre Positionen

wissenschaftlich abzusichern und so einen

permanenten Ideologievorwurf zu überwinden. Dass

unsere Zeiten ausschließlich vom aufgeklärten
politischen Diskurs geprägt wären, wagt kaum jemand
zu behaupten, und so ist die folgende, stark gekürzte
Version der damaligen Rede für Wissenschafter und
Wissenschafterinnen ein Bericht aus der fernen
politischen Fauna und mag zeigen, wie in der Politik trotz
aufklärerischem Geist, das Fleisch schwach bleibt.1

Meine Damen und Herren
Eine der grundlegenden Unterscheidungen - so alt
wie die Menschheit - ist der Unterschied zwischen

Gut und Böse, der ethische Diskurs also. Die

Geschichte unserer Kultur beginnt im Paradies, fährt
fort mit einer Verführung und dieser folgt der
Sündenfall. Seither suchen wir unaufhörlich, aber erfolglos

nach der Erkenntnis zwischen Gut und Böse.

Nicht nur in weltpolitischen Auseinandersetzungen
zwischen Ost und West oder Islam und Abendland,
auch in der täglichen Politik einer Gemeinde gibt es

den Unterschied zwischen Gut und Böse. Aktionen

erfolgen im Namen des Guten gegen das Böse, die

Kampagne gegen das Rauchen oder der Kampf
gegen Drogenkonsum. Alle Sucht, alle Laster sind von
Bösem. Die Gutmenschen sind böse, weil sie das Böse

i Anmerkung der Redaktorin: Für die damalige Rede erhielt der Autor
den Cicero Preis für die beste politische Rede im deutschsprachigen
Raum. In ihrem vollen Wortlaut ist sie zu lesen auf: http://www.moritz-

leuenberger.ch/reden/reden-2002ldas-boese-das-gute-die-politik/

* Lutherstrasse 36,8004 Zürich.
E-Mail: ml@moritzleuenberger.ch
www.moritzleuenberger.ch

Moritz Leuenberger war während fünfzehn Jahren Bun-

desrat, Vorsteher des UVEK (Umwelt, Verkehr, Energie und
Kommunikation) und zweimal Bundespräsident. Heute selb-

Ejfcjv :~Ä ständig, verschiedene kulturelle und politische Aktivitäten.

K~ I Herausgeber mehrerer Bücher mit Reden.

verharmlosen. Die Populisten sind böse, weil sie

einfache Lösungen versprechen, die gar nicht möglich
sind. Böse ist, wer die Parteilinie verlässt, er ist kein

richtiger SVP oder kein richtiger Sozi mehr. Das sind

oft harmlose Kleinigkeiten, die an Don Camillo und

Peppone erinnern. Sie können jedoch zu Glaubensgefechten

ausarten und von da zu den eigentlichen
Glaubenskriegen führt ein direkter Weg:

1. Die «Achse des Bösen»

Nordkorea, Irak und der Iran bildeten laut George
W. Bush eine «Achse des Bösen». Tony Blair fand das

auch. Ronald Reagan nannte früher die Sowjetunion
ein «Imperium des Bösen». Bush und Reagan haben

sich öffentlich zum Christentum bekannt. Beide

folgten einer bestimmten Interpretation der christlichen

Sündenlehre. Sie legt ihnen einen unerbittlichen,

ja gnadenlosen Kampf zwischen Gut und Böse

nahe. Der amerikanische Film, von dem Reagan kam,

vom klassischen Western bis zum «Krieg der Sterne»,

baut auf diesem Gegensatz von Gut und Böse

auf und gipfelt regelmäßig in der unausweichlichen
Konfrontation zwischen dem guten Helden und
den Mächten der Finsternis. Diese Ideologie verfolgt
den Anspruch, das Gute habe zu siegen. Sie bestärkt
die Krieger mental, möglichst bedingungslos an das

Gute zu glauben. Mit islamischen Hasspredigern und
Selbstmordattentätern des IS hat solcher Glauben

Gestalt angenommen. Er gibt die reine Lehre vor, die

Reinheit des Guten, das wir anstreben sollen. Wer

vom Bösen befallen ist, muss von einem Exorzisten

behandelt oder als Ungläubiger hingerichtet werden.

Im Zusammenhang mit der Achse des Bösen ist von
neuen Kreuzzügen gesprochen worden, ausgerechnet

von einem Europäer, von Berlusconi. Wieder
wollen Ritter ohne Furcht und Tadel die Welt erlösen

von allem Bösen. Einmal abgesehen davon, dass diese

Kreuzzüge schon einmal verloren wurden: Lehren

uns die Erfahrungen mit den Religionskriegen nicht,
dass Kreuzzüge grundsätzlich verwerflich sind? All
die Religionskriege brachten und bringen bis heute
unendlich viel Leid und konnten kaum je von innen
heraus, von religiösen Führern, überwunden werden.

Meist haben erst politische Herrscher sie beendet,
Politiker, die Toleranz aushandelten oder verordneten,

etwa 1598 im Edikt von Nantes nach dem

Hugenottenkrieg, oder 1648 im Westfälischen Frieden

nach dreissigjährigem Krieg.



32

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Die Intervention im Irak führte zur Terrormiliz IS und
diese trieb seit 2014 über drei Millionen Menschen

in die Flucht. Heute wird die internationale Gemeinschaft

von der Regierung des Irak um Hilfe gebeten.
Sie braucht für das Jahr 2015 1.5 Milliarden Dollar, wovon

Bagdad nicht einmal die Hälfte aufbringen könne.

2. Mauer oder Krieg
Der bedingungslose Glaube an das Gute und der

Anspruch, auf der guten Seite zu sein, führen entweder

zu einer Mauer zwischen Gut und Böse - oder zum
Krieg. Der Gute und der Böse spielen nicht miteinander

Schach und anerkennen keine Spielregeln. Sie

tauschen auch nicht die tieferen Gründe miteinander

aus, warum sie je auf der einen oder anderen

Seite, genauer, warum sie beide auf der guten Seite

zu sein glauben. Jeder ist auf der guten Seite. Jeder

ortet das Böse auf der anderen Seite, den Alkohol
und die sexuelle Freizügigkeit, die andere

Gesellschaftsordnung, den anderen Glauben. Jeder glaubt
an das Gute. Mit dem Glauben hat denn auch der

Unterschied zwischen Gut und Böse sehr viel zu tun.

Es war das bedingungslose «Entweder - Oder»
zwischen Sozialismus und Kapitalismus, welches zum
eisernen Vorhang und zur Berliner Mauer führte. Zäune

werden in Israel gegen Palästinenser, in Europa

gegen Flüchtlinge errichtet. Es war die Glaubensfrage
zwischen Christen und Moslems, und innerhalb der

Christen zwischen orthodoxen Serben und katholischen

Kroaten, die zum Krieg auf dem Balkan führte.
Es ist dieser heilige Glaube, welcher stets zu ausweglosen

Feindschaften, zum Krieg und Gewalt führt,
der Glaube, jemand, eine Religion, eine Weltanschauung,

eine Politik sei ausschließlich böse und die andere

sei ausschließlich gut. Es gibt Leute, in deren Köpfe
brennt ein heiliger Scheiterhaufen, der ständig auf

Opfer wartet. Sie wollen kein Gespräch, sondern nur
deklarieren. Wenn der Gesprächspartner ihnen nicht

beipflichtet oder ihrem Glauben nicht beitritt, ist er
böse, unwert. Solch fromm-verblendeter Fanatismus

betrachtet Menschen als Werkzeuge, als Instrumente,
als Transportmittel für Selbstmordanschläge. Dort,

wo der Mensch als Mittel zum Zweck eingesetzt wird,
haben alle Totalitarismen ihre Wurzeln, und zwar in

allen Kulturen. Das ist der gemeinsame Nenner von

Fundamentalismus, Rassismus und Nationalismus.

3. Das Böse ist im Guten und das Gute im Bösen

Wissen wir, was das Gute ist, was das Böse ist? Gibt

es die scharfe Trennung? Vom Bösen ist auch im Guten

und vom Guten ist im Bösen, denn in uns
Menschen gibt es das Gute nicht absolut und auch das

Böse existiert nicht in Reinkultur. Es gibt auch, wie

Mephisto sich ausdrückte, jene Kraft, die stets das

Böse will und stets das Gute schafft. Und es gibt auch

die Bereitschaft, sich von der anderen Seite, faszinieren

und beeinflussen zu lassen. Coca-Cola-Werbung
stellt in den Augen fundamentalistischer Islamisten

eine verführerische Gefahr dar, die unterbunden
werden muss.

«Liebe deine Feinde!» Heisst das nicht: Versuche,

dich hinein zu denken, hinein zu fühlen in die Situation

der anderen, zu begreifen, warum sie so denken

und fühlen? Wenn wir von einem Dialog der Kulturen

sprechen und ihn ernsthaft führen wollen, müssen

wir auch anerkennen, dass in anderen Kulturen
andere Werte gelten. Zum Beispiel wird der Mensch

in asiatischen Kulturen nicht in erster Linie als ein

Fordernder, der Rechte hat, begriffen - sondern als

einer, der zunächst in der Schuld der Gemeinschaft

steht und eine Pflicht zu erbringen hat. Das ist etwas
radikal anderes, als wenn wir unseren Individualismus

mit der Aufforderung relativieren: «Fragt nicht

nur, was euch der Staat bringen muss, sondern, was
ihr ihm bringen könnt.»

Wir sollten solche Unterschiede zunächst einmal

zu erahnen und dann zu begreifen versuchen,

bevor wir uns in Belehrungen ergehen. Diese werden

nämlich bald einmal imperativ und dann
imperialistisch. Und nicht selten versteigen sie sich am
Ende zur Anmaßung, zur Anmaßung von Dingen

und Entscheidungen, die unsere nicht sind.

4. Wer das Böse ausrottet, rottet die Freiheit aus
Die angemaßte Erkenntnis von Gut und Böse

verführt dazu, sich als Herren über Gut und Böse zu fühlen,

Götter zu spielen. Der Kampf gegen das Böse ist

die gefährliche Verführung gut gemeinter Politik. Der
verheerendste Glaube ist, es sei gut, das Böse ausrotten

zu wollen. Das Böse ausrotten wollen, heißt in

letzter Konsequenz, die Freiheit auszurotten.
Es war einmal «böse», sich mit Schwarzen anzufreunden.

Das Konkubinat oder die Gleichgeschlechtlichkeit

galten einmal als «böse». Die Versuchung, eine

Sehnsucht, den Traum, die Grenze zwischen Gut und
Böse zu überschreiten, hat zu neuen Umschreibungen

von Gut und Böse geführt. Grenzen zu sprengen,
eine Utopie zu träumen, ist in diesem Sinne auch die
Chance der Veränderung, der Hoffnung, des
Aufbruchs. Das waren einst die Grenzen zwischen Volk
und Aristokratie, die Grenzen der Apartheid, des

eisernen Vorhanges, das waren zunächst Visionen, für
die Böses gewagt wurde, denn das jeweils herrschende

System erlaubte nicht, diese Grenzen in Frage zu
stellen.

Die Warnung davor, Richter über Böse und Gut zu

spielen, ist nicht gleich zu setzen mit einem
pazifistischen Appell gegen Terrorismusbekämpfung. So



32

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

wie die damalige NATO-Intervention im Balkan sehr

wohl moralisch zu legitimieren war, ist der Kampf

gegen Terror auch eine Notwendigkeit für Menschlichkeit

in allen Kulturen und Religionen. Ein «Kampf

gegen das Böse» mit seiner absoluten moralischen

Anmaßung und Überheblichkeit ist jedoch etwas
anderes und hat auch andere Konsequenzen.

Nicht die reine Güte wollen wir anstreben, weil wir
es nicht können, sondern zu unserer Unvollkom-
menheit stehen, müssen wir. Wir sind unserem Wesen

nach fehlerhaft und müssen daher fehlerfreund¬

lich sein. Wir können das Gute nicht erreichen; wir
müssen uns mit dem Besseren begnügen. In dieser

Erkenntnis müssen wir politisch gängige Begriffe wie

«good governance» oder unsere Präambel der

Bundesverfassung «Im Namen Gottes des Allmächtigen»
gestalten: «Nachhaltigkeit», «Solidarität mit künftigen

Generationen», «Respekt vor der Schöpfung
oder der Natur», «Wohl der Schwachen», das sind
alles relative und nie absolute Begriffe. Es sind Ziele,

denen wir uns nur nähern, sie aber nie absolut erreichen

können.«


	Das Böse, das Gute, die Politik

