
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Was das Gute auch in der Soziologie verloren - und vielleicht auch
gefunden hat

Autor: Rychner, Marianne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Was das Gute auch in der Soziologie verloren
und vielleicht auch gefunden hat

Marianne Rychner*

Was ist das Gute in der Soziologie? Zunächst: Was ist

das Gute überhaupt? Angefangen bei der alltäglichen

Deutung: Gut ist ein Essen, aber auch das Prädikat, das

in der Schule mit Note 5 quantifiziert wird. Also ein

Sechstel besser als genügend, aber etwas mehr dürfte
es doch sein, wenn auch im Lehrkörper meist umstritten

ist, was es denn genau noch braucht für die Note 6,

also das «hervorragend», die «Exzellenz». Letztere ist

- ein gesellschaftliches Phänomen und damit im

Zuständigkeitsbereich der Soziologie - inzwischen zum

Ausgangspunkt jeglicher Selbstanpreisung geworden,
nicht nur in Hotelservice, Qualitätsmanagement und

Wein-Degustationen, auch in der Wissenschaft. Dort
aber nicht etwa, wie es durchaus plausibel wäre, als

nachträgliche Bewertung für eine bereits erbrachte

Leistung, sondern als Schein mit dem Anspruch auf
Sein. Zum Beispiel in allerhand «Exzellenzclustern»,

eine Bezeichnung, welche oftmals die Voraussetzung
darstellt, damit Fördermittel gesprochen werden.

Der Eingangsbereich zum Exzellenzcluster «Normative

Ordnungen»: Normativität also als bemerkenswerte

Gleichzeitigkeit von kontrovers zu diskutierendem

Gegenstand und selbstzuschreibender Präsentation.

Die Glatteiswarnung gilt der Alltagspraxis.

Gut ist aber auch das Gegenteil von Böse, aber:

Achtung, da wird es philosophisch oder gar theologisch.
Und gut ist auch die Basis von dessen Steigerung:
Gut, besser, am besten. Und was hat es auf sich mit
dem Besseren als dem Feind des Guten, gerade in der

Soziologie? Hängt die Frage am Ende damit zusammen,

ob gute Soziologie nur gut zu sein braucht oder

ob sie auch nützlich ist wie etwa die Ingenieurs- oder

die Tourismuswissenschaften?

Die Frage ist so grundlegend, dass gute Antworten
darauf sowohl aktuelle als auch historische Gültigkeit
beanspruchen müssen. Etwas Distanz kann nicht
schaden, daher soll zunächst ein Blick zurück gewor-

* Lindenweg 10, 3027 Ostermundigen.

E-Mail: marianne.rychner@sozioanalyse.ch

Marianne Rychner, Dr. rer. soc., lie. phil. hist., hat in Bern

Geschichte studiert, dann in der Verwaltung gearbeitet und

in Soziologie doktoriert. Heute arbeitet sie als Dozentin an

der Hochschule Luzern Wirtschaft und an der Pädagogischen

Hochschule Nordwestschweiz.&

Abbildung. Ein Eingangsbereich zum Exzellenzcluster « Normative

Ordnungen »: Normativität also als bemerkenswerte
Gleichzeitigkeit von kontrovers zu diskutierendem Gegenstand und
selbstzuschreibender Präsentation. Die Glatteiswarnunggilt der

Alltagspraxis.

fen werden auf die mögliche Biografie einer in der
Schweiz lebenden Soziologin um die 50 - es kann,

muss aber nicht, ich selber sein. Die Gleichzeitigkeit
und Ambivalenz von Allgemeinem und Besonderem

dieser exemplarischen Wahl ist an sich schon seh

soziologisch. Wer also mitten in der Pubertät de

späten Siebziger, frühen Achtziger Jahre durch Berns

Altstadt zog, auf der Suche nach allem, was entwe
der verboten war, oder nach Weltverbesserung (Ach

tung, Steigerungsform von «gut» im Wort enthalten

klang, erlag früher oder später dem Bann der «Buch

handlung für Soziologie». Nicht unmittelbar
aufgrund des Begriffs «Soziologie», sondern aufgrund
des Angebots im Laden, so wie es zumindest mir in

lebhaftester Erinnerung ist: Alter Anarchismus, neuer

Feminismus, Revolution, Autonomie, ein bisschen

Ökologie bereits, dann Drogen als Erweiterung des

unterdrückten Bewusstseins und natürlich Abschaffung

von Patriarchat und Monogamie. Gemeinsamer

Nenner - oder wohl besser gefühltes - Destillat -
von all dem: Alles, vorab die Gesellschaft, könnte
auch anders, vor allem: besser sein. Und weil sie es

nicht ist, müssen wir handeln, uns nichts vormachen
lassen, autonom sein. Diese vage Grundhaltung
verband sich also allmählich mit dem Begriff der Soziologie,

materialisiert in der aufregenden Buchhandlung.

Das Gute oder besser: das Bessere als alles
Bestehende hatte also einen Namen, Soziologie schien
die Weltverbesserungswissenschaft Nummer eins zu
sein. Dass ich 35 Jahre später, inzwischen längst
Soziologin, finde, so einfach sei es wohl doch nicht, liegt



21

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

in der Natur der Sache. Und doch war das damalige

Missverständnis nicht einfach nur Zufall, ebenso

wenig wie es Zufall ist, dass die Buchhandlung inzwischen

nicht mehr so heisst, aber immer noch gute
Bücher verkauft.

Ob auch heute noch die gelegentlich vorkommende

Motivation Soziologie zu studieren, zusammenhängt

mit dem noch immer vage mitschwingenden
Weltverbesserungspotential, weiss - wenn man hier

überhaupt von «wissen» sprechen kann - wohl nur
das jeweils Unbewusste dieser Studierenden, dessen

Herrinnen und Herren im eigenen Haus sie (die

«Akteure») gerade nicht sind - eine Gewissheit, die

nicht zuletzt ein gutes Soziologiestudium zu vermitteln

hat, denn dazu gehört neben Statistik das

Unbewusste als Gegenstand und Erkenntnisinteresse.

Daraus geht die zunächst ernüchternde Gewissheit

hervor, dass all das, was man selber im Leben tut und
lässt, nicht nur als unverwechselbar Einzige tut oder
besser: getan hat, sondern auch als Exemplar einer

bestimmten Generation, eines bestimmten Milieus

- im erwähnten Fall desjenigen Milieus, welches

geprägt war von den allmählich niedergehenden oder

(letztlich dasselbe) sich etablierenden Ausläufern

der 68er-Generation, welche der Soziologie diesen

durchaus ambivalenten Gesellschaftskorrekturauftrag

gegeben oder ihn zumindest in den Vordergrund

gerückt hat.

Wenn auf das unsystematische Verschlingen von
Büchern aus der Buchhandlung für Soziologie ein

anständiges Soziologiestudium folgt, ist eine angehende

Soziologin zunächst einmal von manchem schwer

beeindruckt, ohne später noch genau sagen zu können,

wovon genau. Das ist, so ist ihr inzwischen klar,

nicht zwingend ein Mangel, denn ein Bildungspro-
zess besteht gerade darin, dass Menschen nicht die
Gleichen bleiben, die sie waren, dass also

Transformationsprozesse stattfinden, die nicht einfach nur
Wissensbestände anhäufen, sondern diese ebenso

unsichtbar wie wirksam werden lassen. Daraus

ergibt sich, dass Bildung eine biographisch folgenreiche

Sache ist, nicht ein Erfüllen von «Lernzielen», wie

etliche Studienpläne inzwischen suggerieren.
Geblieben ist aber eine Erinnerung daran, was mich als

wohl typische Soziologiestudentin damals faszinierte

und zugleich ins Grübeln brachte, weil es viel zu tun
hat mit dem Guten, dem Bösen, dem Besseren und

Schlechteren, mit der - falschen - Frage nach dem

Nutzen einer Grundlagenwissenschaft, wie die Soziologie

zweifellos eine ist. Zum Grübeln führte nämlich
die Auseinandersetzung mit der ersten grossangelegten,

im eigentlichen Sinn soziologischen Studie,

den Untersuchungen von Emile Dürkheim über den

Selbstmord, die er kurz vor Ende des 19. Jahrhunderts

durchgeführt und publiziert hat. Das Wichtigste
dabei für Nicht-Soziologen: Dürkheim untersuchte
den Selbstmord nicht als individuelle Entscheidung,
sondern als soziale Tatsache. Als einer der ersten

Soziologen überhaupt wertete Dürkheim alles aus,

was er an statistischen Daten über das Phänomen

«Selbstmord» erhalten konnte, setzte es in Bezug zu

gesellschaftlichen Fakten wie: Bildung, Konfession,

Geschlecht, Alter, Grösse der Familie und Religion.
Dabei bildete er Typologien, arbeitete heraus, welche

nur vordergründig individuellen Gründe dazu

führen, dass jemand Selbstmord begeht oder nicht.
Das spezifisch Soziologische daran: Gerade auch

Beweggründe, die auf Anhieb rein individuell erscheinen,

sind letztlich gesellschaftlich bedingt, Ausdruck
sozialer Verhältnisse. Dies gilt nicht etwa nur für den

von Dürkheim so benannten «anomischen
Selbstmord», der hervorgeht aus einem Zustand von zu

wenigen oder von kaum verbindlichen oder in sich

widersprüchlichen Regeln in einer bestehenden

Gesellschaft; ebenso gilt es für den «egoistischen
Selbstmord» oder den «altruistischen Selbstmord»,
bei denen ebenfalls gesellschaftliche Konstellationen
verantwortlich sind für die Beweggründe, die darauf
hinauslaufen, dass man sich das Leben nimmt oder
auch nicht. Es lassen sich darüber hinaus überindividuelle

Zusammenhänge abbilden, wie Dürkheim
dies erstmals konsequent soziologisch getan hat:

Protestanten bringen sich häufiger um als Katholiken
und Juden, Männer häufiger als Frauen, Gebildete
mehr als Ungebildete, bei Männern eher die geschiedenen

und verwitweten, bei den Frauen eher die
andern - welche genau: die ledig gebliebenen oder die

verheirateten? Hier beginnt meine Erinnerung an die

Einführungsvorlesung bei Claudia Honegger lückenhaft

zu werden: Ist das wirklich so, oder habe ich mir
das im Nachhinein so zusammengereimt? Auch über

regionale Unterschiede ist mir noch vage etwas von
Appenzell und Ungarn im Kopf, an die Gründe dafür
erinnere ich mich nicht mehr und ich schaue auch

nicht bei Wikipedia nach, denn auch das selektive
Erinnern an Studieninhalte ist eine soziale Tatsache, die

nun hier zur Bekräftigung derselben so stehen gelassen

werden soll. Wichtig ist die Essenz der durkheim-
schen Studien: Je mehr soziale Einbindung, desto

weniger Selbstmord, auch bei objektiv - scheinbar?

- misslicherer Lage. Das macht den Studienanfänger
nervös, denn da wird der freie Wille tangiert, ohne
aber ganz zu verschwinden. Was heisst das denn
konkret? Das ist alles nicht so leicht verdaulich und der

neunmalkluge Blitzgedanke drängt sich auf: Kann

man durch Wissen von einer Sache das determinierende

Element darin überlisten: nach dem
Soziologiestudium vielleicht katholisch werden und noch
dem örtlichen Sportverein beitreten und damit sein

Selbstmordrisiko senken? Funktioniert das? Soziolo-



22

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n" 1, avril 2016

gische Erkenntnis als Grundlage von Selbstoptimierung

ist zwar verlockend, zugleich weiss man schon

wenig später: Diese Art rationalistischer Selbstüber-

listung würde der Erkenntnis ja gerade deren Boden

entziehen. Oder funktioniert es doch? Inzwischen,

über hundert Jahre nach Dürkheims Forschungen
sind zahl- und namenlose statistische Zusammenhänge

mit mehr oder weniger plausiblen Deutungen
geradezu zum Allgemeinplatz geworden. Was zur
vorletzten Jahrhundertwende noch eine durchaus

neue, eben soziologische Art zu denken war, ist heute

wöchentliche Sozialwissenschaftszusammenfassung
in «20-Minuten»: tiefere soziale Schicht gleich mehr

Übergewicht und früherer Tod, Frau statt Mann

gleich weniger Lohn, Heimkarriere gleich später
kriminell, arbeits- und orientierungslos gleich Jihad-Rei-

se und vieles mehr. So einfach und teilweise richtig
die Zusammenhänge, so verzwickt bleibt es, auch

heute, wenn es um die Frage geht: Ja, und wo ist nun

genau der Hebel anzusetzen, wenn es anders, besser

werden soll? Dass die Soziologie doch noch zur
Weltverbesserungswissenschaft wird? Oder neoliberaler

gefragt: Was nützt das Wissen? Aufs Glatteis gelangt
die Soziologie, sobald sie den Anspruch zulässt,

unmittelbar nützlich zu sein. Denn dann geht es ganz
schnell und ihre Ergebnisse besitzen nur dann

Legitimität, wenn eindeutige, technische, allzu oft
technokratische Lösungen mit der Analyse mitgeliefert
werden. Aber gute Analysen sind nie zugleich Lösungen,

denn: Je besser und damit präziser die Analysen

sind, desto grösser die erfasste Komplexität und

umso weniger eindimensional die Lösung. Nur dann,

wenn Soziologie in erster Linie als Grundlagenwissenschaft

anerkannt wird, sind auch entsprechend

komplexe, theoriebildende Analysen möglich. Solche

Erkenntnisse sollen durchaus von der Praxis beherzigt

und diskutiert werden, sie sollen auch bei

politischen Entscheidungen einbezogen werden. Allerdings

gehört dies in den Entscheidungsbereich von
Politik und Lebenspraxis, nicht von Wissenschaft,
die ansonsten nicht nur ihre Autonomie einbüsst,

sondern auch diejenige der Praxis unnötig in Frage

stellen würde. Das ist allerdings eine Einsicht, welche

sich erst später im Studium herausgebildet hat. Als

unausgereifte Soziologin neigt man temporär infolge
der frisch gewonnenen Erkenntnis zunächst zu so-

ziologistischem Determinismus: Die Gesellschaft ist

schuld, an welchem Übel auch immer. Das wird aber

bald langweilig, weil jegliches Handeln dann zwecklos

wird. Es bleibt also nichts anderes übrig, als die

Augen zu öffnen für alle möglichen Dialektiken und

Wechselwirkungen: Das Allgemeine und das Besondere,

Struktur und Wandel und nicht zuletzt Moral,
Norm und Devianz als funktionale Voraussetzungen
des Sozialen, zugleich aber auch als Ingredienzen
individueller Entscheidungen.

Und schon ist man mitten drin im nächsten zentralen

Erlebnis eines wohl typischen Soziologiestudiums:

Das berühmte Milgram-Experiment aus den

1960er-Jahren (obwohl es von einem Psychologen

durchgeführt wurde). Kurz das Wichtigste: Die

überwiegende Mehrheit von zufällig ausgewählten Pro-

bandinnen und Probanden aus allen sozialen Schichten

ist in einem gewissermassen als Experiment

getarnten Experiment offenbar bereit, scheinbaren

Versuchspersonen schmerzhafte, ja lebensbedrohliche

Stromstösse zu verabreichen auf Anweisung
der Leiter des Versuchs - ohne äussere Notwendigkeit,

nur in der autoritären Unterwerfung unter
Versuchsanordnung und Befehlsausgabe. Das inzwischen

auch von neuem durchgeführte Experiment
belegt nicht nur, wie schnell das Gute im Sinne der

uneigennützigen Bereitschaft, sich an interessanter

Forschung zu beteiligen, unter bestimmten
Rahmenbedingungen (auch soziale Tatsachen im Sinne

Dürkheims) dem Bösen Platz macht, noch bevor die Beteiligten

sich das richtig vergegenwärtigen, geschweige

denn, so etwas wie einen bösen Willen entwickeln.
Das Experiment dient oftmals zur Illustration, wie

etwa Diktaturen und andere autoritäre Strukturen
funktionieren und sich Menschen gefügig machen.

Die damit verbundene soziologische Einsicht ist eine

doppelte und zugleich eine doppelt ungeklärte Frage:

Nicht nur ist es ebenso erschreckend wie

erklärungsbedürftig, dass die Mehrheit das mitmacht,
sich dem Befehl blind unterwirft; es ist ebenso

interessant, wenn nicht - gerade in Bezug auf die Suche

nach dem «Guten» - sogar interessanter, warum eine

beachtliche Minderheit sich weigert, weiter an den

Experimenten teilzunehmen, sobald den Beteiligten
klar wird, wie menschenverachtend diese sind. Daraus

ergibt sich erstens die keineswegs erschöpfend zu

beantwortende Frage, was die Widerstandsfähigkeit

gegen derlei Versuchungen zur Unterwerfung seiner

selbst und anderer ermöglicht und stärkt, und zweitens,

welche Rahmenbedingungen die Auswirkungen

minimieren, falls diese Widerstandsfähigkeit sich

nicht entfalten kann. Aus soziologischer Sicht kann

die erste Frage wohl am angemessensten beantwortet

werden unter Bezugnahme auf das Konzept der
habituellen Dispositionen, die ein Mensch sich im
Laufe seines Lebens, insbesondere zu dessen Beginn,

aneignet und durch welche die Logik der herrschenden

gesellschaftlichen Zustände in ihrem sowohl
einschränkenden als auch ermöglichenden Potential

gewissermassen durch Einzelne und deren Entscheidungen

hindurch ihre Wirkung entfaltet. Das ist dann

zugleich die theoretische Antwort auf die praktische
Frage nach der Wechselwirkung von Determinierung
und freiem Willen. Diese habituelle Disposition,
darauf kann bildungspolitisch zumindest im Prinzip



23

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

hingewirkt werden, soll in ihrer Entstehung mehr auf
autonomer Entscheidung denn auf autoritären
Reflexen basieren. Aber natürlich: schneller gesagt als

getan. Und die zweite Frage verweist auf die regulierende

und ausgleichende Macht der Institutionen im

weitesten Sinne, welche so beschaffen sein müssen,
dass die genannten autoritären Mechanismen nur
marginal zur Entfaltung kommen können und nicht
konstitutiv werden für eine Gesellschaft, wie dies in

Diktaturen der Fall ist - was im besten Fall wiederum

entsprechend auf die Entwicklung habitueller
Dispositionen rückwirkt. Bei all dem spielt natürlich die
Ökonomie eine zentrale Rolle. Und trotzdem: Genau

prognostizieren, wer wann was tut, kann auch unter
günstigen Bedingungen niemand, denn genau das ist
die Voraussetzung, dass eben auch die Manipulier-
barkeit an ihre Grenzen stösst. Und das ist ja wiederum

nicht schlecht.

Wenn also Philosophen und Theologinnen fragen,
ob denn der Mensch aus soziologischer Sicht gut
oder böse sei, kommt die Soziologin in Verlegenheit,
zitiert vielleicht Brecht, obwohl dann im konkreten
Fall auch nicht gesagt ist, wann und bei wem denn
welches Fressen vor welcher Moral kommt. Oder sie

beansprucht Adorno als Soziologen, denn er skizziert
einen bemerkenswerten Zusammenhang zwischen

der Materialität von Gütern und postulierter
moralischer Güte: «Gut sein und Gut haben fallen von
Anbeginn zusammen. Der Gute ist, der sich selbst

beherrscht als seinen eigenen Besitz: sein autonomes
Wesen ist der materiellen Verfügung nachgebildet.
Nicht sowohl sind daher die Reichen der Unmoral zu
zeihen - der Vorwurf gehört von je zur Armatur
politischer Unterdrückung -, als ins Bewusstsein zu
heben, dass sie den anderen die Moral darstellen. In ihr
reflektiert sich die Habe. Reichtum als Gutsein ist ein

Element des Kitts der Welt: der zähe Schein solcher

Identität verhindert die Konfrontation der Moralide¬

en mit der Ordnung, in der die Reichen recht haben,
während zugleich andere konkrete Bestimmungen
des Moralischen als die vom Reichtum abgezogenen
nicht konzipiert werden konnten» [Adorno, Theodor
W.: minima moralia, 1994 (1951), S. 245].

Dass Autonomie jenseits von allem falschen
Bewusstsein nicht nur notwendige Voraussetzung ist,

um Gutes zu tun, sondern auch angewiesen ist auf
eine entsprechende materielle Basis im ökonomischen

Sinne, aber auch im Sinne gesellschaftlicher
Anerkennung, zeigt die vom Soziologien Ulrich Oe-

vermann neu formulierte klassische Professionalisie-

rungstheorie: Alle Berufe, die analog zu den klassischen

Professionen Krisen stellvertretend für andere

bewältigen, können dies nur dann auf so sinnvolle
Weise tun, wie es die zugrundeliegende
wissenschaftliche Basis möglich macht, wenn die institutionellen

Rahmenbedingungen dies zulassen, indem
sie die dazu notwendige Autonomie gewährleisten.
Deswegen ist es verheerend, wenn technokratische

Qualitätsmanagementsysteme Pfleger, Ärztinnen
oder Lehrer daran hindern, ihren Beruf so auszuüben,
wie es der Sache, um die es geht, angemessen wäre

- nämlich fallspezifisch, zukunftsofFen und nur sehr

beschränkt standardisierbar. Gerade solche

Qualitätsmanagementsysteme sind aber wohl die neuen
Formen einer vermeintlichen Weltverbesserungswissenschaft

- etwas anderer Art allerdings als die, deren

Geist die «Buchhandlung für Soziologie»
durchwehte. Oder verbergen sich hinter den scheinbar so

unterschiedlichen Formen der Weltverbesserung am
Ende doch Gemeinsamkeiten? Eine anständige
soziologische Frage, der man nachgehen müsste. Sicher

ist: Gute Soziologie ist weder Anleitung zur Revolution

noch zur Optimierung der Verwaltung. Vielleicht
ist sie diejenige Wissenschaft, bei der auf immer wieder

überraschende Weise klar wird, dass gut gemeint
nicht immer gut ist.«


	Was das Gute auch in der Soziologie verloren - und vielleicht auch gefunden hat

