Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Was das Gute auch in der Soziologie verloren - und vielleicht auch
gefunden hat

Autor: Rychner, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893859

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

20

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Was das Gute auch in der Soziologie verloren -

und vielleicht auch gefunden hat

Marianne Rychner*

Was ist das Gute in der Soziologie? Zunéchst: Was ist
das Gute iiberhaupt? Angefangen bei der alltaglichen
Deutung: Gut ist ein Essen, aber auch das Pradikat, das
in der Schule mit Note 5 quantifiziert wird. Also ein
Sechstel besser als gentigend, aber etwas mehr diirfte
es doch sein, wenn auch im Lehrkdrper meist umstrit-
ten ist, was es denn genau noch braucht fiir die Note 6,
also das «hervorragend», die «Exzellenz». Letztere ist
- ein gesellschaftliches Phianomen und damit im Zu-
standigkeitsbereich der Soziologie — inzwischen zum
Ausgangspunkt jeglicher Selbstanpreisung geworden,
nicht nur in Hotelservice, Qualititsmanagement und
Wein-Degustationen, auch in der Wissenschaft. Dort
aber nicht etwa, wie es durchaus plausibel wire, als
nachtragliche Bewertung fiir eine bereits erbrachte
Leistung, sondern als Schein mit dem Anspruch auf
Sein. Zum Beispiel in allerhand «Exzellenzclusterny,
eine Bezeichnung, welche oftmals die Voraussetzung
darstellt, damit Férdermittel gesprochen werden.

Der Eingangsbereich zum Exzellenzcluster «Norma-
tive Ordnungen»: Normativitat also als bemerkens-
werte Gleichzeitigkeit von kontrovers zu diskutieren-
dem Gegenstand und selbstzuschreibender Présen-
tation. Die Glatteiswarnung gilt der Alltagspraxis.

Gut ist aber auch das Gegenteil von Bose, aber: Ach-
tung, da wird es philosophisch oder gar theologisch.
Und gut ist auch die Basis von dessen Steigerung:
Gut, besser, am besten. Und was hat es auf sich mit
dem Besseren als dem Feind des Guten, gerade in der
Soziologie? Hangt die Frage am Ende damit zusam-
men, ob gute Soziologie nur gut zu sein braucht oder
ob sie auch niitzlich ist wie etwa die Ingenieurs- oder
die Tourismuswissenschaften?

Die Frage ist so grundlegend, dass gute (!) Antworten
darauf sowohl aktuelle als auch historische Giiltigkeit
beanspruchen miissen. Etwas Distanz kann nicht
schaden, daher soll zunichst ein Blick zuriick gewor-

* Lindenweg 10, 3027 Ostermundigen.

E-Mail: marianne.rychner@sozioanalyse.ch

Marianne Rychner, Dr. rer. soc, lic. phil. hist., hat in Bern
Geschichte studiert, dann in der Verwaltung gearbeitet und
in Soziologie doktoriert. Heute arbeitet sie als Dozentin an
der Hochschule Luzern Wirtschaft und an der Padagogi-
schen Hochschule Nordwestschweiz.

Abbildung. Ein Eingangsbereich zum Exzellenzcluster « Norma-
tive Ordnungen »: Normativitdt also als bemerkenswerte Gleich-
zeitigkeit von kontrovers zu diskutierendem Gegenstand und
selbstzuschreibender Prdsentation. Die Glatteiswarnung gilt der
Alltagspraxis.

fen werden auf die mdogliche Biografie einer in der
Schweiz lebenden Soziologin um die 50 - es kann,
muss aber nicht, ich selber sein. Die Gleichzeitigkeit
und Ambivalenz von Allgemeinem und Besonderem
dieser exemplarischen Wahl ist an sich schon sehr
soziologisch. Wer also mitten in der Pubertét der
spaten Siebziger, frithen Achtziger Jahre durch Berns
Altstadt zog, auf der Suche nach allem, was entwe-
der verboten war, oder nach Weltverbesserung (Ach-
tung, Steigerungsform von «gut» im Wort enthalten)
klang, erlag frither oder spiter dem Bann der «Buch-
handlung fiir Soziologie». Nicht unmittelbar auf-
grund des Begriffs «Soziologie», sondern aufgrund
des Angebots im Laden, so wie es zumindest mir in
lebhaftester Erinnerung ist: Alter Anarchismus, neu-
er Feminismus, Revolution, Autonomie, ein bisschen
Okologie bereits, dann Drogen als Erweiterung des
unterdriickten Bewusstseins und natiirlich Abschaf-
fung von Patriarchat und Monogamie. Gemeinsamer
Nenner — oder wohl besser gefiihltes — Destillat -
von all dem: Alles, vorab die Gesellschaft, kénnte
auch anders, vor allem: besser sein. Und weil sie es
nicht ist, miissen wir handeln, uns nichts vormachen
lassen, autonom sein. Diese vage Grundhaltung ver-
band sich also allmahlich mit dem Begriff der Sozio-
logie, materialisiert in der aufregenden Buchhand-
lung. Das Gute oder besser: das Bessere als alles Be-
stehende hatte also einen Namen, Soziologie schien
die Weltverbesserungswissenschaft Nummer eins zu
sein. Dass ich 35 Jahre spater, inzwischen langst So-
ziologin, finde, so einfach sei es wohl doch nicht, liegt



in der Natur der Sache. Und doch war das damali-
ge Missverstandnis nicht einfach nur Zufall, ebenso
wenig wie es Zufall ist, dass die Buchhandlung inzwi-
schen nicht mehr so heisst, aber immer noch gute
Biicher verkauft.

Ob auch heute noch die gelegentlich vorkommen-
de Motivation Soziologie zu studieren, zusammen-
hangt mit dem noch immer vage mitschwingenden
Weltverbesserungspotential, weiss — wenn man hier
iberhaupt von «wissen» sprechen kann — wohl nur
das jeweils Unbewusste dieser Studierenden, des-
sen Herrinnen und Herren im eigenen Haus sie (die
«Akteure») gerade nicht sind - eine Gewissheit, die
nicht zuletzt ein gutes Soziologiestudium zu vermit-
teln hat, denn dazu gehort neben Statistik das Un-
bewusste als Gegenstand und Erkenntnisinteresse.
Daraus geht die zundchst erniichternde Gewissheit
hervor, dass all das, was man selber im Leben tut und
lasst, nicht nur als unverwechselbar Einzige tut oder
besser: getan hat, sondern auch als Exemplar einer
bestimmten Generation, eines bestimmten Milieus
- im erwahnten Fall desjenigen Milieus, welches ge-
pragt war von den allmédhlich niedergehenden oder
(letztlich dasselbe) sich etablierenden Ausldufern
der 68er-Generation, welche der Soziologie diesen
durchaus ambivalenten Gesellschaftskorrekturauf-
trag gegeben oder ihn zumindest in den Vorder-
grund geriickt hat.

Wenn auf das unsystematische Verschlingen von Bi-
chern aus der Buchhandlung fiir Soziologie ein an-
standiges Soziologiestudium folgt, ist eine angehen-
de Soziologin zundchst einmal von manchem schwer
beeindruckt, ohne spater noch genau sagen zu kon-
nen, wovon genau. Das ist, so ist ihr inzwischen klar,
nicht zwingend ein Mangel, denn ein Bildungspro-
zess besteht gerade darin, dass Menschen nicht die
Gleichen bleiben, die sie waren, dass also Transfor-
mationsprozesse stattfinden, die nicht einfach nur
Wissensbestinde anhdufen, sondern diese ebenso
unsichtbar wie wirksam werden lassen. Daraus er-
gibt sich, dass Bildung eine biographisch folgenrei-
che Sache ist, nicht ein Erfiillen von «Lernzielen», wie
etliche Studienplane inzwischen suggerieren. Ge-
blieben ist aber eine Erinnerung daran, was mich als
wohl typische Soziologiestudentin damals faszinierte
und zugleich ins Griibeln brachte, weil es viel zu tun
hat mit dem Guten, dem Bosen, dem Besseren und
Schlechteren, mit der - falschen — Frage nach dem
Nutzen einer Grundlagenwissenschaft, wie die Sozio-
logie zweifellos eine ist. Zum Griibeln fithrte namlich
die Auseinandersetzung mit der ersten grossange-
legten, im eigentlichen Sinn soziologischen Studie,
den Untersuchungen von Emile Durkheim (iber den
Selbstmord, die er kurz vor Ende des 19. Jahrhunderts

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

durchgefithrt und publiziert hat. Das Wichtigste
dabei fiir Nicht-Soziologen: Durkheim untersuchte
den Selbstmord nicht als individuelle Entscheidung,
sondern als soziale Tatsache. Als einer der ersten
Soziologen Uberhaupt wertete Durkheim alles aus,
was er an statistischen Daten {iber das Phanomen
«Selbstmord» erhalten konnte, setzte es in Bezug zu
gesellschaftlichen Fakten wie: Bildung, Konfession,
Geschlecht, Alter, Grdsse der Familie und Religion.
Dabei bildete er Typologien, arbeitete heraus, wel-
che nur vordergriindig individuellen Griinde dazu
flhren, dass jemand Selbstmord begeht oder nicht.
Das spezifisch Soziologische daran: Gerade auch Be-
weggriinde, die auf Anhieb rein individuell erschei-
nen, sind letztlich gesellschaftlich bedingt, Ausdruck
sozialer Verhaltnisse. Dies gilt nicht etwa nur fir den
von Durkheim so benannten «anomischen Selbst-
mord», der hervorgeht aus einem Zustand von zu
wenigen oder von kaum verbindlichen oder in sich
widerspriichlichen Regeln in einer bestehenden
Gesellschaft; ebenso gilt es fiir den «egoistischen
Selbstmord» oder den «altruistischen Selbstmordy,
bei denen ebenfalls gesellschaftliche Konstellationen
verantwortlich sind fiir die Beweggriinde, die darauf
hinauslaufen, dass man sich das Leben nimmt oder
auch nicht. Es lassen sich dariiber hinaus tiberindi-
viduelle Zusammenhinge abbilden, wie Durkheim
dies erstmals konsequent soziologisch getan hat:
Protestanten bringen sich haufiger um als Katholiken
und Juden, Manner haufiger als Frauen, Gebildete
mehr als Ungebildete, bei Mannern eher die geschie-
denen und verwitweten, bei den Frauen eher die an-
dern - welche genau: die ledig gebliebenen oder die
verheirateten? Hier beginnt meine Erinnerung an die
Einflihrungsvorlesung bei Claudia Honegger liicken-
haft zu werden: Ist das wirklich so, oder habe ich mir
das im Nachhinein so zusammengereimt? Auch tiber
regionale Unterschiede ist mir noch vage etwas von
Appenzell und Ungarn im Kopf, an die Griinde dafiir
erinnere ich mich nicht mehr und ich schaue auch
nicht bei Wikipedia nach, denn auch das selektive Er-
innern an Studieninhalte ist eine soziale Tatsache, die
nun hier zur Bekraftigung derselben so stehen gelas-
sen werden soll. Wichtig ist die Essenz der durkheim-
schen Studien: Je mehr soziale Einbindung, desto
weniger Selbstmord, auch bei objektiv — scheinbar?
- misslicherer Lage. Das macht den Studienanfanger
nervos, denn da wird der freie Wille tangiert, ohne
aber ganz zu verschwinden. Was heisst das denn kon-
kret? Das ist alles nicht so leicht verdaulich und der
neunmalkluge Blitzgedanke dringt sich auf: Kann
man durch Wissen von einer Sache das determinie-
rende Element darin Uberlisten: nach dem Soziolo-
giestudium vielleicht katholisch werden und noch
dem ortlichen Sportverein beitreten und damit sein
Selbstmordrisiko senken? Funktioniert das? Soziolo-

21



22

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

gische Erkenntnis als Grundlage von Selbstoptimie-
rung ist zwar verlockend, zugleich weiss man schon
wenig spater: Diese Art rationalistischer Selbstiiber-
listung wiirde der Erkenntnis ja gerade deren Boden
entziehen. Oder funktioniert es doch? Inzwischen,
iber hundert Jahre nach Durkheims Forschungen
sind zahl- und namenlose statistische Zusammen-
hange mit mehr oder weniger plausiblen Deutungen
geradezu zum Allgemeinplatz geworden. Was zur
vorletzten Jahrhundertwende noch eine durchaus
neue, eben soziologische Art zu denken war, ist heute
wochentliche Sozialwissenschaftszusammenfassung
in «20-Minuten»: tiefere soziale Schicht gleich mehr
Ubergewicht und fritherer Tod, Frau statt Mann
gleich weniger Lohn, Heimkarriere gleich spater kri-
minell, arbeits- und orientierungslos gleich Jihad-Rei-
se und vieles mehr. So einfach und teilweise richtig
die Zusammenhinge, so verzwickt bleibt es, auch
heute, wenn es um die Frage geht: Ja, und wo ist nun
genau der Hebel anzusetzen, wenn es anders, besser
werden soll? Dass die Soziologie doch noch zur Welt-
verbesserungswissenschaft wird? Oder neoliberaler
gefragt: Was niitzt das Wissen? Aufs Glatteis gelangt
die Soziologie, sobald sie den Anspruch zulasst, un-
mittelbar niitzlich zu sein. Denn dann geht es ganz
schnell und ihre Ergebnisse besitzen nur dann Legi-
timitdt, wenn eindeutige, technische, allzu oft tech-
nokratische Losungen mit der Analyse mitgeliefert
werden. Aber gute Analysen sind nie zugleich Lésun-
gen, denn: Je besser und damit praziser die Analy-
sen sind, desto grosser die erfasste Komplexitat und
umso weniger eindimensional die Losung. Nur dann,
wenn Soziologie in erster Linie als Grundlagenwis-
senschaft anerkannt wird, sind auch entsprechend
komplexe, theoriebildende Analysen moglich. Solche
Erkenntnisse sollen durchaus von der Praxis beher-
zigt und diskutiert werden, sie sollen auch bei po-
litischen Entscheidungen einbezogen werden. Aller-
dings gehort dies in den Entscheidungsbereich von
Politik und Lebenspraxis, nicht von Wissenschaft,
die ansonsten nicht nur ihre Autonomie einbdisst,
sondern auch diejenige der Praxis unndtig in Frage
stellen wiirde. Das ist allerdings eine Einsicht, welche
sich erst spater im Studium herausgebildet hat. Als
unausgereifte Soziologin neigt man temporar infolge
der frisch gewonnenen Erkenntnis zundchst zu so-
ziologistischem Determinismus: Die Gesellschaft ist
schuld, an welchem Ubel auch immer. Das wird aber
bald langweilig, weil jegliches Handeln dann zweck-
los wird. Es bleibt also nichts anderes librig, als die
Augen zu dffnen fiir alle moglichen Dialektiken und
Wechselwirkungen: Das Allgemeine und das Beson-
dere, Struktur und Wandel und nicht zuletzt Moral,
Norm und Devianz als funktionale Voraussetzungen
des Sozialen, zugleich aber auch als Ingredienzen in-
dividueller Entscheidungen.

Und schon ist man mitten drin im néachsten zent-
ralen Erlebnis eines wohl typischen Soziologiestu-
diums: Das beriihmte Milgram-Experiment aus den
1960er-Jahren (obwohl es von einem Psychologen
durchgefiihrt wurde). Kurz das Wichtigste: Die tiber-
wiegende Mehrheit von zufillig ausgewahlten Pro-
bandinnen und Probanden aus allen sozialen Schich-
ten ist in einem gewissermassen als Experiment
getarnten Experiment offenbar bereit, scheinbaren
Versuchspersonen schmerzhafte, ja lebensbedroh-
liche Stromstdsse zu verabreichen auf Anweisung
der Leiter des Versuchs - ohne dussere Notwen-
digkeit, nur in der autoritdren Unterwerfung unter
Versuchsanordnung und Befehlsausgabe. Das inzwi-
schen auch von neuem durchgefiihrte Experiment
belegt nicht nur, wie schnell das Gute im Sinne der
uneigenniitzigen Bereitschaft, sich an interessanter
Forschung zu beteiligen, unter bestimmten Rahmen-
bedingungen (auch soziale Tatsachen im Sinne Durk-
heims) dem B6sen Platz macht, noch bevor die Betei-
ligten sich das richtig vergegenwartigen, geschweige
denn, so etwas wie einen bosen Willen entwickeln.
Das Experiment dient oftmals zur lllustration, wie
etwa Diktaturen und andere autoritdre Strukturen
funktionieren und sich Menschen gefiigig machen.

Die damit verbundene soziologische Einsicht ist eine
doppelte und zugleich eine doppelt ungeklarte Fra-
ge: Nicht nur ist es ebenso erschreckend wie erkla-
rungsbed(irftig, dass die Mehrheit das mitmacht,
sich dem Befehl blind unterwirft; es ist ebenso inte-
ressant, wenn nicht — gerade in Bezug auf die Suche
nach dem «Guten» — sogar interessanter, warum eine
beachtliche Minderheit sich weigert, weiter an den
Experimenten teilzunehmen, sobald den Beteiligten
klar wird, wie menschenverachtend diese sind. Dar-
aus ergibt sich erstens die keineswegs erschopfend zu
beantwortende Frage, was die Widerstandsfahigkeit
gegen derlei Versuchungen zur Unterwerfung seiner
selbst und anderer ermdglicht und starkt, und zwei-
tens, welche Rahmenbedingungen die Auswirkun-
gen minimieren, falls diese Widerstandsfahigkeit sich
nicht entfalten kann. Aus soziologischer Sicht kann
die erste Frage wohl am angemessensten beantwor-
tet werden unter Bezugnahme auf das Konzept der
habituellen Dispositionen, die ein Mensch sich im
Laufe seines Lebens, insbesondere zu dessen Beginn,
aneignet und durch welche die Logik der herrschen-
den gesellschaftlichen Zustinde in ihrem sowohl
einschrankenden als auch erméglichenden Potential
gewissermassen durch Einzelne und deren Entschei-
dungen hindurch ihre Wirkung entfaltet. Das ist dann
zugleich die theoretische Antwort auf die praktische
Frage nach der Wechselwirkung von Determinierung
und freiem Willen. Diese habituelle Disposition, da-
rauf kann bildungspolitisch zumindest im Prinzip



hingewirkt werden, soll in ihrer Entstehung mehr auf
autonomer Entscheidung denn auf autoritiren Re-
flexen basieren. Aber natiirlich: schneller gesagt als
getan. Und die zweite Frage verweist auf die regulie-
rende und ausgleichende Macht der Institutionen im
weitesten Sinne, welche so beschaffen sein miissen,
dass die genannten autoritaren Mechanismen nur
marginal zur Entfaltung kommen kénnen und nicht
konstitutiv werden fir eine Gesellschaft, wie dies in
Diktaturen der Fall ist — was im besten Fall wiederum
entsprechend auf die Entwicklung habitueller Dispo-
sitionen riickwirkt. Bei all dem spielt natiirlich die
Okonomie eine zentrale Rolle. Und trotzdem: Genau
prognostizieren, wer wann was tut, kann auch unter
glinstigen Bedingungen niemand, denn genau das ist
die Voraussetzung, dass eben auch die Manipulier-
barkeit an ihre Grenzen stosst. Und das ist ja wieder-
um nicht schlecht.

Wenn also Philosophen und Theologinnen fragen,
ob denn der Mensch aus soziologischer Sicht gut
oder bdse sei, kommt die Soziologin in Verlegenheit,
zitiert vielleicht Brecht, obwohl dann im konkreten
Fall auch nicht gesagt ist, wann und bei wem denn
welches Fressen vor welcher Moral kommt. Oder sie
beansprucht Adorno als Soziologen, denn er skizziert
einen bemerkenswerten Zusammenhang zwischen
der Materialitdt von Giitern und postulierter mo-
ralischer Gite: «Gut sein und Gut haben fallen von
Anbeginn zusammen. Der Gute ist, der sich selbst
beherrscht als seinen eigenen Besitz: sein autonomes
Wesen ist der materiellen Verfligung nachgebildet.
Nicht sowohl sind daher die Reichen der Unmoral zu
zeihen - der Vorwurf gehort von je zur Armatur po-
litischer Unterdriickung —, als ins Bewusstsein zu he-
ben, dass sie den anderen die Moral darstellen. In ihr
reflektiert sich die Habe. Reichtum als Gutsein ist ein
Element des Kitts der Welt: der zdhe Schein solcher
Identitat verhindert die Konfrontation der Moralide-

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

en mit der Ordnung, in der die Reichen recht haben,
wahrend zugleich andere konkrete Bestimmungen
des Moralischen als die vom Reichtum abgezogenen
nicht konzipiert werden konnten» [Adorno, Theodor
W.: minima moralia, 1994 (1951), S. 245].

Dass Autonomie jenseits von allem falschen Be-
wusstsein nicht nur notwendige Voraussetzung ist,
um Gutes zu tun, sondern auch angewiesen ist auf
eine entsprechende materielle Basis im 6konomi-
schen Sinne, aber auch im Sinne gesellschaftlicher
Anerkennung, zeigt die vom Soziologien Ulrich Oe-
vermann neu formulierte klassische Professionalisie-
rungstheorie: Alle Berufe, die analog zu den klassi-
schen Professionen Krisen stellvertretend fiir andere
bewiltigen, kdnnen dies nur dann auf so sinnvolle
Weise tun, wie es die zugrundeliegende wissen-
schaftliche Basis moglich macht, wenn die institutio-
nellen Rahmenbedingungen dies zulassen, indem
sie die dazu notwendige Autonomie gewahrleisten.
Deswegen ist es verheerend, wenn technokratische
Qualitdtsmanagementsysteme Pfleger, Arztinnen
oder Lehrer daran hindern, ihren Beruf so auszuiiben,
wie es der Sache, um die es geht, angemessen ware
- namlich fallspezifisch, zukunftsoffen und nur sehr
beschrankt standardisierbar. Gerade solche Quali-
tatsmanagementsysteme sind aber wohl die neuen
Formen einer vermeintlichen Weltverbesserungswis-
senschaft — etwas anderer Art allerdings als die, de-
ren Geist die «Buchhandlung fiir Soziologie» durch-
wehte. Oder verbergen sich hinter den scheinbar so
unterschiedlichen Formen der Weltverbesserung am
Ende doch Gemeinsamkeiten? Eine anstandige so-
ziologische Frage, der man nachgehen miisste. Sicher
ist: Gute Soziologie ist weder Anleitung zur Revoluti-
on noch zur Optimierung der Verwaltung. Vielleicht
ist sie diejenige Wissenschaft, bei der auf immer wie-
der (iberraschende Weise klar wird, dass gut gemeint
nicht immer gut ist. =

23



	Was das Gute auch in der Soziologie verloren - und vielleicht auch gefunden hat

