
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: ... und das ist gut so! : Über die Schwierigkeit des Guten in den
Wissenschaften

Autor: Mathwig, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893857

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

und das ist gut so!

Über die Schwierigkeiten des Guten in den Wissenschaften

Frank Mathwig*

1. Gute Rhetorik

«... und das ist gut so!» Der Nachsatz zum Homo-

sexuellen-Outing von Klaus Wowereit ist längst zum
geflügelten Wort geworden. Seither hat diese normative

Bekräftigung von Behauptungen Konjunktur und

bildet das rhetorische Pendant zu der anderen

Zeitgeistparole, dem Titel von Stéphane Hessels Bestseller

«Indignez-vous !» - «Empört Euch!». So diametral

entgegengesetzt die Bekräftigung und die Aufforderung

erscheinen, stimmen sie doch in der suggestiven
Geste überein, dass mit den Äusserungen etwas
Notwendiges, Richtiges oder eben Gutes geschieht. Was

der ehemalige Berliner Bürgermeister - semantisch

inkorrekt aber folgenreich - noch mit einem Nachsatz

bekräftigen musste, versteht sich im Aufruf des

Widerstandskämpfers und UN-Diplomaten von selbst.

Wer sich empört, weiss die Moral und manchmal auch

das Recht auf der eigenen Seite. Dahinter steht der
Gedanke von der «objektivefn] Vorzüglichkeit», bei dem

davon ausgegangen wird, «dass das als besser Bezeichnete

nicht nur faktisch vorgezogen wird [...], sondern

dass es vorziehenswert ist, dass es objektive Gründe

gibt, es vorzuziehen».1 Man kann natürlich eine andere

Wahl treffen, aber dann beruht die Entscheidung
nicht auf «objektiven Gründen». Die «Objektivität»
zeigt sich auch darin, dass beiden Sprachspielen ein

Gegenteil fehlt. Der Nachsatz «... und das ist schlecht

so!» hätte die Funktion einer kritischen Konklusion

zu dem zuvor Gesagten, verhielte sich also zu dem

Vorhergehenden wie ein normatives Urteil und nicht
wie eine Bekräftigung. Entsprechend würde mit der

Aufforderung «Seid besonnen!» an ein Verhalten

appelliert, das in keinem Zusammenhang steht zu der

Qualifikation des Sachverhaltes, auf den reagiert wird.

Bereits an dieser Stelle zeigt sich eine Eigenart des

Themas. Die Begriffe «gut» bzw. «das Gute» können
sehr unterschiedlich verwendet werden. Die

Äusserungen «das ist ein gutes Auto», «Freiheit ist hohes

Gut» oder «X spielt gut Tennis» müssen nicht nur
hinsichtlich ihrer Bedeutung, sondern auch ihrer

grammatischen Konstruktion auseinandergehalten
werden. Im ersten Fall wird der Ausdruck «gut/Gut»
im adjektivischen, im zweiten Fall im substantivischen

und im dritten Fall in einem adverbialen Sinn

gebraucht.2 Allen Beispielen gemeinsam ist, dass der

Ausdruck «gut»/«Gut» dazu dient, eine Sache oder
eine Handlungsweise positiv hervorzuheben. Weil

etwas gut ist, gilt es als empfehlenswert. Dabei ist

das, was ein Auto zu einem guten Auto macht
(worüber bekanntlich sehr verschiedene Vorstellungen
bestehen), zu unterscheiden von dem, was unter
dem Wert der Freiheit verstanden wird oder was eine

gute Tennisspielerin bzw. einen guten Tennisspieler
auszeichnet.

Nach Georg Henry von Wright können verschiedene

Verwendungsarten von «gut» unterschieden werden.

Die Güte resp. Qualität eines Autos lässt sich

instrumentell im Blick auf eine bestimmte Zweckerfüllung

bestimmen. Denkbar wäre auch der Bezug
auf das hedonistisch Gute, beispielsweise das

aufregende Fahrzeugdesign, das positive Empfindungen
hervorruft. Allgemeiner kann das Gute bezogen
werden auf ein Wohlergehen im Sinne eines guten
Gesamtzustandes eines Lebewesens oder auf das mit
einem Gegenstand oder einem Verhalten verbundene

Förderliche. Am häufigsten wird der Ausdruck

«gut» zur Betonung der Nützlichkeit verwendet. William

F. Frankena hat die verschieden Verwendungsweisen

von «gut» in einer Wert-Taxonomie
zusammengestellt, in der er zwischen dem Gebrauchswert

(dem Nutzen für die Realisierung eines gegebenen

Zwecks»), instrumenteilen Wert (dem geeigneten
Mittel); intrinsischen Wert (dem etwas an sich

zukommt); Wert im Bestandteilsinn (weil etwas Teil

einen grösseren Guten ist) und dem Endwert (dem
etwas unter Einbeziehung aller Aspekte, Eigenschaften
und Umstände beigemessen wird) unterscheidet.

1 Ernst Tugendhat, Vorlesungen über Ethik, Frankfurt/M. 1993,51.
2 Vgl. Michael Quante, Einführung in die Allgemeine Ethik, Darmstadt

2003,33-37.

* Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund,
Sulgenauweg 2, 3000 Bern 23.

E-mail: frank.mathwig@sek.ch
http://www.kirchenbund.ch/de/mitarbeiter/prof-dr-theol-frank-mathwig

Frank Mathwig, Dr. theol., ist Beauftragter für Theologie
und Ethik beim Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund
(SEK) und Titularprofessor für Ethik an der Theologischen
Fakultät der Universität Bern. Studium der Evangelischen

Theologie und Philosophie in Marburg, Hamburg und

Bern, Promotion 1999 und Habilitation 2010, Arbeits- und

Forschungsschwerpunkte: Bioethik, Politische Ethik, theologische Ethik,

Ekklesiologie, Mitglied der Nationalen Ethikkommission im Bereich
der Humanmedizin (NEK) und der Eidgenössischen Kommission gegen
Rassismus (EKR).



10

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Wie immer die Ausdrücke «gut/Gut» verwendet
werden, tauchen sie in den üblichen Formen
wissenschaftlicher Kommunikation nicht auf. Ungeachtet
aller Unterschiede zwischen den einzelnen

Fachsprachen und wissenschaftlichen Diskursen besteht

Einigkeit darüber, dass die Äusserung «...und das ist

gut so!» lediglich das Ende der Argumente signalisiert.

So appelliert nur, wem die wissenschaftlich-ar-

gumentative Puste ausgegangen ist. Analoges gilt für
die Aufforderung «Empört Euch!», deren Platz im
wissenschaftlichen Diskurs von der Plausibilität der

Begründung abhängt, die sie begleitet. Und wenn die

Argumente überzeugen würden, bliebe es trotzdem
den einzelnen Diskursteilnehmerinnen und -teilneh-

mern überlassen, ob und wie sie auf ein gemeinsam

geteiltes Negativurteil reagieren. Dass etwas für
jemanden gut ist, mag zutreffen, aber dass es auch für
etwas anderes oder andere gut sein soll, hängt von
der Qualität und Plausibilität der vorgetragenen
Argumente ab. Davon zu unterscheiden ist die andere

Frage, ob es in wissenschaftlichen Diskursen

überhaupt darum geht, was sein soll und nicht vielmehr
darum, was der Fall ist. Natürlich kann wissenschaftliche

Kommunikation - wer kennt das nicht - von
diesen Diskurskonventionen abweichen. Allerdings
wären diese Soll-Ist-Diskrepanzen nichts anderes als

Hinweise auf einen schlechten - im Gegensatz zu

einem guten - Kommunikationsstil.

2. Das ambivalente Verhältnis zwischen den
Wissenschaften und dem Guten

Die Wissenschaften pflegen im Blick auf das Gute
eine lange etablierte Arbeitsteilung. Empirische und
Naturwissenschaften vermeiden diese vage, schwer

zu quantifizierende oder - im Sinne des Nonkogniti-
vismus - nicht wahrheitsfähige Kategorie und
überlassen sie der Theologie, Philosophie und Ethik, die

sich seit ihren Anfängen mit der Frage nach dem Guten

beschäftigen. Zwar kommt keine Wissenschaft

ohne Normierungen, Regeln und Prinzipien aus -
genauer gesagt, sind solche Sets für alle Wissenschaften

konstitutiv -, aber als normative Disziplinen gelten
traditionell nur die drei genannten. Die Ergänzung,
dass es sich dabei um eine traditionelle Einteilung
handelt, ist nötig, denn einerseits taugt das Prädikat

«normativ» nicht für alle philosophischen und
theologischen Teildisziplinen als Abgrenzungskriterium
gegenüber den empirischen und Naturwissenschaften

(zumindest nicht in gleicher Weise). Andererseits

gibt es auch in den klassischen normativen Disziplinen,

etwa der politischen Philosophie und Ethik,

Bestrebungen, entweder das Gute durch andere Meta-

kategorien - prominent «Nutzen», «happiness» oder

«Gerechtigkeit» - oder - wie in der empirischen oder
evidenz-basierten Bioethik - durch quantifizierbare
Referenzgrössen zu ersetzen.

Die Durchlässigkeit der traditionellen Grenzziehungen

gilt auch umgekehrt. Der mit dem Aufkommen
der sogenannten Angewandten Ethik in den 1970er

Jahren einsetzende «Ethikboom» hat alle

Wissenschaftsbereiche erfasst und - mit mehr oder
weniger Gewicht - normative Fragestellungen in den

einzelnen Wissenschaften etabliert. Lange überholt
ist das Bild von der ausschliesslich dem eigenen

Erkenntnisgewinn verpflichteten, selbstgenügsamen
Wissenschaft. Die von Arnold Gehlen bereits in

den 1950er Jahren behauptete «Superstruktur» von
Wissenschaft, Technik und Ökonomie kennzeichnet

die wissenschaftliche Realität zwischen einer auf
Praxisrelevanz ausgerichteten und von Drittmitteln
zunehmend abhängigen Universitätslandschaft und
einem wissenschaftlich effizienten und ökonomisch
lukrativen Ausbau privater Forschungsinstitutionen.

Das Zusammenrücken von Wissenschaft und

Anwendung bedeutet einerseits eine einflussreiche

normative Kontextualisierung und Aufladung von
Wissenschaft und konfrontiert andererseits die
wissenschaftliche Arbeit in der Folge mit einer Fülle

ethischer Fragestellungen. Mit der Ethik kommt - in

welcher Form auch immer - die Frage nach dem Guten

in die Wissenschaften.

Die wissenschaftliche Beschäftigung mit dem Guten

unterliegt starken Schwankungen und hängt ab

von den jeweiligen philosophischen Trends und
Moden. Die an den logischen Positivismus und Ludwig
Wittgenstein anschliessende Philosophie beschäftigte

sich aus metaethischer Perspektive intensiver
mit den Verwendungen des Ausdrucks «gut». In der

praktischen Philosophie und Ethik hängt die Frage
nach dem Guten eng mit Theorien und Konzepten
zusammen, die an die aristotelische Tugendethik an-
schliessen. Diese erlebte als lachende Dritte im Streit
zwischen Déontologie und Utilitarismus, als

Konsequenz aus dem Scheitern der Letztbegründungsversuche

in der Ethik und als kritische Reaktion auf
die Debatten um die Gerechtigkeitstheorie seit den

1980er Jahren eine unerwartete Renaissance. Damit

war die Erkenntnis verbunden, dass die Rede von

«gut» oder dem «Guten» in einer näher zu
bestimmenden Weise mit Vorstellungen von einem guten
Menschen oder guten Leben verbunden ist.

Allerdings führte die Ausdifferenzierung von

sogenannten Angewandten oder Bereichsethiken zu
einer zunehmenden Abkopplung von ethischen

(Anwendungs-) und philosophischen resp.
theologischen (Grundlagen-)Diskursen. Die sukzessive

Auswanderung der Ethik aus ihren traditionellen
Wissenschaftsgebieten - einschliesslich des damit
einhergehenden Wandels des Ethikstudiums (häufig
in Form von Zusatzqualifikationen) - hat die Disziplin

und die ihr korrespondierenden Fachkompeten-



11

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

zen grundlegend verändert. Das Selbstverständnis
dieser Ethiken ist gekennzeichnet durch eine fach-

oder technologiespezifische Problemfokussierung
und eine lösungsorientierte Bearbeitung von Ent-

scheidungs- und Handlungskonflikten. Was dort
unter Ethik firmiert, entspricht nach traditionellem
Verständnis einer Moralpragmatik, die nach den

«besten» Mitteln für vorgegebene Zwecke fragt. Das

pragmatische Interesse zeigt sich nicht nur darin,
dass die ethische Frage nach dem Guten - zumindest

vordergründig - nicht vorkommt.

Dem korrespondiert als zweite Tendenz eine zunehmende

Verrechtlichung ethischer Zusammenhänge.
Die häufig beklagte Überlastung von Gerichten mit
Bagatelldelikten kennzeichnet eine Gesellschaft, der

die gemeinsamen normativen Ressourcen zur
Lösung ihrer Konflikte abhanden zu kommen droht.
In gewisser Weise entspricht dem in der Soziologie

diagnostizierten Verlust sozialer Kohäsion aus
ethischer Sicht das Verschwinden gesellschaftlich
geteilter Vorstellungen des Guten. Die Umstellung der

Konfliktbearbeitung vom Guten auf das Rechte führt
faktisch zur Nivellierung der Frage nach dem Guten.
Dieser Entwicklung gingen anders gelagerte philosophische

Diskussionen voraus. Der zunächst besonders

im deutschsprachigen Raum unter der
Überschrift «Kant oder Hegel» geführten Debatte folgte
im internationalen Kontext eine intensive
Auseinandersetzung zwischen sogenannten Liberalen und
Kommunitaristen um den Vorrang des Gerechten

vor dem Guten oder umgekehrt. In gewisser Weise

schien sich das in den 1970er Jahren wieder erwachte

Interesse am Thema der politischen Gerechtigkeit
auf Kosten der Frage nach dem Guten zu etablieren.

Zumindest die damals einflussreiche Replik des

katholischen Philosophen Alasdair Mclntyre mit dem

programmatischen Titel «After Virtue» legt diesen

Schluss nahe. Allerdings brachte die Kontroverse
fruchtbare Alternativen hervor, wie etwa das sowohl

an Aristoteles als auch an die klassische politische
Ökonomie anschliessende, ursprünglich aus der

Entwicklungspolitik stammende Konzept des capabilities

approach von Martha C. Nussbaum und Amar-

tya Sen zeigt. So wurden zwar Theorien der Gerechtigkeit

ausdrücklich gegen Konzeptionen des Guten

profiliert, aber ebenso explizit letztere als kritische
Instanz gegen erstere etabliert. Die gesellschaftlichen
Verfahren der Konfliktregelung blieben aber davon

weitgehend unberührt. Die durch die Augenbinde
der Justitia symbolisierte Gleichbehandlung vor
Gericht wird im pluralen Rechtsstaat dezidiert auch auf

Vorstellungen des Guten bezogen. Das Gute gehört
in die Sphäre persönlicher Überzeugungen und ist

deshalb - «ohne Ansehung der Person» - irrelevant

für die Urteilsfindung. Die Privatisierung des Guten

bedeutet seine faktische Nivellierung in der
Öffentlichkeit und Rechtssphäre. Behauptet wird damit
nicht das Verschwinden der normativen Einstellungen

zum Guten, sondern ihre Irrelevanz in Recht und
Politik.

Eine überraschende Brisanz erhielt die Kontroverse

um die Selbstverständlichkeit oder Selbstbeschränkung

normativer Überzeugungen in politisch-rechtlichen

Zusammenhängen in den religionspolitischen
Debatten nach 9/11. Unabhängig von Anlass und

Kontext spielten John Rawls, Robert Audi, Charles

Taylor,Jürgen Habermas, Hans Joas unter dem Schlagwort

«Rückkehr der Religion» die politisch-philosophische

Frage nach dem Vorrang des Gerechten
oder Guten an der virulenten Kontroverse über den

Status religiöser Überzeugungen in der Öffentlichkeit

anschaulich durch. Die inzwischen geläufige
Rede von der postsäkularen Gesellschaft lässt bereits

den Weg erahnen, den die Debatte genommen hat:

Religiöse Überzeugungen lassen sich genauso wenig
aus den persönlichen Meinungen und Haltungen
herausdividieren, wie Vorstellungen des Guten aus

der öffentlichen und politischen Kommunikation.

Entsprechend fokussieren die aktuellen Debatten
nicht mehr auf die Möglichkeiten der Subtraktion

religiöser und moralischer Orientierungen aus den

öffentlichen Diskussionen, sondern um deren
konstruktive Integration in die Auseinandersetzungen
pluraler liberaler Gesellschaften. Insofern bilden die

religionspolitischen Diskurse auch eine Art ethischer
Elchtest für die Frage nach dem Ort und der Relevanz

des Guten in der öffentlichen, politisch-rechtlichen

Kommunikation.

Niemand bestreitet die Relevanz des Guten für die

persönliche Lebensführung und die Orientierung
der eigenen Überzeugungen, die in der Ethik als Frage

nach dem Glück oder guten Leben thematisiert
wird. Gegenstand der Diskussionen über das Gute
seien - so die überwiegende Meinung - subjektive
Präferenzen, Wertvorstellungen oder Überzeugungen,

die weder intersubjektiv plausibilisiert, noch

rational und allgemein begründet werden könnten
und deshalb nicht zum Geschäft einer zeitgemässen,
«wissenschaftskonformen» anwendungsorientierten
Ethik gehörten. Gemäss der dazu gehörenden
Masterstory verdanke sich dieser Wandel in der Ethik
«drei für moderne Gesellschaften charakteristischen

Entwicklungen: erstens der Erosion der Verbindlichkeit

traditioneller moralischer Autoritäten, zweitens
der damit im Zusammenhang stehenden Pluralisie-

rung der in einer Gesellschaft geltenden Orientie-

rungs- und Wertsysteme, und drittens den rasanten
wissenschaftlichen und technologischen Entwicklungen,

mit denen regelmässig bislang unbekannte



12

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Handlungsräume entstehen».3 Das Modewort
«Pluralismus» begegnet als eine Art Diskurs-Stopper, der
das, was in die Öffentlichkeit gehört und worüber
öffentlich gestritten werden darf, von dem trennt,
was als individuelle Angelegenheit der Privatsphäre

zugerechnet wird. Der Funktion des Begriffs - eine

Art normatives Achselzucken - liegen freilich selbst

starke Wertungen zugrunde, die zumeist weder

ausgewiesen noch zum Gegenstand kritischer Reflexion

gemacht werden. Das hat zwei Konsequenzen für das

Gute: Erstens wird es als Referenzgrösse subjektiver
«Orientierungs- und Wertsysteme» aus den
ethischen Diskursen eliminiert und zweitens -
systemtheoretisch gesprochen - in die Umwelt der

Kommunikationssysteme und ihrer (normativen)
Leitcodierungen verschoben.

Damit erhält die Frage nach dem Guten eine
eigentümliche Janusköpfigkeit. Vorstellungen des Guten

bewegen sich zwar (in der Regel) ausserhalb der
wissenschaftlichen Sprachspiele, aber mit den Spielerinnen

und Spielern zugleich innerhalb des jeweiligen
Wissenschaftssystems. Verstärkt wird die Ambigui-
tät durch das beherrschende Paradigma der

Anwendungsorientierung. Die Übergänge zwischen den

gesellschaftlichen Teilsystemen - etwa den
Wissenschaften und der Ökonomie oder der Medizin und
der Politik - werden nicht systemimmanent,
sondern im Rahmen normativ aufgeladener Verfahren

resp. Kommunikationsmedien (Macht) bearbeitet.

3. Die vier Säulen moderner Moralphilosophie
Die Problemgeschichte des Guten in der Philosophie

im 20. Jahrhundert begann mit George Edward

Moores Kritik am «naturalistischen Fehlschluss»,4 die

gleichzeitig den Ausgangspunkt für den sehr einflussreichen

sogenannten ethischen Nonkognitivismus
bildete. Die unterschiedlichen, darunter subsumierten

Konzepte stimmen darin überein, dass sie

moralischen Urteilen die Wahrheitsfähigkeit absprechen,

weil mit diesen kein (empirisches) Wissen (über die

Welt) artikuliert würde. «Nonkognitivisten bestreiten,

dass moralische Urteile ausschließlich proposi-
tionalen Gehalt haben. Sie verstehen sie daher nicht
als assertorische und wahrheitswertfähige Urteile.

Moralische Urteile seien kein Ausdruck kognitiver
psychischer Zustände, sondern Ausdruck von
nonkognitiven, konativen Einstellungen wie Emotionen,

3 Michael Zichy, Gut und Praktisch. Angewandte Ethik zwischen

Richtigkeitsanspruch, Anwendbarkeit und Konfliktbewältigung, in:

ders./Herwig Grimm (Hg.), Praxis in der Ethik. Zur Methodenreflexion

in deranwendungsorientierten Moralphilosophie, Berlin 2008,87-116

(87).
4 George Edward Moore, Principia Ethica (1903), Stuttgart 1980;

vgl. dazu Günther Grewendorf/Georg Meggle, Zur Struktur des

metaethischen Diskurses, in: dies. (Hg.), Seminar: Sprache und Ethik.

Zur Entwicklung der Metaethik, Frankfurt/M. 1974,7-31.

Wünschen, Präferenzen, Intentionen, vorschreibenden

Haltungen oder Ausdruck der Akzeptanz.»5 Die

Absage gegenüber Wahrheitsansprüchen mündete
einerseits in einen diffusen Emotivismus und

Subjektivismus und andererseits in den massgeblich von
Richard Hare geprägten (universellen) Präskriptivis-
mus.6 Präskriptive Sätze enthalten im Gegensatz zu

Behauptungssätzen ein Werturteil. Mit ihnen wird
nicht gesagt, wie etwas ist, sondern wie etwas sein

soll. Der elaborierte Nonkognitivismus schützte die

Ethik zwar vor dem Abrutschen in die Beliebigkeit
emotionaler Regungen und subjektiver Überzeugungen,

zog aber gleichzeitig einen tiefen Graben
zwischen wissenschaftlichen Behauptungen, die einer

empirischen Überprüfbarkeit zugänglich sind und
moralischen Urteilen, die sich nicht in dieser Weise

abstützen lassen.

Unabhängig von der Beurteilung der Relevanz des

Nonkognitivismus in der ethischen Theoriediskussion7

lässt sich seine pragmatische differenzfunktionale

Bedeutung in Wissenschaft, Politik und
Gesellschaft nicht bestreiten. Thomas Hoffmann ist in

einer aufschlussreichen Rekonstruktion der Frage

nach der Attraktivität des Nonkognitivismus für
die zeitgenössische Ethik bzw. präziser die aktuellen

Erwartungen an die Ethik nachgegangen. Er arbeitet

vier erkenntnistheoretische Paradigmen in der

modernen Moralphilosophie heraus, die sich der
ethischen Frage nach dem Guten unbequem in den

Weg stellen: der «metaethische Nonkognitivismus»,
«rationale Instrumentalismus», «ethische Subjektivismus»

und «moralische Intersubjektivismus».8 Die

epistemologischen Voraussetzungen gehören auch

zur Grundausstattung wissenschaftsethischer
Diskurse und gelten so selbstverständlich, dass sie kaum

- erst recht nicht im wissenschaftlichen Alltagsgeschäft

- thematisiert werden.

(1) Der bereits genannte Nonkognitivismus steht in

der Tradition von David Humes Treatise of Human
Nature von 1739, der psychologische Urteile - im

Gegensatz zu ethischen oder moralischen Urteilen - als

wissenschaftliche Tatsachen betrachtet. Die Ethik hat

es danach lediglich mit Pro- und Contra-Einstellun-

gen zu tun, «die Ausdruck einer volitiven, konativen,
affektiven oder auch nur appetitiven Regung sind: ei-

5 Tatjana Tarkian, Wahrheit in der Ethik, in: Peter Schaber/Rafael

Hüntelmann (Hg.), Grundlagen der Ethik. Normativität und Objektivität,

Frankfurt/M., London 22003,89-107 (92).
6 Vgl. Richard Hare, Die Sprache der Moral, Frankfurt/M. 1983.
7 So halten etwa Franz von Kutschera, Moralischer Realismus, in: Logos

N.F. 1/1994,241-258 (241) und Thomas Hoffmann, Das Gute, Berlin,

Boston 2014,43 den Nonkognitivismus für die dominierende ethische

Hintergrundtheorie, während diese nach Tarkian, Wahrheit, a.a.O., 92,

lediglich eine Minderheitenposition repräsentiere.
8 Thomas Hoffmann, Das Gute, Berlin, Boston 2014,1.13-36.



13

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

nes Wunsches, einer Vorliebe, eines Verlangens, eines

Begehrens etc.».9 Die Betrachtung von moralischen
und ethischen Urteilen als pro-attitudes bekommt
es allerdings mit zwei bei genauerem Hinsehen
unlösbaren Problemen zu tun. Erstens lässt sich damit
nicht mehr begründen, warum Menschen im Blick

auf solche Pro- und Contra-Einstellungen überhaupt
Kontroversen austragen können (bekanntlich lässt

sich über Geschmack nicht streiten). «Denn die Gutheit

oder Richtigkeit einer Handlung oder auch einer

Absicht oder eines Charakters kann nur dadurch

begründet oder bestritten werden, dass das Wahrsein

eines Urteils über die Gutheit oder Richtigkeit einer

Handlung, einer Absicht oder eines Charakters

begründet oder bestritten wird. <Gutheit> oder
<Richtigkeit) können daher keine vom Wahrheitsanspruch
unabhängige <Geltungsansprüche> sein.»10 Zweitens
handelt es sich bei solchen Haltungen gar nicht um
normative (also moralische oder ethische), sondern

um deskriptive Urteile. «Denn von etwas zu sagen, es

werde von der-und-der Person oder Personengruppe
geschätzt oder empfohlen, ist ein bloss deskriptives
Urteil.»11

(2) Der rationale Instrumentalismus behauptet vier

notwendige formale Bedingungen, die zusammengenommen

ein Urteilen und Handeln als praktisch
rational ausweisen:121. «Kognitive Bedingung»; Die
handelnde Person muss sich einem Zweck als Ziel ihrer

Handlung bewusst sein. 2. «Deliberative Bedingung»:
Eine handelnde Person muss darüber entscheiden,
welche Handlung das beste Mittel zur Erreichung des

Handlungszwecks darstellt. 3. «Motivationale
Bedingung»: Eine handelnde Person muss den Vollzug der

Handlung beabsichtigen können, deren Vollzug
gemäss ihrer Überlegung das beste Mittel zur Realisierung

des gewählten Handlungszwecks darstellt. Und
4. «Exekutive Bedingung»: Eine handelnde Person

muss ihrer Handlungsabsicht entsprechend handeln

können, sofern sie nicht durch äussere Zwänge daran

gehindert wird. Bemerkenswert an diesem Konzept
praktischer Rationalität sind weniger die Bedingungen,

die genannt werden, als die, die unerwähnt bleiben.

Akteursneutralität und Nicht-Subjektivität der

Handlungszwecke - also grundlegende Bedingungen

der Verallgemeinerungsfähigkeit, wie sie im
Anschluss an Kants Kategorischen Imperativ etwa von

Philippa Foot und Christine Korsgaard im Blick auf

die Objektivität des Guten gefordert werden -
tauchen nicht auf. Auch hier wird ein schwerwiegendes
methodisches Problem aufgeworfen: Für die Befol-

9 Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 14.

10 Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 16.

11 Peter Stemmer, Gutsein, in: Zeitschrift für philosophische Forschung

31/1997,65-92(66).
12 Zum Folgenden Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 17f.

gung des Paradigmas instrumenteller Rationalität
kann nicht wiederum instrumentalistisch argumentiert

werden, «als Instrumentalist kann man
überhaupt nur auf die Kategorie des internen Grunds

zurückgreifen. Externe Gründe als solche erscheinen

aus instrumentalistischer Sicht nämlich als praktisch
vollkommen redundant, da sie mit Blick auf die Erste

Person des Akteurs weder motivierend noch

rechtfertigend sein können.»13

(3) Damit wäre bereits ein weiteres Merkmal moderner

Moralphilosophie, der ethische Subjektivismus,

angesprochen. Er spielt im ethischen Alltagsverständnis

liberaler Gesellschaften eine überragende
Rolle, wie die zentrale Bedeutung der Forderung
nach Selbstbestimmung verdeutlicht. Hinter dem

Respekt gegenüber der individuellen Willensäusse-

rung und dem Anrecht darauf, die Ziele und Zwecke

des eigenen Urteilens und Handelns unabhängig von
dem Einfluss Dritter selbst bestimmen zu können,
steht die Vorstellung, dass für eine Person gut ist, was
die Ziele befördert, die sie anstrebt und erreichen
will.14 Intuitiv spricht für diese Position, dass sie die

einzelne Person vor willkürlichen Übergriffen Dritter
in ihrem Entscheiden und Handeln schützt. Damit
sind zugleich gravierende Verkürzungen und
Kontraintuitionen verbunden. Denn der ethische
Subjektivismus unterstellt, dass dasjenige, was eine Person

will, intendiert oder absichtlich tut, dem entspricht,
was diese Person praktisch als gut vorstellt. Der ethische

Subjektivismus teilt eine Grundannahme des

Präferenzutilitarismus, den der Ökonom Amartya
Sen bereits in den 1970er Jahren als Banalisierung des

ethischen Subjekts kritisiert hat.15 Ihr gemeinsamer
methodischer Irrtum besteht darin, von der
konkreten (Präferenz-)Wcj/i/ einer Person auf das von ihr

angestrebte Wohl (im Sinne eines übergeordneten
Guten) zu schliessen. Der subjektivistische Reduktionismus

führt zu drei ethisch inakzeptablen
Konsequenzen: Erstens wird unverständlich, wie überhaupt
aus Gründen über die Vorzugswürdigkeit oder
Verwerflichkeit von Entscheidungen und Handlungen
gestritten werden kann. Zweitens wird damit jede
Vorstellung von der ethischen Qualität einer Absicht
oder Handlung und dem Habitus oder Charakter
einer Person obsolet. Und drittens übergeht der ethi-

13 Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 20.
14 Der moralische Begriff der Selbstbestimmung ist nicht-wie

regelmässig unterstellt wird - vom Autonomiebegriff Kants abgeleitet
(dem es nicht um subjektive Volitionen, sondern um die dem
Urteilen und Handeln zugrundeliegenden Prinzipien der autonomen
Person ging), sondern das Produkt eines subjektivistischen ethischen
Relativismus.

15 Vgl. Amartya Sen, Rational Fools. A Critique of the Behavioural
Foundations of Economic Theory, in: Philosophy and Public Affairs 6/1977,

317-344 (dt. in: Stephan Gosepath (Hg.), Motive, Gründe, Zwecke.

Theorien praktischer Rationalität, Frankfurt/M. 1999,76-102).



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

sehe Subjektivismus die zentrale ethische Frage der

Moderne, nach welchen Grundsätzen und Regeln die

konkurrierenden und konfluierenden persönlichen
Freiheiten von autonomen Subjekten in der Gesellschaft

Geltung beanspruchen können.

(4) Auf den letzten Punkt reagiert der moralische

Intersubjektivismus. Er zielt auf den Nachweis, dass

es für jede Person rational (im Sinne des instrumen-
tellen Rationalismus) ist, sich mit jeder anderen Person

auf gemeinsame Regeln des Zusammenlebens

zu einigen. John Rawls hat diese Herausforderung in

seinem bekannten entscheidungstheoretischen
Gedankenspiel vom Urzustand (original position) unter
dem Schleier des Nichtwissens (veil of ignorance)
aufgegriffen. Bei der Abstimmung über eine zukünftige
Gesellschaftsordnung, bei der die Stimmberechtigten

nicht wissen, weiche Position sie dort einnehmen
und welchen sozialen Status sie darin haben werden,
werden sie vor dem Hintergrund dieser abstrakten
Gleichheit eine unparteiliche Entscheidung treffen.
«An die Stelle einer übergeordneten Autorität (wie

etwa Gott), auf die Bezug genommen wird, um dem

je subjektiv Guten der Individuen eine reichhaltige
Konzeption des objektiv Guten gegenüberzustellen
und so eine allgemein verbindliche Moral zu begründen,

tritt eine formale Konzeption des Richtigen, das

auf der konsensuellen Einigung der Individuen
beruht. Das Gute spielt nur insofern eine Rolle bei der

Begründung der Moral, als es ganz im je Subjektiven
der Individuen belassen wird, die sich, im Bewusst-

sein der Subjektivität und der damit einhergehenden
Relativität ihrer Vorstellung vom guten Leben,

einvernehmlich auf eine formale Konzeption des

Richtigen einigen».16 In der Variante des demokratischen

Mehrheitsprinzips stellt die Ersetzung der Frage

nach dem Guten durch ein formales Verfahren zur
konsensualen Ermittlung normativer Geltung eine

alltägliche und vertraute Prozedur dar. Allerdings
würde niemand ernsthaft behaupten, dass Wahl-

und Abstimmungsentscheidungen die Gutheit des

Ergebnisses garantieren. Mehrheitsentscheidungen
generieren lediglich arithmetische Verhältnisse und
keine in irgendeiner Weise normativ als richtig oder

gut qualifizierte Resultate. Richtig- bzw. Gut-Sein

meint etwas völlig anderes als ein Für-richtig- resp.

Für-gut-Halten - unabhängig von der Mehr- oder

Minderheit, die die fraglichen Ansichten teilt.

4. Das Gute als Handlungsgrund
Die vier Säulen der modernen Moralphilosophie
präsentieren methodische, erkenntnistheoretische
und ontologische Grundannahmen ethischer
Diskussionen in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft.

16 Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 28.

Sie erwachsen dem «philosophischen Bedürfnis, die

Moral in der amoralischen Ordnung einer von den

Naturwissenschaften entzauberten Welt zu verorten»17

und werfen eine Reihe weitreichender
methodisch-konzeptioneller Probleme auf, die aus der

Anwendungsperspektive kaum in den Blick kommen.

Das Ausblenden der Prämissen ist weniger
einer akademischen Unaufmerksamkeit, als einer

systemischen Betriebsblindheit geschuldet, die im

Kern der Two-Cultures-Theorie von Charles Percy
Snow aus den 1960er Jahren folgt. Allerdings hat sich

die ursprüngliche Dichotomie zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften verschoben zu derjenigen
zwischen Wissenschaftssystem(en) und alltäglicher
Lebenswelt - mit einer paradox anmutenden

Konsequenz: «Unsere moralischen Vorstellungen sind

zutiefst von der Idee geprägt, dass es eine uns
vorgegebene, moralische Ordnung gibt. [...] Dennoch ist es

so, dass wir keine Gründe haben, die Existenz objektiver

Werte und Normen anzunehmen.»18

Die pointierte Konfrontation erklärt die in

politisch-philosophischen und wissenschaftlichen
Kontexten vertraute Forderung nach moralischer

Zurückhaltung oder dem Verzicht auf persönliche
Überzeugungen und Werthaltungen. Zurückhaltung
oder Verzicht können nur gegenüber etwas
Vorhandenem geübt werden (Nicht-Vorhandenes kann

nicht zurückgehalten und auf Nicht-Gewolltes oder
Unerwünschtes muss nicht verzichtet werden), das

aus (plausiblen) Gründen (oder qua Verbot) nicht
ins Spiel oder zum Zug kommen darf. Genau an

dieser Stelle sticht die Pluralismus-Karte mit ihren

drei Unterstellungen: 1. Es gibt eine unübersehbare
Fülle subjektiver Meinungen, Überzeugungen und

Werthaltungen. 2. Diese stehen in einem unlösbaren

Konflikt zueinander. Und 3. Solche Normen- und
Wertkonflikte müssen gelöst oder ausgeschlossen
werden, um vernünftige Entscheidungen bzw. Ergebnisse

zu ermöglichen. Die drei Prämissen sind

diskussionsbedürftig und vermutlich alle falsch. Interessanter

ist in unserem Zusammenhang die Frage, worauf
die Verzichts- und die Zurückhaltungsforderungen
eigentlich bezogen werden. Dazu ein vertrautes
Beispiel aus der bioethischen Diskussion.

Die vier bioethischen Prinzipien von Beauchamp
und Childress - «respect for autonomy», «beneficence»,

«nonmaleficence» und «justice» - gehören zum
Standardwerkzeug der internationalen Medizin- und
Bioethik.19 Bezeichnenderweise wird auch hier auf

17 Hoffmann, Das Gute, a.a.O., 59.

18 Peter Stemmer, Handeln zugunsten anderer. Eine moralphilosophische

Untersuchung, Berlin, New York 2000,253f.
19 Tom L. Beauchamp/James F. Childress, Principles of Biomedical

Ethics, Oxford 72013.



15

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Massstäbe des Guten verzichtet. Entsprechend
betonen die beiden Autoren den Status der Prinzipien
als gleichgewichtige middle axioms, d.h. als

begründungsbedürftige und -offene Handlungsregeln, die

an einem übergeordneten Ziel oder Gut(en) orientiert

sind. In der Regel werden diese Prinzipien
jedoch - gegen die ausdrückliche Absicht ihrer Urheber

- erstens lexikalisch (mit der Autonomie an der

Spitze) und zweitens als oberste oder letzte Prinzipien

aufgefasst und angewendet. Pragmatisch
ausgeblendet werden damit die Konflikte, die sich bei

ihrer Anwendung zwischen den einzelnen Prinzipien
ergeben können und die in das Prinzipien-Quartett
als Reflexionszumutung konstitutiv eingebaut sind.
Ein instruktives Beispiel für einen solchen ethischen

Orientierungs- und Reflexionsbedarf liefert die

Suizidhilfediskussion, in der sich Befürworterinnen wie

Gegner - jeweils mit nachvollziehbaren Argumenten

- auf das Autonomieprinzip berufen. Die daraus
resultierende Pattsituation ist aus rechtlicher Sicht
unerheblich - «Kein Dritter kann mich zum Weiterleben

verpflichten, wenn ich sterben möchte, und kein

Dritter hat ein Recht, mich zu töten, wenn ich am
Leben bleiben möchte.»20 Wenn sich die Gesetzgeberin

und der Gesetzgeber entspannt im Stuhl zurücklehnen,

geht die ethische Diskussion erst richtig los,

etwa über die Gründe für den Wunsch, am Leben zu
bleiben oder sterben zu wollen. Natürlich stellt sich

diese Frage zunächst für die betroffene Person selbst.

Aber die Meinung, damit sei bereits alles entschieden,

ist ein Irrtum, jedenfalls solange der übergeordnete

Wert des Lebensschutzes untrennbar mit dem

Selbstverständnis der Gesellschaft verbunden ist.

Zugespitzt auf die Frage nach dem Guten: Die
persönliche Entscheidungsfreiheit über Leben und Tod

setzt einen gesellschaftlichen Konsens darüber voraus,

dass das menschliche Leben prinzipiell und

unbedingt geschützt werden muss. Denn nur unter dieser

normativen Prämisse bleibt der individuelle
Gegenentscheid eine alternative und damit freie Wahl.

Sollte die Gesellschaft als Ganze den Sterbewunsch
in einer bestimmten Lebenslage oder ab einem
bestimmten Alter gleich hoch oder höher gewichten als

den Lebensschutz, würde nicht nur der individuelle

20 Hans Saner, Gibt es eine Freiheit zum Tode?, in: Hans-Balz Peter/

Pascal Mösli (Hg.), Suizid...? Aus dem Schatten eines Tabus, Zürich

2003,57-62 (61).

Gegenentscheid, weiterleben zu wollen, zum
unerfüllbaren Wunsch, sondern die Entscheidungsfreiheit

überhaupt kassiert. Es ist eine Sache, sich gegen
das Gut des Lebens(schutzes) zu entscheiden (und
diese Freiheit ist selbst ein Gut, das verteidigt werden

muss). Es ist eine ganz andere Sache dieses Gut selbst

(als gesellschaftliches Fundament) in Frage zu stellen.

Verbreitet ist die Auffassung, dass die Wissenschaften

der alltäglichen Praxis weit voraus sind. Auch
ethische Theoriedebatten decken sich häufig nicht
mit den lebensweltlichen normativen Überzeugungen

und den Meinungen über ihr Zustandekommen.
Welche Seite dabei einen Erkenntnisvorteil hat, ist

klärungsbedürftig. Manche Debatten in der Ethik
erinnern an Bertolt Brechts bekannte Geschichte

von Herrn Keuner: «Einer fragte Herrn K., ob es

einen Gott gäbe. Herr K. sagte: <lch rate dir, nachzudenken,

ob dein Verhalten je nach der Antwort auf
diese Frage sich ändern würde. Würde es sich nicht
ändern, dann könnten wir die Frage fallenlassen.

Würde es sich ändern, dann kann ich dir wenigstens
noch so behilflich sein, dass ich dir sage, du hast dich
schon entschieden: Du brauchst einen Gott.>»21 Der

Ratschlag klingt unter Umständen bescheidener, als

er ist. Hinsichtlich der Frage nach dem Guten lässt

sich festhalten: «Wenn man den Glauben an objektive

Werte aufgibt, bestreitet man erstens, dass es

objektive Gründe zum Handeln gibt, und weist auch

zweitens die Überzeugung zurück, dass moralische

Forderungen durch objektive Gründe gerechtfertigt
werden können. Damit verändert man den Inhalt
der Moral, die in der Folge nicht bloss auf eine
möglicherweise durchaus akzeptable Minimalmoral,
sondern auf eine Art Mikromoral zusammenschrumpft.
Würde sich diese Mikromoral im Alltagsbewusstsein
durchsetzen, würde sich unser Zusammenleben in

einer Weise verändern, die niemand als wünschenswert

ansehen kann. Eben darin besteht die Verwerflichkeit

der These von der Nicht-Existenz objektiver
Werte.»22 Diese Einsicht gilt umso mehr für die ethische

Reflexion in den Wissenschaften, deren Anwendungen

den Alltag viel folgenreicher prägen, als es

eine Alltagsmoral zu leisten vermag.«

21 Bertolt Brecht, Geschichten von Herrn Keuner, Frankfurt/M. 1971,20.
22 Peter Schaber, Die andere Moral des ethischen Subjektivisten, in:

ders./Hüntelmann (Hg.), Grundlagen, a.a.O., 9-24 (24).


	... und das ist gut so! : Über die Schwierigkeit des Guten in den Wissenschaften

