Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: ... und das ist gut so! : Uber die Schwierigkeit des Guten in den
Wissenschaften

Autor: Mathwig, Frank

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893857

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893857
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

... und das ist gut so!

9

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Uber die Schwierigkeiten des Guten in den Wissenschaften

Frank Mathwig*

1. Gute Rhetorik

«... und das ist gut so!» Der Nachsatz zum Homo-
sexuellen-Outing von Klaus Wowereit ist langst zum
geflligelten Wort geworden. Seither hat diese norma-
tive Bekréftigung von Behauptungen Konjunktur und
bildet das rhetorische Pendant zu der anderen Zeit-
geistparole, dem Titel von Stéphane Hessels Bestsel-
ler «Indignez-vous !» — «Emport Euch!». So diametral
entgegengesetzt die Bekriftigung und die Aufforde-
rung erscheinen, stimmen sie doch in der suggestiven
Geste Uiberein, dass mit den Ausserungen etwas Not-
wendiges, Richtiges oder eben Gutes geschieht. Was
der ehemalige Berliner Biirgermeister — semantisch
inkorrekt aber folgenreich — noch mit einem Nachsatz
bekraftigen musste, versteht sich im Aufruf des Wi-
derstandskampfers und UN-Diplomaten von selbst.
Wer sich emport, weiss die Moral und manchmal auch
das Recht auf der eigenen Seite. Dahinter steht der Ge-
danke von der «objektive[n] Vorziiglichkeit», bei dem
davon ausgegangen wird, «dass das als besser Bezeich-
nete nicht nur faktisch vorgezogen wird [...], sondern
dass es vorziehenswert ist, dass es objektive Griinde
gibt, es vorzuziehen».! Man kann natlirlich eine ande-
re Wahl treffen, aber dann beruht die Entscheidung
nicht auf «objektiven Griinden». Die «Objektivitt»
zeigt sich auch darin, dass beiden Sprachspielen ein
Gegenteil fehlt. Der Nachsatz «... und das ist schlecht
so!» hatte die Funktion einer kritischen Konklusion
zu dem zuvor Gesagten, verhielte sich also zu dem
Vorhergehenden wie ein normatives Urteil und nicht
wie eine Bekraftigung. Entsprechend wiirde mit der
Aufforderung «Seid besonnen!» an ein Verhalten ap-
pelliert, das in keinem Zusammenhang steht zu der
Qualifikation des Sachverhaltes, auf den reagiert wird.

Bereits an dieser Stelle zeigt sich eine Eigenart des
Themas. Die Begriffe «gut» bzw. «das Gute» kdnnen
sehr unterschiedlich verwendet werden. Die Ausse-
rungen «das ist ein gutes Auton, «Freiheit ist hohes
Gut» oder «X spielt gut Tennis» miissen nicht nur
hinsichtlich ihrer Bedeutung, sondern auch ihrer
grammatischen Konstruktion auseinandergehalten
werden. Im ersten Fall wird der Ausdruck «gut/Gut»
im adjektivischen, im zweiten Fall im substantivi-
schen und im dritten Fall in einem adverbialen Sinn
gebraucht.2 Allen Beispielen gemeinsam ist, dass der

1 Ernst Tugendhat, Vorlesungen {iber Ethik, Frankfurt/M. 1993, 51.
2 Vgl. Michael Quante, Einfithrung in die Allgemeine Ethik, Darmstadt
2003, 33-37.

Ausdruck «gut»/«Gut» dazu dient, eine Sache oder

‘eine Handlungsweise positiv hervorzuheben. Weil

etwas gut ist, gilt es als empfehlenswert. Dabei ist
das, was ein Auto zu einem guten Auto macht (wo-
riiber bekanntlich sehr verschiedene Vorstellungen
bestehen), zu unterscheiden von dem, was unter
dem Wert der Freiheit verstanden wird oder was eine
gute Tennisspielerin bzw. einen guten Tennisspieler
auszeichnet.

Nach Georg Henry von Wright kénnen verschiedene
Verwendungsarten von «gut» unterschieden wer-
den. Die Giite resp. Qualitdt eines Autos ldsst sich
instrumentell im Blick auf eine bestimmte Zwecker-
flillung bestimmen. Denkbar wire auch der Bezug
auf das hedonistisch Gute, beispielsweise das aufre-
gende Fahrzeugdesign, das positive Empfindungen
hervorruft. Allgemeiner kann das Gute bezogen
werden auf ein Wohlergehen im Sinne eines guten
Gesamtzustandes eines Lebewesens oder auf das mit
einem Gegenstand oder einem Verhalten verbun-
dene Forderliche. Am haufigsten wird der Ausdruck
«gut» zur Betonung der Niitzlichkeit verwendet. Wil-
liam F. Frankena hat die verschieden Verwendungs-
weisen von «gut» in einer Wert-Taxonomie zusam-
mengestellt, in der er zwischen dem Gebrauchswert
(dem Nutzen fiir die Realisierung eines gegebenen
Zwecks»), instrumentellen Wert (dem geeigneten
Mittel); intrinsischen Wert (dem etwas an sich zu-
kommt); Wert im Bestandteilsinn (weil etwas Teil ei-
nen grosseren Guten ist) und dem Endwert (dem et-
was unter Einbeziehung aller Aspekte, Eigenschaften
und Umstédnde beigemessen wird) unterscheidet.

* Schweizerischer Evangelischer Kirchenbund,
Sulgenauweg 2, 3000 Bern 23.

E-mail: frank.mathwig@sek.ch

http://www.kirchenbund.ch/de/mitarbeiter/prof-dr-theol-frank-mathwig

| Frank Mathwig, Dr. theol,, ist Beauftragter fir Theologie
. und Ethik beim Schweizerischen Evangelischen Kirchenbund

(SEK) und Titularprofessor fiir Ethik an der Theologischen
Fakultat der Universitat Bern. Studium der Evangelischen
Theologie und Philosophie in Marburg, Hamburg und
Bern, Promotion 1999 und Habilitation 2010, Arbeits- und

Forschungsschwerpunkte: Bioethik, Politische Ethik, theologische Ethik,
Ekklesiologie, Mitglied der Nationalen Ethikkommission im Bereich

der Humanmedizin (NEK) und der Eidgendssischen Kommission gegen
Rassismus (EKR).



10

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Wie immer die Ausdriicke «gut/Gut» verwendet

~ werden, tauchen sie in den {iblichen Formen wissen-

schaftlicher Kommunikation nicht auf. Ungeachtet
aller Unterschiede zwischen den einzelnen Fach-
sprachen und wissenschaftlichen Diskursen besteht
Einigkeit dariiber, dass die Ausserung «...und das ist
gut so!» lediglich das Ende der Argumente signali-
siert. So appelliert nur, wem die wissenschaftlich-ar-
gumentative Puste ausgegangen ist. Analoges gilt fiir
die Aufforderung «Emport Euch!», deren Platz im
wissenschaftlichen Diskurs von der Plausibilitat der
Begriindung abhingt, die sie begleitet. Und wenn die
Argumente {iberzeugen wiirden, bliebe es trotzdem
den einzelnen Diskursteilnehmerinnen und -teilneh-
mern (iberlassen, ob und wie sie auf ein gemeinsam
geteiltes Negativurteil reagieren. Dass etwas fiir je-
manden gut ist, mag zutreffen, aber dass es auch fiir
etwas anderes oder andere gut sein soll, hdngt von
der Qualitat und Plausibilitat der vorgetragenen Ar-
gumente ab. Davon zu unterscheiden ist die andere
Frage, ob es in wissenschaftlichen Diskursen tber-
haupt darum geht, was sein soll und nicht vielmehr
darum, was der Fall ist. Natrlich kann wissenschaft-
liche Kommunikation — wer kennt das nicht - von
diesen Diskurskonventionen abweichen. Allerdings
waren diese Soll-Ist-Diskrepanzen nichts anderes als
Hinweise auf einen schlechten — im Gegensatz zu ei-
nem guten — Kommunikationsstil.

2. Das ambivalente Verhdltnis zwischen den
Wissenschaften und dem Guten

Die Wissenschaften pflegen im Blick auf das Gute
eine lange etablierte Arbeitsteilung. Empirische und
Naturwissenschaften vermeiden diese vage, schwer
zu quantifizierende oder — im Sinne des Nonkogniti-
vismus — nicht wahrheitsfahige Kategorie und tiber-
lassen sie der Theologie, Philosophie und Ethik, die
sich seit ihren Anfangen mit der Frage nach dem Gu-
ten beschiftigen. Zwar kommt keine Wissenschaft
ohne Normierungen, Regeln und Prinzipien aus — ge-
nauer gesagt, sind solche Sets fiir alle Wissenschaften
konstitutiv —, aber als normative Disziplinen gelten
traditionell nur die drei genannten. Die Ergdnzung,
dass es sich dabei um eine traditionelle Einteilung
handelt, ist notig, denn einerseits taugt das Pradikat
«normativ» nicht fiir alle philosophischen und theo-
logischen Teildisziplinen als Abgrenzungskriterium
gegeniiber den empirischen und Naturwissenschaf-
ten (zumindest nicht in gleicher Weise). Andererseits
gibt es auch in den klassischen normativen Diszipli-
nen, etwa der politischen Philosophie und Ethik, Be-
strebungen, entweder das Gute durch andere Meta-
kategorien — prominent «Nutzeny, <happiness» oder
«Gerechtigkeit» — oder — wie in der empirischen oder
evidenz-basierten Bioethik — durch quantifizierbare
Referenzgrdssen zu ersetzen.

Die Durchlassigkeit der traditionellen Grenzziehun-
gen gilt auch umgekehrt. Der mit dem Aufkommen
der sogenannten Angewandten Ethik in den 1970er
Jahren einsetzende «Ethikboom» hat alle Wissen-
schaftsbereiche erfasst und - mit mehr oder we-
niger Gewicht — normative Fragestellungen in den
einzelnen Wissenschaften etabliert. Lange {iberholt
ist das Bild von der ausschliesslich dem eigenen Er-
kenntnisgewinn verpflichteten, selbstgeniligsamen
Wissenschaft. Die von Arnold Gehlen bereits in
den 1950er Jahren behauptete «Superstruktur» von
Wissenschaft, Technik und Okonomie kennzeich-
net die wissenschaftliche Realitdt zwischen einer auf
Praxisrelevanz ausgerichteten und von Drittmitteln
zunehmend abhéngigen Universitdtslandschaft und
einem wissenschaftlich effizienten und 6konomisch
lukrativen Ausbau privater Forschungsinstitutio-
nen. Das Zusammenriicken von Wissenschaft und
Anwendung bedeutet einerseits eine einflussreiche
normative Kontextualisierung und Aufladung von
Wissenschaft und konfrontiert andererseits die wis-
senschaftliche Arbeit in der Folge mit einer Fille
ethischer Fragestellungen. Mit der Ethik kommt - in
welcher Form auch immer - die Frage nach dem Gu-
ten in die Wissenschaften.

Die wissenschaftliche Beschaftigung mit dem Gu-
ten unterliegt starken Schwankungen und héngt ab
von den jeweiligen philosophischen Trends und Mo-
den. Die an den logischen Positivismus und Ludwig
Wittgenstein anschliessende Philosophie beschif-
tigte sich aus metaethischer Perspektive intensiver
mit den Verwendungen des Ausdrucks «gut». In der
praktischen Philosophie und Ethik hangt die Frage
nach dem Guten eng mit Theorien und Konzepten
zusammen, die an die aristotelische Tugendethik an-
schliessen. Diese erlebte als lachende Dritte im Streit
zwischen Deontologie und Utilitarismus, als Kon-
sequenz aus dem Scheitern der Letztbegriindungs-
versuche in der Ethik und als kritische Reaktion auf
die Debatten um die Gerechtigkeitstheorie seit den
1980er Jahren eine unerwartete Renaissance. Damit
war die Erkenntnis verbunden, dass die Rede von
«gut» oder dem «Guten» in einer naher zu bestim-
menden Weise mit Vorstellungen von einem guten
Menschen oder guten Leben verbunden ist.

Allerdings fiihrte die Ausdifferenzierung von so-
genannten Angewandten oder Bereichsethiken zu
einer zunehmenden Abkopplung von ethischen
(Anwendungs-) und philosophischen resp. theo-
logischen (Grundlagen-)Diskursen. Die sukzessive
Auswanderung der Ethik aus ihren traditionellen
Wissenschaftsgebieten - einschliesslich des damit
einhergehenden Wandels des Ethikstudiums (haufig
in Form von Zusatzqualifikationen) — hat die Diszip-
lin und die ihr korrespondierenden Fachkompeten-



zen grundlegend verdndert. Das Selbstverstandnis
dieser Ethiken ist gekennzeichnet durch eine fach-
oder technologiespezifische Problemfokussierung
und eine losungsorientierte Bearbeitung von Ent-
scheidungs- und Handlungskonflikten. Was dort
unter Ethik firmiert, entspricht nach traditionellem
Verstiandnis einer Moralpragmatik, die nach den
«besten» Mitteln fiir vorgegebene Zwecke fragt. Das
pragmatische Interesse zeigt sich nicht nur darin,
dass die ethische Frage nach dem Guten - zumindest
vordergriindig - nicht vorkommt.

Dem korrespondiert als zweite Tendenz eine zuneh-
mende Verrechtlichung ethischer Zusammenhange.
Die hiufig beklagte Uberlastung von Gerichten mit
Bagatelldelikten kennzeichnet eine Gesellschaft, der
die gemeinsamen normativen Ressourcen zur Lo-
sung ihrer Konflikte abhanden zu kommen droht.
In gewisser Weise entspricht dem in der Soziologie
diagnostizierten Verlust sozialer Kohasion aus ethi-
scher Sicht das Verschwinden gesellschaftlich ge-
teilter Vorstellungen des Guten. Die Umstellung der
Konfliktbearbeitung vom Guten auf das Rechte fiihrt
faktisch zur Nivellierung der Frage nach dem Guten.
Dieser Entwicklung gingen anders gelagerte philoso-
phische Diskussionen voraus. Der zundchst beson-
ders im deutschsprachigen Raum unter der Uber-
schrift «Kant oder Hegel» gefiihrten Debatte folgte
im internationalen Kontext eine intensive Ausein-
andersetzung zwischen sogenannten Liberalen und
Kommunitaristen um den Vorrang des Gerechten
vor dem Guten oder umgekehrt. In gewisser Weise
schien sich das in den 1970er Jahren wieder erwach-
te Interesse am Thema der politischen Gerechtigkeit
auf Kosten der Frage nach dem Guten zu etablieren.
Zumindest die damals einflussreiche Replik des ka-
tholischen Philosophen Alasdair McIntyre mit dem
programmatischen Titel «After Virtue» legt diesen
Schluss nahe. Allerdings brachte die Kontroverse
fruchtbare Alternativen hervor, wie etwa das sowohl
an Aristoteles als auch an die klassische politische
Okonomie anschliessende, urspriinglich aus der Ent-
wicklungspolitik stammende Konzept des capabili-
ties approach von Martha C. Nussbaum und Amar-
tya Sen zeigt. So wurden zwar Theorien der Gerech-
tigkeit ausdriicklich gegen Konzeptionen des Guten
profiliert, aber ebenso explizit letztere als kritische
Instanz gegen erstere etabliert. Die gesellschaftlichen
Verfahren der Konfliktregelung blieben aber davon
weitgehend unberiihrt. Die durch die Augenbinde
der Justitia symbolisierte Gleichbehandlung vor Ge-
richt wird im pluralen Rechtsstaat dezidiert auch auf
Vorstellungen des Guten bezogen. Das Gute gehort
in die Sphére persénlicher Uberzeugungen und ist
deshalb — «ohne Ansehung der Person» — irrelevant
fiir die Urteilsfindung. Die Privatisierung des Guten

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

bedeutet seine faktische Nivellierung in der Offent-
lichkeit und Rechtssphére. Behauptet wird damit
nicht das Verschwinden der normativen Einstellun-
gen zum Guten, sondern ihre Irrelevanz in Recht und
Politik.

Eine Uberraschende Brisanz erhielt die Kontroverse

um die Selbstverstandlichkeit oder Selbstbeschran-
kung normativer Uberzeugungen in politisch-recht-
lichen Zusammenhéngen in den religionspolitischen
Debatten nach 9/11. Unabhdngig von Anlass und
Kontext spielten John Rawls, Robert Audi, Charles
Taylor, Jiirgen Habermas, Hans Joas unter dem Schlag-
wort «Rlckkehr der Religion» die politisch-philo-
sophische Frage nach dem Vorrang des Gerechten
oder Guten an der virulenten Kontroverse iiber den
Status religidser Uberzeugungen in der Offentlich-
keit anschaulich durch. Die inzwischen geldufige
Rede von der postsakularen Gesellschaft lasst bereits
den Weg erahnen, den die Debatte genommen hat:
Religiése Uberzeugungen lassen sich genauso wenig
aus den personlichen Meinungen und Haltungen
herausdividieren, wie Vorstellungen des Guten aus
der offentlichen und politischen Kommunikation.
Entsprechend fokussieren die aktuellen Debatten
nicht mehr auf die Mdglichkeiten der Subtraktion
religioser und moralischer Orientierungen aus den
offentlichen Diskussionen, sondern um deren kon-
struktive Integration in die Auseinandersetzungen
pluraler liberaler Gesellschaften. Insofern bilden die
religionspolitischen Diskurse auch eine Art ethischer
Elchtest fiir die Frage nach dem Ort und der Rele-
vanz des Guten in der 6ffentlichen, politisch-rechtli-
chen Kommunikation.

Niemand bestreitet die Relevanz des Guten fiir die
personliche Lebensfiihrung und die Orientierung
der eigenen Uberzeugungen, die in der Ethik als Fra-
ge nach dem Gliick oder guten Leben thematisiert
wird. Gegenstand der Diskussionen {ber das Gute
seien — so die liberwiegende Meinung — subjektive
Priferenzen, Wertvorstellungen oder Uberzeugun-
gen, die weder intersubjektiv plausibilisiert, noch
rational und allgemein begriindet werden kdnnten
und deshalb nicht zum Geschaft einer zeitgemdssen,
«wissenschaftskonformen» anwendungsorientierten
Ethik gehorten. Gemdss der dazu gehdrenden Mas-
terstory verdanke sich dieser Wandel in der Ethik
«drei fir moderne Gesellschaften charakteristischen
Entwicklungen: erstens der Erosion der Verbindlich-
keit traditioneller moralischer Autoritédten, zweitens
der damit im Zusammenhang stehenden Pluralisie-
rung der in einer Gesellschaft geltenden Orientie-
rungs- und Wertsysteme, und drittens den rasanten
wissenschaftlichen und technologischen Entwick-
lungen, mit denen regelmissig bislang unbekannte

11



12

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Handlungsraume entstehen».> Das Modewort «Plu-
ralismus» begegnet als eine Art Diskurs-Stopper, der
das, was in die Offentlichkeit gehért und woriiber
offentlich gestritten werden darf, von dem trennt,
was als individuelle Angelegenheit der Privatsphare
zugerechnet wird. Der Funktion des Begriffs — eine
Art normatives Achselzucken - liegen freilich selbst
starke Wertungen zugrunde, die zumeist weder aus-
gewiesen noch zum Gegenstand kritischer Reflexion
gemacht werden. Das hat zwei Konsequenzen fiir das
Gute: Erstens wird es als Referenzgrosse subjektiver
«Orientierungs- und Wertsysteme» aus den ethi-
schen Diskursen eliminiert und zweitens — system-
theoretisch gesprochen — in die Umwelt der Kom-
munikationssysteme und ihrer (normativen) Leitco-
dierungen verschoben.

Damit erhélt die Frage nach dem Guten eine eigen-
tiimliche Januskopfigkeit. Vorstellungen des Guten
bewegen sich zwar (in der Regel) ausserhalb der wis-
senschaftlichen Sprachspiele, aber mit den Spielerin-
nen und Spielern zugleich innerhalb des jeweiligen
Wissenschaftssystems. Verstarkt wird die Ambigui-
tat durch das beherrschende Paradigma der Anwen-
dungsorientierung. Die Uberginge zwischen den
gesellschaftlichen Teilsystemen — etwa den Wissen-
schaften und der Okonomie oder der Medizin und
der Politik = werden nicht systemimmanent, son-
dern im Rahmen normativ aufgeladener Verfahren
resp. Kommunikationsmedien (Macht) bearbeitet.

3. Die vier Sdulen moderner Moralphilosophie

Die Problemgeschichte des Guten in der Philoso-
phie im 20. Jahrhundert begann mit George Edward
Moores Kritik am «naturalistischen Fehlschluss»,* die
gleichzeitig den Ausgangspunkt fiir den sehr einfluss-
reichen sogenannten ethischen Nonkognitivismus
bildete. Die unterschiedlichen, darunter subsumier-
ten Konzepte stimmen darin (iberein, dass sie mora-
lischen Urteilen die Wahrheitsfahigkeit absprechen,
weil mit diesen kein (empirisches) Wissen (liber die
Welt) artikuliert wiirde. «Nonkognitivisten bestrei-
ten, dass moralische Urteile ausschliellich proposi-
tionalen Gehalt haben. Sie verstehen sie daher nicht
als assertorische und wahrheitswertfahige Urteile.
Moralische Urteile seien kein Ausdruck kognitiver
psychischer Zustinde, sondern Ausdruck von non-
kognitiven, konativen Einstellungen wie Emotionen,

3 Michael Zichy, Gut und Praktisch. Angewandte Ethik zwischen
Richtigkeitsanspruch, Anwendbarkeit und Konfliktbewiltigung, in:
ders./Herwig Grimm (Hg.), Praxis in der Ethik. Zur Methodenreflexion
in der anwendungsorientierten Moralphilosophie, Berlin 2008, 87-116
(87).

4 George Edward Moore, Principia Ethica (1903), Stuttgart 1980;
vgl. dazu Giinther Grewendorf/Georg Meggle, Zur Struktur des
metaethischen Diskurses, in: dies. (Hg.), Seminar: Sprache und Ethik.
Zur Entwicklung der Metaethik, Frankfurt/M. 1974, 7-31.

Winschen, Préferenzen, Intentionen, vorschreiben-
den Haltungen oder Ausdruck der Akzeptanz.»® Die
Absage gegeniiber Wahrheitsanspriichen miindete
einerseits in einen diffusen Emotivismus und Sub-
jektivismus und andererseits in den massgeblich von
Richard Hare gepragten (universellen) Praskriptivis-
mus.® Praskriptive Sitze enthalten im Gegensatz zu
Behauptungssatzen ein Werturteil. Mit ihnen wird
nicht gesagt, wie etwas ist, sondern wie etwas sein
soll. Der elaborierte Nonkognitivismus schiitzte die
Ethik zwar vor dem Abrutschen in die Beliebigkeit
emotionaler Regungen und subjektiver Uberzeugun-
gen, zog aber gleichzeitig einen tiefen Graben zwi-
schen wissenschaftlichen Behauptungen, die einer
empirischen Uberpriifbarkeit zugénglich sind und
moralischen Urteilen, die sich nicht in dieser Weise
abstiitzen lassen.

Unabhéngig von der Beurteilung der Relevanz des
Nonkognitivismus in der ethischen Theoriediskus-
sion’ ldsst sich seine pragmatische differenzfunkti-
onale Bedeutung in Wissenschaft, Politik und Ge-
sellschaft nicht bestreiten. Thomas Hoffmann ist in
einer aufschlussreichen Rekonstruktion der Frage
nach der Attraktivitit des Nonkognitivismus flr
die zeitgendssische Ethik bzw. praziser die aktuellen
Erwartungen an die Ethik nachgegangen. Er arbei-
tet vier erkenntnistheoretische Paradigmen in der
modernen Moralphilosophie heraus, die sich der
ethischen Frage nach dem Guten unbequem in den
Weg stellen: der «metaethische Nonkognitivismusy,
«rationale Instrumentalismus», «ethische Subjekti-
vismus» und «moralische Intersubjektivismus».® Die
epistemologischen Voraussetzungen gehdren auch
zur Grundausstattung wissenschaftsethischer Dis-
kurse und gelten so selbstverstandlich, dass sie kaum
— erst recht nicht im wissenschaftlichen Alltagsge-
schaft — thematisiert werden.

(1) Der bereits genannte Nonkognitivismus steht in
der Tradition von David Humes Treatise of Human
Nature von 1739, der psychologische Urteile — im Ge-
gensatz zu ethischen oder moralischen Urteilen - als
wissenschaftliche Tatsachen betrachtet. Die Ethik hat
es danach lediglich mit Pro- und Contra-Einstellun-
gen zu tun, «die Ausdruck einer volitiven, konativen,
affektiven oder auch nur appetitiven Regung sind: ei-

5 Tatjana Tarkian, Wahrheit in der Ethik, in: Peter Schaber/Rafael
Hiintelmann (Hg.), Grundlagen der Ethik. Normativitdt und Objekti-
vitdt, Frankfurt/M., London 22003, 89-107 (92).

6 Vgl. Richard Hare, Die Sprache der Moral, Frankfurt/M. 1983.

7 So halten etwa Franz von Kutschera, Moralischer Realismus, in: Logos
N.F. 1/1994, 241-258 (241) und Thomas Hoffmann, Das Gute, Berlin,
Boston 2014, 43 den Nonkognitivismus fiir die dominierende ethische
Hintergrundtheorie, wihrend diese nach Tarkian, Wahrheit, a.a.0,, 92,
lediglich eine Minderheitenposition reprisentiere.

8 Thomas Hoffmann, Das Gute, Berlin, Boston 2014, 1.13-36.



nes Wunsches, einer Vorliebe, eines Verlangens, eines
Begehrens etc.».® Die Betrachtung von moralischen
und ethischen Urteilen als pro-attitudes bekommt
es allerdings mit zwei bei genauerem Hinsehen un-
|6sbaren Problemen zu tun. Erstens lasst sich damit
nicht mehr begriinden, warum Menschen im Blick
auf solche Pro- und Contra-Einstellungen tiberhaupt
Kontroversen austragen konnen (bekanntlich ldsst
sich tiber Geschmack nicht streiten). «Denn die Gut-
heit oder Richtigkeit einer Handlung oder auch einer
Absicht oder eines Charakters kann nur dadurch be-
griindet oder bestritten werden, dass das Wahrsein
eines Urteils Uber die Gutheit oder Richtigkeit einer
Handlung, einer Absicht oder eines Charakters be-
griindet oder bestritten wird. «Gutheit> oder <Rich-
tigkeit> kénnen daher keine vom Wahrheitsanspruch
unabhdngige <Geltungsanspriiches sein»' Zweitens
handelt es sich bei solchen Haltungen gar nicht um
normative (also moralische oder ethische), sondern
um deskriptive Urteile. «<Denn von etwas zu sagen, es
werde von der-und-der Person oder Personengruppe
geschatzt oder empfohlen, ist ein bloss deskriptives
Urteil»"

(2) Der rationale Instrumentalismus behauptet vier
notwendige formale Bedingungen, die zusammenge-
nommen ein Urteilen und Handeln als praktisch rati-
onal ausweisen:™ 1. «Kognitive Bedingung»: Die han-
delnde Person muss sich einem Zweck als Ziel ihrer
Handlung bewusst sein. 2. «Deliberative Bedingung»:
Eine handelnde Person muss dariiber entscheiden,
welche Handlung das beste Mittel zur Erreichung des
Handlungszwecks darstellt. 3. «<Motivationale Bedin-
gung»: Eine handelnde Person muss den Vollzug der
Handlung beabsichtigen kénnen, deren Vollzug ge-
miss ihrer Uberlegung das beste Mittel zur Realisie-
rung des gewahlten Handlungszwecks darstellt. Und
4. «Exekutive Bedingung»: Eine handelnde Person
muss ihrer Handlungsabsicht entsprechend handeln
kénnen, sofern sie nicht durch dussere Zwinge daran
gehindert wird. Bemerkenswert an diesem Konzept
praktischer Rationalitdt sind weniger die Bedingun-
gen, die genannt werden, als die, die unerwihnt blei-
ben. Akteursneutralitit und Nicht-Subjektivitat der
Handlungszwecke - also grundlegende Bedingun-
gen der Verallgemeinerungsfahigkeit, wie sie im An-
schluss an Kants Kategorischen Imperativ etwa von
Philippa Foot und Christine Korsgaard im Blick auf
die Objektivitat des Guten gefordert werden — tau-
chen nicht auf. Auch hier wird ein schwerwiegendes
methodisches Problem aufgeworfen: Fiir die Befol-

9 Hoffmann, Das Gute, a.a.0,, 14.
10 Hoffmann, Das Gute, 2.2.0,, 16.
11 Peter Stemmer, Gutsein, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung
31/1997, 65-92 (66).
12 Zum Folgenden Hoffmann, Das Gute, a.a.0,, 17f.

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

gung des Paradigmas instrumenteller Rationalitdt
kann nicht wiederum instrumentalistisch argumen-
tiert werden, «als Instrumentalist kann man Uber-
haupt nur auf die Kategorie des internen Grunds
zuriickgreifen. Externe Griinde als solche erscheinen
aus instrumentalistischer Sicht namlich als praktisch
vollkommen redundant, da sie mit Blick auf die Erste

‘Person des Akteurs weder motivierend noch recht-

fertigend sein konnen.»™

(3) Damit ware bereits ein weiteres Merkmal moder-
ner Moralphilosophie, der ethische Subjektivismus,
angesprochen. Er spielt im ethischen Alltagsver-
standnis liberaler Gesellschaften eine tberragende
Rolle, wie die zentrale Bedeutung der Forderung
nach Selbstbestimmung verdeutlicht. Hinter dem
Respekt gegeniiber der individuellen Willensdusse-
rung und dem Anrecht darauf, die Ziele und Zwecke
des eigenen Urteilens und Handelns unabhangig von
dem Einfluss Dritter selbst bestimmen zu kdnnen,
steht die Vorstellung, dass fiir eine Person gut ist, was
die Ziele befordert, die sie anstrebt und erreichen
will.™ Intuitiv spricht fiir diese Position, dass sie die
einzelne Person vor willkiirlichen Ubergriffen Dritter
in ihrem Entscheiden und Handeln schiitzt. Damit
sind zugleich gravierende Verkiirzungen und Kon-
traintuitionen verbunden. Denn der ethische Subjek-
tivismus unterstellt, dass dasjenige, was eine Person
will, intendiert oder absichtlich tut, dem entspricht,
was diese Person praktisch als gut vorstellt. Der ethi-
sche Subjektivismus teilt eine Grundannahme des
Priferenzutilitarismus, den der Okonom Amartya
Sen bereits in den 1970er Jahren als Banalisierung des
ethischen Subjekts kritisiert hat.' Ihr gemeinsamer
methodischer Irrtum besteht darin, von der kon-
kreten (Praferenz-)Wahl einer Person auf das von ihr
angestrebte Wohl (im Sinne eines (ibergeordneten
Guten) zu schliessen. Der subjektivistische Redukti-
onismus fiihrt zu drei ethisch inakzeptablen Konse-
quenzen: Erstens wird unverstandlich, wie iberhaupt
aus Griinden uber die Vorzugswiirdigkeit oder Ver-
werflichkeit von Entscheidungen und Handlungen
gestritten werden kann. Zweitens wird damit jede
Vorstellung von der ethischen Qualitat einer Absicht
oder Handlung und dem Habitus oder Charakter ei-
ner Person obsolet. Und drittens {ibergeht der ethi-

13 Hoffmann, Das Gute, a.2.0, 20.

14 Der moralische Begriff der Selbstbestimmung ist nicht - wie regel-
mdssig unterstellt wird — vom Autonomiebegriff Kants abgeleitet
(dem es nicht um subjektive Volitionen, sondern um die dem Ur-
teilen und Handeln zugrundeliegenden Prinzipien der autonomen
Person ging), sondern das Produkt eines subjektivistischen ethischen
Relativismus.

15 Vgl. Amartya Sen, Rational Fools. A Critique of the Behavioural Foun-
dations of Economic Theory, in: Philosophy and Public Affairs 6/1977,
317-344 (dt. in: Stephan Gosepath (Hg.), Motive, Griinde, Zwecke.
Theorien praktischer Rationalitdt, Frankfurt/M. 1999, 76-102).

13



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

sche Subjektivismus die zentrale ethische Frage der
Moderne, nach welchen Grundsdtzen und Regeln die
konkurrierenden und konfligierenden personlichen
Freiheiten von autonomen Subjekten in der Gesell-
schaft Geltung beanspruchen kdnnen.

(4) Auf den letzten Punkt reagiert der moralische
Intersubjektivismus. Er zielt auf den Nachweis, dass
es flr jede Person rational (im Sinne des instrumen-
tellen Rationalismus) ist, sich mit jeder anderen Per-
son auf gemeinsame Regeln des Zusammenlebens
zu einigen. John Rawls hat diese Herausforderung in
seinem bekannten entscheidungstheoretischen Ge-
dankenspiel vom Urzustand (original position) unter
dem Schleier des Nichtwissens (veil of ignorance) auf-
gegriffen. Bei der Abstimmung (iber eine zukiinftige
Gesellschaftsordnung, bei der die Stimmberechtig-
ten nicht wissen, welche Position sie dort einnehmen
und welchen sozialen Status sie darin haben werden,
werden sie vor dem Hintergrund dieser abstrakten
Gleichheit eine unparteiliche Entscheidung treffen.
«An die Stelle einer (ibergeordneten Autoritit (wie
etwa Gott), auf die Bezug genommen wird, um dem
je subjektiv Guten der Individuen eine reichhaltige
Konzeption des objektiv Guten gegeniiberzustellen
und so eine allgemein verbindliche Moral zu begriin-
den, tritt eine formale Konzeption des Richtigen, das
auf der konsensuellen Einigung der Individuen be-
ruht. Das Gute spielt nur insofern eine Rolle bei der
Begriindung der Moral, als es ganz im je Subjektiven
der Individuen belassen wird, die sich, im Bewusst-
sein der Subjektivitit und der damit einhergehenden
Relativitdt ihrer Vorstellung vom guten Leben, ein-
vernehmlich auf eine formale Konzeption des Rich-
tigen einigen».'é In der Variante des demokratischen
Mehrheitsprinzips stellt “die Ersetzung der Frage
nach dem Guten durch ein formales Verfahren zur
konsensualen Ermittlung normativer Geltung eine
alltégliche und vertraute Prozedur dar. Allerdings
wiirde niemand ernsthaft behaupten, dass Wahl-
und Abstimmungsentscheidungen die Gutheit des
Ergebnisses garantieren. Mehrheitsentscheidungen
generieren lediglich arithmetische Verhiltnisse und
keine in irgendeiner Weise normativ als richtig oder
gut qualifizierte Resultate. Richtig- bzw. Gut-Sein
meint etwas vollig anderes als ein Flr-richtig- resp.
Flr-gut-Halten — unabhangig von der Mehr- oder
Minderheit, die die fraglichen Ansichten teilt.

4. Das Gute als Handlungsgrund

Die vier Saulen der modernen Moralphilosophie
prasentieren methodische, erkenntnistheoretische
und ontologische Grundannahmen ethischer Dis-
kussionen in Wissenschaft, Politik und Gesellschaft.

16 Hoffmann, Das Gute, a.a.0., 28.

Sie erwachsen dem «philosophischen Bediirfnis, die
Moral in der amoralischen Ordnung einer von den
Naturwissenschaften entzauberten Welt zu veror-
ten»"” und werfen eine Reihe weitreichender me-
thodisch-konzeptioneller Probleme auf, die aus der
Anwendungsperspektive kaum in den Blick kom-
men. Das Ausblenden der Pramissen ist weniger
einer akademischen Unaufmerksamkeit, als einer
systemischen Betriebsblindheit geschuldet, die im
Kern der Two-Cultures-Theorie von Charles Percy
Snow aus den 1960er Jahren folgt. Allerdings hat sich
die urspriingliche Dichotomie zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften verschoben zu derjenigen
zwischen Wissenschaftssystem(en) und alltaglicher
Lebenswelt — mit einer paradox anmutenden Kon-
sequenz: «Unsere moralischen Vorstellungen sind
zutiefst von der Idee gepragt, dass es eine uns vorge-
gebene, moralische Ordnung gibt. [...] Dennoch ist es
so, dass wir keine Griinde haben, die Existenz objekti-
ver Werte und Normen anzunehmen.»'®

Die pointierte Konfrontation erklart die in po-
litisch-philosophischen  und  wissenschaftlichen
Kontexten vertraute Forderung nach moralischer
Zuriickhaltung oder dem Verzicht auf personliche
Uberzeugungen und Werthaltungen. Zuriickhaltung
oder Verzicht konnen nur gegeniiber etwas Vor-
handenem geiibt werden (Nicht-Vorhandenes kann
nicht zurlickgehalten und auf Nicht-Gewolltes oder
Unerwilinschtes muss nicht verzichtet werden), das
aus (plausiblen) Griinden (oder qua Verbot) nicht
ins Spiel oder zum Zug kommen darf. Genau an
dieser Stelle sticht die Pluralismus-Karte mit ihren
drei Unterstellungen: 1. Es gibt eine unlbersehbare
Fillle subjektiver Meinungen, Uberzeugungen und
Werthaltungen. 2. Diese stehen in einem unldsba-
ren Konflikt zueinander. Und 3. Solche Normen- und
Wertkonflikte miissen gelost oder ausgeschlossen
werden, um verniinftige Entscheidungen bzw. Ergeb-
nisse zu ermdglichen. Die drei Pramissen sind diskus-
sionsbeduirftig und vermutlich alle falsch. Interessan-
ter ist in unserem Zusammenhang die Frage, worauf
die Verzichts- und die Zuriickhaltungsforderungen
eigentlich bezogen werden. Dazu ein vertrautes Bei-
spiel aus der bioethischen Diskussion.

Die vier bioethischen Prinzipien von Beauchamp
und Childress — «respect for autonomy», «beneficen-
ce», «nonmaleficence» und «justice» — gehdren zum
Standardwerkzeug der internationalen Medizin- und
Bioethik.” Bezeichnenderweise wird auch hier auf

17 Hoffmann, Das Gute, a.a.0,, 59.

18 Peter Stemmer, Handeln zugunsten anderer. Eine moralphilosophi-
sche Untersuchung, Berlin, New York 2000, 253f.

19 Tom L. Beauchamp/James F. Childress, Principles of Biomedical
Ethics, Oxford 72013.



Massstdbe des Guten verzichtet. Entsprechend be-
tonen die beiden Autoren den Status der Prinzipien
als gleichgewichtige middle axioms, d.h. als begriin-
dungsbediirftige und -offene Handlungsregeln, die
an einem Ubergeordneten Ziel oder Gut(en) orien-
tiert sind. In der Regel werden diese Prinzipien je-
doch - gegen die ausdriickliche Absicht ihrer Urhe-
ber - erstens lexikalisch (mit der Autonomie an der
Spitze) und zweitens als oberste oder letzte Prinzi-
pien aufgefasst und angewendet. Pragmatisch aus-
geblendet werden damit die Konflikte, die sich bei
ihrer Anwendung zwischen den einzelnen Prinzipien
ergeben konnen und die in das Prinzipien-Quartett
als Reflexionszumutung konstitutiv eingebaut sind.
Ein instruktives Beispiel fiir einen solchen ethischen
Orientierungs- und Reflexionsbedarf liefert die Sui-
zidhilfediskussion, in der sich Beflirworterinnen wie
Gegner — jeweils mit nachvollziehbaren Argumenten
- auf das Autonomieprinzip berufen. Die daraus re-
sultierende Pattsituation ist aus rechtlicher Sicht un-
erheblich - «Kein Dritter kann mich zum Weiterle-
ben verpflichten, wenn ich sterben méchte, und kein
Dritter hat ein Recht, mich zu téten, wenn ich am
Leben bleiben mdchte»?® Wenn sich die Gesetzgebe-
rin und der Gesetzgeber entspannt im Stuhl zurlick-
lehnen, geht die ethische Diskussion erst richtig los,
etwa (iber die Griinde fiir den Wunsch, am Leben zu
bleiben oder sterben zu wollen. Natiirlich stellt sich
diese Frage zundchst fiir die betroffene Person selbst.
Aber die Meinung, damit sei bereits alles entschie-
den, ist ein Irrtum, jedenfalls solange der (ibergeord-
nete Wert des Lebensschutzes untrennbar mit dem
Selbstverstandnis der Gesellschaft verbunden ist.
Zugespitzt auf die Frage nach dem Guten: Die per-
sonliche Entscheidungsfreiheit tiber Leben und Tod
setzt einen gesellschaftlichen Konsens dariiber vor-
aus, dass das menschliche Leben prinzipiell und un-
bedingt geschiitzt werden muss. Denn nur unter die-
ser normativen Pramisse bleibt der individuelle Ge-
genentscheid eine alternative und damit freie Wahl.
Sollte die Gesellschaft als Ganze den Sterbewunsch
in einer bestimmten Lebenslage oder ab einem be-
stimmten Alter gleich hoch oder hoher gewichten als
den Lebensschutz, wiirde nicht nur der individuelle

20 Hans Saner, Gibt es eine Freiheit zum Tode?, in: Hans-Balz Peter/
Pascal Mésli (Hg,), Suizid...? Aus dem Schatten eines Tabus, Ziirich
2003, 57-62 (61).

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Gegenentscheid, weiterleben zu wollen, zum uner-
fillbaren Wunsch, sondern die Entscheidungsfrei-
heit tiberhaupt kassiert. Es ist eine Sache, sich gegen
das Gut des Lebens(schutzes) zu entscheiden (und
diese Freiheit ist selbst ein Gut, das verteidigt werden
muss). Es ist eine ganz andere Sache dieses Gut selbst
(als gesellschaftliches Fundament) in Frage zu stellen.
Verbreitet ist die Auffassung, dass die Wissenschaf-
ten der alltdglichen Praxis weit voraus sind. Auch
ethische Theoriedebatten decken sich haufig nicht
mit den lebensweltlichen normativen Uberzeugun-
gen und den Meinungen Uber ihr Zustandekommen.
Welche Seite dabei einen Erkenntnisvorteil hat, ist
klarungsbediirftig. Manche Debatten in der Ethik
erinnern an Bertolt Brechts bekannte Geschichte
von Herrn Keuner: «Einer fragte Herrn K., ob es ei-
nen Gott gibe. Herr K. sagte: <Ich rate dir, nachzu-
denken, ob dein Verhalten je nach der Antwort auf
diese Frage sich dndern wiirde. Wiirde es sich nicht
andern, dann konnten wir die Frage fallenlassen.
Wiirde es sich d@ndern, dann kann ich dir wenigstens
noch so behilflich sein, dass ich dir sage, du hast dich
schon entschieden: Du brauchst einen Gott.»?' Der
Ratschlag klingt unter Umsténden bescheidener, als
er ist. Hinsichtlich der Frage nach dem Guten ldsst
sich festhalten: «Wenn man den Glauben an objek-
tive Werte aufgibt, bestreitet man erstens, dass es
objektive Griinde zum Handeln gibt, und weist auch
zweitens die Uberzeugung zuriick, dass moralische
Forderungen durch objektive Griinde gerechtfertigt
werden konnen. Damit verdndert man den Inhalt
der Moral, die in der Folge nicht bloss auf eine mog-
licherweise durchaus akzeptable Minimalmoral, son-
dern auf eine Art Mikromoral zusammenschrumpft.
Wiirde sich diese Mikromoral im Alltagsbewusstsein
durchsetzen, wiirde sich unser Zusammenleben in
einer Weise verdandern, die niemand als wiinschens-
wert ansehen kann. Eben darin besteht die Verwerf-
lichkeit der These von der Nicht-Existenz objektiver
Werte.»?? Diese Einsicht gilt umso mehr fiir die ethi-
sche Reflexion in den Wissenschaften, deren Anwen-
dungen den Alltag viel folgenreicher pragen, als es
eine Alltagsmoral zu leisten vermag. m

21 Bertolt Brecht, Geschichten von Herrn Keuner, Frankfurt/M. 1971, 20.
22 Peter Schaber, Die andere Moral des ethischen Subjektivisten, in:
ders./Hiintelmann (Hg.), Grundlagen, a.a.0., 9-24 (24).

15



	... und das ist gut so! : Über die Schwierigkeit des Guten in den Wissenschaften

