Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Vom Guten zur philosophischen Ethik
Autor: Hoffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Vom Guten zur philosophischen Ethik

Otfried Hoffe*

1. Das Gute zu Ende denken

«Guty ist der generelle Grundbegriff wertender Aus-
sagen, von massgebenden und vorschreibenden, also
normativen und praskriptiven Urteilen.! Der Rang,
den flir die Welt des Theoretischen, des Erkennens
und Wissens, die Beurteilung nach Wahr und Falsch
einnimmt, kommt fiir die Welt des Praktischen der
Bewertung als Gut und Schlecht bzw. Bose zu. Al-
lerdings ist die Wissenschaft auch eine Praxis, wes-
halb sie ebenfalls nach den Begriffen von Gut und
Schlecht/Bdse zu beurteilen ist.

Nicht auf «das» Gute eingeschrankt, verwendet man
schon seit den antiken Anfangen den Begriff in drei
rangmafig aufeinander aufbauenden Bedeutungen:
Sie beginnen mit dem bescheidensten Anspruch,
den sie (iber eine Zwischenstufe systematisch zu ei-
nem nicht mehr {berbietbaren Superlativ steigern.
In Bezug auf Imperative, also nicht willkiirliche Ge-
bote, sondern begriindete Forderungen, hat Kant
die Stufenfolge auf den Begriff gebracht: Es gibt ein
technisches, ein pragmatisches und ein moralisches
Gutsein. Unter den Bedingungen des zum Gutsein
fahigen, aber ihnen nicht notwendig folgenden Men-
schen, erhalt das Gutsein den Imperativcharakter, so
dass es diese drei Stufen von Imperativen gibt: tech-
nische, pragmatische und moralische Imperative.

Auf der ersten und untersten Stufe bewertet man
Mittel und Wege, also Werkzeuge, Strategien oder
Organe, auf ihre Tauglichkeit fiir beliebige Ziele und
Zwecke. Sowohl das deutsche Wort «gut» als auch
das griechische «agathon» bedeutet zunichst ohne
moralische Bewertung «flir etwas dienlich» oder
«tauglich». Bei diesem technischen, und taktischen,
einschliesslich strategischen und funktionalen Ver-
standnis meint «gut» zweckdienlich, «gut fir (ir-
gend-)etwas»: Kann das betreffende Instrument oder
Organ die Aufgabe, fiir die es geschaffen ist, erfiillen?
- Kann man mit dem Messer oder der Schere schnei-
den, mit den Zahnen beissen und kauen, mit einer
Anlagestrategie sein Geldvermdgen steigern, mit ei-
ner Unternehmensstrategie den Gewinn oder aber
die Zahl der Arbeitsplatze erhdhen? - und so fort.

1 Meine Uberlegungen greifen zuriick auf: O. Hoffe, Ethik. Eine Ein-
fithrung, Verlag C.H. Beck, Miinchen 2013; dort Literatur. Vgl. auch
O. Hoffe, Lebenskunst und Moral oder Macht Tugend gliicklich,
Verlag C.H.Beck, Miinchen 2007.

Die erste Stufe ist deshalb in normativer Hinsicht be-
scheiden, weil sie sich mit der Tauglichkeit der Mittel
oder Instrumente begniigt, die Absichten hingegen
konnen beliebig sein.

Auf der néchsten, pragmatischen Stufe richtet sich
die Bewertung auf die Absichten, des ndheren auf
eine natiirliche Grund- oder Leitabsicht, das eigene
Wohl, auch Gliick im Sinne von Eudaimonie genannt.
«Gut» bedeutet hier «gut fiir jemanden, sei es flr
einen einzelnen: Individualwohl, oder fiir eine Grup-
pe, eine Hochschule, ein Unternehmen oder ein Ge-
meinwesen: Kollektivwohl.

Auf der zweiten Stufe bleibt noch eine Frage offen.
Beim Individualwohl lautet sie: Ist es gut, nur an sich
zu denken? Beim Kollektivwohl bleiben sogar zwei
Fragen offen: Inwiefern ist es gut, dass der einzelne,
wo erforderlich, sein Wohl zugunsten der Gruppe
zuriickstellt? Zum anderen: Wie sind die Nachteile,
etwa die Lasten, und die Vorteile, auf die Mitglieder
der Gruppe zu verteilen?

Genau aus diesem Grund, dass gewisse Bewertungs-
fragen offen bleiben, sind die Mdglichkeiten des Be-
wertens noch nicht angeschnitten. Dies geschieht
erst auf einer weiteren, dritten Stufe, bei der etwas
ohne jede Einschrankung fiir sich selbst gut ist. Auf
dieser Stufe, dem moralisch Guten, und kiirzer, der
Moral, wird die Frage nach dem Guten zu Ende ge-
dacht.

Innerhalb dieser Stufe ist noch die Unterscheidung
moglich zwischen einer Rechtsmoral und einer Tu-

* Philosophisches Seminar der Universitdt Tiibingen,
Bursagasse 1, 72070 Tubingen, Deutschland.

E-mail: sekretariat.hoeffe@uni-tuebingen.de
http://www2.unine.ch/gianni.damato

Freiheit. Das Grundproblem der Moderne» (2015).

Otfried Hoffe, Dr. phil., Dr. h.c. mult,, ist Leiter der von ihm
§ gegriindeten Forschungsstelle Politische Philosophie und eme- -
ritierter Professor an der Universitit Tiibingen und Senator
der Deutschen Nationalen Akademie der Wissenschaften
Leopoldina. Er war Lehrstuhlinhaber fiir Ethik und Sozialphi-

el losophie in Freiburg i.U. und Direktor des dortigen Internati-
onalen Institues fiir Sozialphilosophie und Politik. Bis Ende 2015 amtete
Otfried Hoffe als Prasident der Nationalen Ethikkommission im Bereich
der Humanmedizin (NEK). Er hatte zahlreiche Gastprofessuren in der
Schweiz und im Ausland inne; von ihm zuletzt erschienen ist «Kritik der

3



4

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

gendmoral. Das unaufgebbare Minimum der Moral,
die Rechtsmoral, die auch (politische) Gerechtigkeit
heisst, ist der Inbegriff des moralisch Guten, deren
Anerkennung die Menschen einander schulden. Auf
Verstosse dagegen, beispielsweise auf Verletzungen
von Leib und Leben, auf Verstosse gegen die Grund-
und Menschenrechte, reagiert man mit Protest und
Empdrung. Wer hingegen der Tugendmoral folgt und
sich den Forderungen von Nachstenliebe, Wohlwol-
len und Mitgefiihl (Empathie) unterwirft, erbringt
verdienstliche Mehrleistungen. Wo sie unterbleiben,
darf man enttduscht sein, Protest und Emporung
waren jedoch fehl am Platz.

2. Ethik und Ethiken, Sitten und Moral

Die Verbindung von Kreativitdt mit Offenheit fiir an-
dere Sprachen, die die deutsche Sprache pflegt, hat
fiir den Bereich der Bewertung eine etwas verwirren-
de Folge. Das Deutsche bedient sich sowohl der ein-
heimischen Wortfamilie von Sitte und Sitten, Sittlich
und Sittlichkeit als auch der lateinischen Fremdwor-
ter moralisch, Moral, Moralphilosophie und Moralitét
einschliesslich der griechischen Fremdworter ethisch,
philosophische Ethik und deren Bezugswort Ethos.
Von verschiedenen Vorschlagen zur Abgrenzung ist
keiner zwingend. Ohnehin gibt es im Englischen und
Franzosischen nicht drei Wortfamilien, sondern nur
die zwei des Lateinischen und Griechischen.

Gemdss gewissen Sprachgewohnheiten, auch weil
«Ethik» (éthika), im Titel einer der massgebenden
Texte, Aristoteles’ Nikomachischer Ethik, auch der
Eudaimonischen Ethik und der Grossen Ethik,
steht, empfiehlt sich, den Ausdruck der Ethik fiir die
wissenschaftliche Disziplin zu reservieren. Weil die-
se der Philosophie entstammt und dort, besonders
deutlich bei Aristoteles, ohne Religion und Theologie
auskommt, denken viele, nicht nur Philosophen, bei
der Ethik an eine philosophische Aufgabe. Um dies,
wo erforderlich, zu betonen und gegen die aus an-
deren Disziplinen abzusetzen, spricht man auch von
«philosophischer Ethik». Dort wo man das lateini-
sche statt des griechischen Fremdwortes vorzieht,
sagt man Moralphilosophie. Von einem in der Sache
liegenden Unterschied kann schwerlich die Rede
sein, denn sowohl die lateinischen «mores» als auch
die griechischen «ethé» bezeichnen — unter ande-
rem, Gewohnheiten und Sitten. Mittlerweile hat sich
ein bunter Strauss von Ethiken auf Fragen bestimm-
ter Themenbereiche zu spezialisieren begonnen. Zu
diesen sogenannten angewandten Ethiken gehdren
zum Beispiel die Bioethik, die Medizinische Ethik, die
Technikethik, die Umweltethik, die Wirtschaftsethik,
die Wissenschaftsethik usf. Im Unterschied dazu
kann man die - gemeinsamen — Grundiiberlegungen
als Fundamentalethik qualifizieren.

Den Gegenstand dieser Disziplin bilden die «Sitten»
oder «moresy, die Moral. Folglich bedeutet «sittlich»
urspriinglich lediglich «den Sitten gemass» und «Sitt-
lichkeit» das, «was die Sitten auszeichnet». Und weil
das lateinische Wort «mores» ebenfalls «Sitten» be-
deutet, entspricht das Fremdwort «moralisch» dem
deutschen «sittlich» und das Substantiv «Moralitat»
der deutschen «Sittlichkeit».

Im Verlauf der Sprachgeschichte, insbesondere in der
Ethik bzw. Moralphilosophie haben die Ausdriicke
jedoch ihre wertende Anspruchslosigkeit verloren.
Sie sind nicht nur zu Wertausdriicken aufgestiegen,
sondern bezeichnen deren oberste Stufe. Als «sitt-
lich» oder «moralisch» qualifiziert nicht mehr irgend-
welche Sitten, sondern nur ein uneingeschranktes
Gutsein. Personen und deren Einstellungen, bei Ge-
meinwesen deren Gesetze und Institutionen, sofern
sie einer unbedingten Verbindlichkeit gentigen, die
man auch «Sittengesetz» oder «moralisches Gesetz»
nennt. Die entsprechenden Gegenstinde verdie-
nen die Bewertung als uneingeschrankt gut. Ebenso
heisst «Sittlichkeit» nicht mehr, was die Ubereinstim-
mung mit den Sitten, sondern die mit dem Sittlich-
sein auszeichnet. Dasselbe trifft auf die Moralitat zu.
Hegel hat bekanntlich in seiner Rechtsphilosophie,
den Grundlinien der Philosophie des Rechts eine
scharfe Unterscheidung zwischen dem deutschen
Ausdruck und dem lateinischen Fremdwort getrof-
fen. Danach zeichnet die (subjektive) Moralitit den
freien (autonomen) Willen einer Person aus, deren
Absichten und Gewissen, die (objektive) Sittlichkeit
dagegen Institutionen, die Familie, die biirgerliche
Gesellschaft mit ihrer Rechtsordnung und den Staat,
in denen die Freiheit ihre substantielle Wirklichkeit
findet. In der Sache ist die Unterscheidung ohne
Zweifel wichtig und richtig, die blossen Ausdriicke
geben diese aber nicht her. Kant, gegen den sich Hegel
hier absetzen will, verwendet beide Ausdriicke, Mo-
ralitdt und Sittlichkeit, in gleicher Bedeutung. Und
Institutionen, auf die Hegel mit guten Griinden Wert
legt, spielen auch bei Kant eine grosse Rolle. Hinzu
kommt, dass in anderen europdischen Sprachen wie
dem Englischen und dem Franzdsischen normative
Ausdriicke weder lateinisch- noch griechischstdm-
mig sind. Deshalb empfiehlt sich, «sittlich» mitsamt
«Sittlichkeit» und «moralisch» nebst «Moralitat» als
aquivalent zu verwenden und sachliche Unterschie-
de als solche herauszustellen.

Legt man «sittlich» und «moralisch» noch nicht auf
das uneingeschrinkte Gutsein fest, bezeichnen die
Sitten und «mores» den Inbegriff gegebener Verhilt-
nisse, die tatsachlich praktizierten Sitten. Mit ihnen
befasst sich eine empirische, auf Erfahrungen bezo-
gene bzw. deskriptive, die Wirklichkeit beschreiben-



de Ethik. Die Alternative bildet eine vorschreibende,
praskriptive, bzw. Verbindlichkeiten begriindende,
normative Ethik. Wo Missverstandnisse moglich
sind, nennt man den Gegenstand der empirischen
Ethik genauer die positive Moral, den der normati-
ven Ethik die kritische Moral.

3. Ethos: drei Aspekte des Guten

Der Meister aller Wissenden, wie ihn Dante nennt,
Aristoteles, nennt seine Hauptschrift zur Philoso-
phie des Guten, einen bis heute massgeblichen Text,
ta éthica: Uberlegungen, die éthos-Dinge betreffen.
Dabei bedeutet Ethos, was hiufig libersehen wird,
dreierlei, den gewdhnlichen Aufenthaltsort, die Ge-
wohnheit und den Charakter. Alle drei Bedeutungen
kann man sowohl deskriptiv als auch praskriptiv be-
handeln, wobei eine philosophische Ethik durchaus
deskriptiv beginnen mag. lhre Hauptaufgabe besteht
aber nicht in einer Beschreibung, weder in der De-
skription von gewohnten Lebensrichtungen noch
dort gepflegten Sitten und auch nicht der sich dabei
herausbildenden Charaktere. Die Philosophie geht
primar drei anderen Aufgaben nach: Eine normative
Ethik befasst sich mit der Frage, was moralisch gut,
was schlecht, sogar bose ist. Eine zweite, oft vernach-
lassigte Ethik, eine anthropologische Ethik, oder Mo-
ralanthropologie Uberlegt, warum der Mensch so-
wohl zur Moral fahig als auch zu ihr verpflichtet ist.
Und eine Metaethik widmet sich den semantischen
und methodischen Vorfragen: Was bedeuten die
einschldgigen Begriffe namentlich der Grundbegriff
«gut», und mit welchen Methoden lassen moralische
Urteile sich rechtfertigen?

Die hier skizzierten Uberlegungen gehoren teils einer
Semantik des Guten teils zu deren Anthropologie,
einer Moralanthropologie; sie reichen aber auch in
empirische Fragen herein.

Ublicherweise halten wir die Moral fiir eine Sonder-
ausstattung des Menschen, und billigen selbst Prima-
ten nur eine Vorstufe, eine Quasi-Moral zu. Die erste
Bedeutung von Ethos korrigiert diese Ansicht, da sie
auf eine Gemeinsamkeit mit subhumanen Wesen
hinweist: Wie der Fisch das Wasser und der Vogel die
Luft, so hat auch der Mensch einen gewohnten Ort
des Lebens. Mit dem Ethos 1 steht der Mensch im
Kontinuum der Natur, andererseits zeichnet sich hier
eine Sonderstellung ab. Denn schon von seiner Biolo-
gie zeichnet sich der Mensch durch die Offenheit fiir
unterschiedliche Lebensorte aus, und mittels sozialer
und kultureller Pragungen wird die Offenheit noch
enorm erhdht.

Zumindest domestizierte Tiere entfalten, worin die
zweite Bedeutung des Ethos, das Ethos 2, besteht, un-
terschiedliche Gewohnheiten. Das Vieh verhilt sich

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n® 1, avril 2016

im Stall anders als auf dem Weideplatz und vielleicht
noch speziell auf der Alm. Beim Menschen aber ist
das Ethos 2, sind die Gewohnheiten und Sitten, die
soziale Sittlichkeit oder soziale Moral im positiven,
nicht kritischen Verstandnis des Begriffs, unver-
gleichlich vielfaltiger.

Das jeweilige Ethos 2 steht dem einzelnen Menschen
allerdings nicht frei. Es ist eine Vorgabe von Seiten
der Gemeinschaft oder Gesellschaft bzw. Kultur, in
der er lebt, ein normativer Rahmen, der einem We-
sen wie den Menschen, das durch seine Organe und
Instinkte so wenig festgelegt ist, nach Aussen ein
wechselseitiges Vertrauen ermdglicht und ihm nach
Innen vom standigen Zwang entlastet, situationsge-
rechte Verhaltensmuster zu erfinden und tberfor-
dernd viele Entscheidungen zu treffen. Hat sich eine
soziale Moral ausgebildet, so setzt sie das Eigene ge-
gen das Fremde und den Dazugehdrigen gegen den
Aussenstehenden ab.

In der Frithzeit der Menschheitsgeschichte wird
die soziale Moral vor allem mittels zweier Faktoren
durchgesetzt, sozialiter vor allem mit einem zwangs-
befugten Recht und personaliter mit dem kaum min-
der zwingenden Gefiihl, vor anderen, auch vor sich
selbst blossgestellt zu sein, der Scham.

Zu Beginn reicht die- Macht der Moral sehr weit.
Das Ethos 2 umfasst den gesamten Lebensbereich
der Menschen. Deren Sittlichkeit besteht in nichts
anderem als dem Gehorsam gegen die in ihrer Zu-
standigkeit weit ausgreifenden Sitten. Friedrich
Nietzsche trifft in einem seiner «Gedanken Uber die
moralischen Vorurteile» diesen Sachverhalt sehr ge-
nau: «Urspriinglich gehorte die ganze Erziehung und
Pflege der Gesundheit, die Ehe, die Heilkunst, der
Feldbau, der Krieg, das Reden und Schweigen, der
Verkehr untereinander und mit den Géttern in den
Bereich der Sittlichkeit» (Morgenréte, 1. Buch, Ab-
schnitt 3).

Wie ich es schon in den zwei Faktoren Recht und
Scham angedeutet habe, lebt die soziale Moral in zwei
Gestalten, objektiv in den Institutionen und verbind-
lichen Sitten einer Gesellschaft, auch in deren Vor-
stellungen eines guten und gelungenen, sinnvollen
Lebens, subjektiv oder besser personal in der Einstel-
lung und Sinnesart der Mitglieder der Gesellschaft.

Genau, in dieser zweiten, personalen Gestalt liegt
die dritte Bedeutung des Ethos, das Ethos 3. Wer in
der entsprechenden Gruppe aufwichst, bildet durch
Vor- und Nachmachen, durch Vorbilder, verbale oder
nichtverbale Formen des Lobens und Tadelns, eine
die sozialen Vorgaben internalisierende Haltung,

5



6

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

einen Charakter aus. Dabei sind die sozialen Vorga-
ben nicht so eng und streng, dass es keine charak-
terlichen Unterschiede geben konnte. Auch in einer
Kriegerkultur beispielsweise gibt es auf der einen Ex-
tremseite tapfere Helden, auf der anderen Feiglinge.
Ebenso muss nicht jedes Mitglied einer Bildungs- und
Wissensgesellschaft sowohl hochbegabt sein als auch
ein Wissenschaftler werden. Die sozialen Vorgaben
bilden lediglich einen Rahnen, in dem sich ein kon-
kreter Charakter je nach dusseren Umstidnden wie
gesellschaftliche Herkunft und inneren Umstanden
wie personlichen Interessen und Begabungen, auch
Antriebskréften anders ausbildet.

Fir die moralische Bewertung eines Menschen zéhlt
im Rahmen des Charakters vor allem der Anteil, fiir
den man mitverantwortlich ist, der bewusste und
freiwillige Anteil. Nach dem seit der Antike bekann-
ten Grundsatz, besonnen wird man durch besonne-
nes, gerecht durch gerechtes Handeln, kommt es hier
auf das Einiiben an. Im Erfolgsfall erwirbt man jene
moralischen Haltungen, die man im Sinn allgemein-
menschlicher Tiichtigkeit «Tugenden» zu nennen
pflegte. Gemeint sind Superlative personlichen Gut-
seins, Vortrefflichkeiten, die sich nach Platon in vier
Haupttugenden biindeln, den Kardinaltugenden der
Besonnenheit, Tapferkeit, Gerechtigkeit und Klug-
heit bzw. Weisheit.

Auch zum Ethos 3 findet sich eine gewisse Entspre-
chung in der subhumanen Welt. Man kann Tiere,
zumal domestizierte und hier noch einmal beson-
ders Haustiere als gutmiitig oder aggressiv, als klug,
heimtiickisch, mutig oder dngstlich bezeichnen.

4. Drei Modalitdten

Wer sich auf die Aufgabe einer Moralanthropologie
einldsst, stosst auf einen erstaunlichen Befund: Das
(moralisch) Gute existiert nicht nur in den zwei ver-
trauten Modalitaten als Sein und als Sollen. Deshalb
gibt es die Ethik nicht nur in den zwei Formen von
empirischer und normativer oder deskriptiver und
praskriptiver Gestalt.

Die haufig vernachldssigte Moralanthropologie kann
mit der (Human-)Biologie, einschliesslich deren Neu-
robiologie, beginnen. lhr zufolge ist der Mensch als
das «nichtfestgestellte Tier» (Nietzsche) sowohl
weltoffen als auch gefahrdet. Infolge dessen bedarf es
zum Uberleben der Gemeinschaft oder Gesellschaft,
zur gesellschaftlichen Integration und zu deren Sta-
bilitat des moralisch Guten bzw. der Moral. Als erstes
ist also die Moral fiir den Menschen ein Beddirfnis.

Wie das Bediirfnis befriedigt wird, gibt die Biologie
aber nicht vor, weshalb das Ethos 1, der gewohnte Le-
bensort, vom Menschen selber zu finden, wohl auch

zu erfinden ist. Das erfolgt nicht von einem einzel-
nen, sondern in Gemeinschaft, und nicht in einem
Augenblick, sondern im Laufe der Zeit. Dabei diirf-
ten Erfahrungen, einschliesslich — vermutlich oft un-
bewusster — Lernprozesse eine Rolle spielen.

Bei der zweiten Modalitat des moralisch Guten, des-
sen Sein, zeigt der Kulturvergleich zwei Seiten. Nach
dem interkulturellen Grundsatz «andere Lander,
andere Sitten», verscharft um den intrakulturellen
Grundsatz «andere Zeiten, andere Sitten» entwickelt
die jeweilige Gesellschaft oder Kultur ihre eigene
Moral, die sich im Laufe der Zeit, insbesondere im
Fall dynamischer Gesellschaft, stark verdndern kann.
Auf der anderen finden sich aber deutliche Gemein-
samkeiten, die eine oberflachliche, dann zum Rela-
tivismus neigende Aufklarung gern tibersieht. In so
gut wie allen Kulturen werden Hilfsbereitschaft, Tap-
ferkeit bzw. Zivilcourage, Rechtschaffenheit und Ehr-
lichkeit geschatzt und sind Liige und Betrug sowie In-
zest verboten. Der Grundsatz der Wechselseitigkeit,
die Goldene Regel, zumal in ihrer negativen Fassung:
«Was du nicht willst, das man dir tu, das fiig’ auch
keinem anderen zu» findet sich in allen Kulturen, die
wir kennen. Nicht anders verhdlt es sich beim Recht
mit Grundsdtzen der Unparteilichkeit, der Verfah-
rens- und der Tauschgerechtigkeit.?

Ein weiterer Faktor der Humanbiologie, die Intelli-
genz, erlaubt, eine gegebene Moral auf ihr Gutsein,
insbesondere ihr uneingeschranktes Gutsein, hin zu
befragen und die positiv vorhandene Moral je nach
Einschdtzung anzuerkennen, oder aber teilweise,
eventuell sogar grundlegend zu verwerfen. Damit
kommt die dritte Modalitét ins Spiel, das moralisch
Gute als eine kritische Moral und als ein Sollen.

Das moralisch Gute wird also in Form eines Beduirf-
nisses von der Biologie des Menschen herausgefor-
dert, gelangt aber erst in einer bestimmten Gesell-
schaft und Kultur zu einer konkreten Gestalt, einem
positiven Sein. Dies wiederum taucht in zweierlei
Weise auf, einmal als ein Sollen als Anspruch an die
positive Moral einer Gesellschaft, sich dem Gedan-
ken des uneingeschrankten Gut-seins zu unterwer-
fen. Zum anderen als Aufforderung an die Individu-
en, sich unabhéngig von einer geltenden Moral den
Verbindlichkeiten des uneingeschriankten Guten zu
unterwerfen.

5. Jenseits von Gut und Bose
Das moralisch Gute, verstanden als das im hochsten
Mass Schitzenswerte, hat einen Gegenbegriff, den

2 Vgl. O. Hoffe. Gerechtigkeit. Eine philosophische Einfiihrung.
C.H. Beck. Miinchen 2015, bes. Kap. VII,4 und II,1.



unverstindlicherweise viele Uberlegungen zur Ethik
unterschlagen. Es ist das Bose. Nimmt man als Bei-
spiel fiir das Gute das Helfen, so gilt das Schadigen,
sofern es absichtsvoll als Selbstzweck erfolgt, gilt ein
bewusster und freiwilliger Sadismus als ein Beispiel
fir das Bose.

Ob im Bosen der sachgerechte Gegenbegriff zum
Guten liegt, ist freilich in der philosophischen Ethik
umstritten. Denn, so behauptet ein wirkungsmach-
tiger Vertreter der Ethik als Moralkritik, Friedrich
Nietzsche, das Gegensatzpaar Gut-Bose enthilt
schon ein Vor-Urteil tiber den Gehalt des moralisch
Guten. Nietzsche pladiert nicht fiir eine abgrundtie-
fe Verwerflichkeit. Er behauptet vielmehr, es gebe
zwei Grundarten des moralisch Guten, denen je ein
anderer Gegenbegriff zugeordnet ist, das Gute, das
dem Schlechten, und dasjenige, das dem Bdsen ent-
gegengesetzt ist. Die eine Grundart nennt er die Her-
renmoral, die nach dem Vorbild der archaischen in
einer «aristokratischen Wertgleichung» Gut mit Vor-
nehm, Méchtig, Schon, Gliicklich und Gottgeliebt
gleichsetzt (Zur Genealogie der Moral, 1. Abhand-
lung, Abschnitt 7). Dem stellt er die exemplarisch
im Christentum vertretene Sklavenmoral entgegen,
die in einer folgerichtigen Umkehrung die Guten mit
den Elenden, Armen, Ohnmachtigen und Niederen
gleichsetze. Weiterhin behauptet Nietzsche, bei der
Sklavenmoral bewerte man nach dem Gegensatz von
Gut und Bose, bei der Herrenmoral hingegen nach
dem von Gut und Schlecht. Vor allem erklart er, das
wahrhaft schdtzenswerte Gute, dasjenige, das ein
souverines Individuum auszeichnet, verstehe sich in
der Opposition von Gut und Schlecht. Genau diese
letzte Behauptung ist mit seinem Titel «Jenseits von
Gut und Bose» gemeint.

Weder Nietzsches Titel «Jenseits...» noch die Kritik
an der Sklavenmoral und die Apologie der Herren-
moral darf man sich zu schlicht vorstellen. Hier ist
aber weder fiir eine ndhere Darstellung von Nietz-
sches Position noch fiir deren Kritik der Ort. Wich-
tig ist nur zu sehen, dass eine griindliche Reflexion
des Guten weder dessen Gegenbegriff unterschlagen
noch den Gegenbegriff ohne weitere Begriindung
mit dem Bosen gleichsetzen darf.

6. Zum Ursprung einer Philosophie des Guten

Uberlegungen zum Guten, zum guten Gemeinwesen,
gutem Leben und guten Menschseins, sind uralt. Zu-
mindest von allen sogenannten Hochkulturen sind
entsprechende Zeugnisse Uberliefert. Sie finden sich
in Texten des Rechts, der Religion und der Literatur
und haben haufig den Charakter von Lebensweisheit.
Obwohl in archaischen Gesellschaften Staat, Religion
und Gesellschaft ineinander verwoben sind, zeich-

7

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

nen sich schon Ausdifferenzierungen ab, die nicht
zuletzt die Aussagen lber das Gute betreffen. Ein
treffendes Beispiel bietet der Dekalog. Bekanntlich
sind die Gebote auf zwei Tafeln verzeichnet, wobei
die erste Tafel rein und genuin religioser Natur ist.
Auf der zweiten Tafel hingegen fehlt nicht nur jede
religiose Berufung, vielmehr erhalt die erste der hier
verzeichneten Vorschriften, das Gebot, Vater und
Mutter zu ehren, eine rein innerweltliche, bloss sa-
kulare Rechtfertigung: «damit verlangert werden dei-
ne Tage», man kann vorsichtig verallgemeinern: «auf
dass es dir wohl ergehe auf Erden».

Im vorphilosophischen Nachdenken (iber das Gute,
in der vorphilosophischen Ethik, gibt es idealtypisch
zwei Richtungen. Entweder wird das was sich von
alters her als gut bewéhrt hat, bekraftigt. Vor allem
in Krisenzeiten wird hingegen das bislang Gewohn-
te als flir die Krise mitverantwortlich angesehen,
deshalb, mehr oder weniger radikal, abgelehnt und
stattdessen Gegenvorstellungen entworfen. Krisen
sind freilich nicht so wohldefiniert, dass man in Form
einer bestimmten Negation die Therapie gewinnen
konnte. Es ist daher nicht verwunderlich, dass sie
unterschiedliche Antworten finden. In China bei-
spielsweise bilden sich auf die gesellschaftlichen und
politischen Krisen des sechsten und fiinften Jahrhun-
derts v. Chr,, einem Zerfall der archaischen Ordnung,
drei grundverschiedene Richtungen heraus: der
sozial engagierte, eher «konservative» Konfuzianis-
mus, der «gesellschaftskritische» Daoismus und der
«rechts- und staatsfromme» Legismus bzw. Legalis-
mus. Die drei Richtungen verbinden Lebensweisheit
mit Staatsklugheit.

Das abendlandische Nachdenken {iber das Gute ist
in argumentativer und methodischer Hinsicht an-
spruchsvoller. Es entsteht zwar ebenfalls in Krisenzei-
ten, wobei den Anlass drei Ks bilden: Bei der Frage,
was denn als gut gelten darf, tauchen angesichts wi-
derstreitender Antworten Konflikte auf; ein Teil der
Antworten, wird als unsachgemadss zurtiickgewiesen,
er erfahrt Kritik. Oder die Lebensverhaltnisse haben
sich so grundlegend verandert, dass die bisherigen
Antworten keine sachgerechten Losungen mehr ver-
sprechen; die bisherige Moral befindet sich in einer
Krise. Nehmen wir als Beispiel die professionellen
Wanderlehrer des fiinften Jahrhunderts v. Chr,, die
griechischen Sophisten. Angesichts der sozialen und
politischen Strukturveranderungen ihrer Epoche
und der Erfahrung, dass in anderen Ldndern und im
selben Land zu verschiedenen Zeiten andere Sitten
vorherrschen, werfen sie die Frage auf: Gibt es fiir das
personliche und politische Leben ein Gutes, das fiir
alle Menschen und alle Zeiten gleichermassen giiltig
ist? Aus gewisser Verlegenheit wird es analog zu den



8

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Kréften, die die beobachtbare Natur unveranderlich
beherrschen, «von Natur aus» gut und richtig, physei
dikaion («Naturrecht»), genannt. Oder ist das Gute
eher nur ein sogenannt Gutes, da es sich bloss ge-
wissen Satzungen, Absprachen und Konventionen
verdankt?

Die ersten grossen Moralphilosophen, Platon und
Aristoteles, stellen sich der Alternative und dem in
ihr verborgenen Konfliktpotential, insbesondere ei-
ner Neigung, die sie als Gefahr einschitzen, der ei-
nes Relativismus. Es geht ihnen freilich nicht schlicht
um einen Gegenentwurf. Vielmehr treten sie einen
Schritt zuriick. Sie suchen die zustandigen Begrif-
fe wie «guty, «gerecht», «Tugend» zu klaren, fragen
nach einem Massstab dafiir, suchen sowohl Griinde
als auch Gegengriinde und wagen sie gegeneinander
ab. Statt Behauptungen hinzustellen, argumentieren
sie. Dieses genuine Vorgehen setzt weder im luft-
leeren Raum ein, noch kann es wie die Mathematik
ihren Gegenstand konstruieren. Denn die Argumen-
tation wendet sich auf eine schon bekannte Welt, die
von Moral und Debatten tiber Moral, zuriick. Die Ar-
gumentation hat also im wortlichen Sinne den Cha-
rakter einer Reflexion.

Obwohl also eine Philosophie der Moral von einer
Vorgabe oder einem Vorwissen ausgeht, halt sie ih-
ren Ausgangspunkt nicht fiir sakrosankt. Im Gegen-
teil ist sie in dem Sinn voraussetzungsfrei, dass sie al-
les, auch das noch so Selbstverstandliche, der Riick-
frage aussetzt. Auf diese Weise will die Philosophie
deutlich mehr als Lebensweisheit und Staatsklugheit
sein. Zu ihrer argumentativen Reflexion, auch einer
Philosophie des Guten, gehort die Radikalkritik un-
verdusserlich dazu. Platon unternimmt sie mit seiner
Lehre der Ideen. Unter ihnen, beispielsweise der Idee
des Gerechten, versteht er ideale Gegenstande: reine,
selbst nicht mehr sichtbare, aber allem Sichtbaren

zugrundeliegende Gestalten. Oberhalb der gewohn-
lichen Ideen gibt es noch eine grundlegendere Idee,
die Idee des Guten: Wie die Sonne allen sichtbaren
Gegenstanden ihre Sichtbarkeit ermaglicht, so ver-
leiht die Idee des Guten allem Seienden, auch dem
des Gerechtseins, sowohl das Sein als auch Erkenn-
barkeit, nicht zuletzt seinen Wert.

Schon in den gewdhnlichen Ideen, noch mehr in der
hoherstufigen Idee des Guten, hat sich etwas gefun-
den, dass aller Konvention und derer Beliebigkeit
fremd ist, das daher der tendenziell willkiirlichen
Verfiigbarkeit der Menschen vollstandig entzogen
ist. Aristoteles wird die Philosophie des Guten zwar
von der Ideenlehre entlasten, gleichwohl den-Gedan-
ken eines unverfligbaren Guten vertreten: Gut ist,
wonach alles strebt, folglich schlechthin der Inbe-
griff der Erfiillung allen Strebens, das uniiberbietbar
hochste Ziel, das nicht mehr gesteigert werden kann
und nichts mehr zu wiinschen tbrig ldsst und das die
Menschen «Gliick» (eudaimonia) nennen.

Diese Antwort bindet sich an eine bestimmte Hand-
lungstheorie, an das Verstindnis des Handelns als
Verlangen nach einem Ziel, als Streben. Die alterna-
tive Handlungstheorie, massgebend von Kant prak-
tiziert, schaut in die Gegenrichtung, nicht auf das
Ziel, sondern auf dessen Anfang im Willen. Folglich
besteht hier das uniiberbietbar Gute im schlecht-
hin ersten Anfang. Dieser wird von einem uneinge-
schrankt freien Willen bestimmt, einem Willen, der
sich selbst (auto...) Gesetze gibt (...nomoi). Das Prin-
zip heisst deshalb Willensfreiheit oder Autonomie.

In all diesen drei Gestalten bei Aristoteles und Kant,
selbst bei Platon, ist die Reflexion des Guten von Re-
ligion und Theologie unabhangig. Somit erfiillt sie
eine Erwartung an die Philosophie: Sie ist sékular, fiir
Fromme und Nichtfromme gleichermassen giiltig. =



	Vom Guten zur philosophischen Ethik

