
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 1

Artikel: Vom Guten zur philosophischen Ethik

Autor: Höffe, Otfried

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Vom Guten zur philosophischen Ethik

Otfried Höffe*

1. Das Gute zu Ende denken
«Gut» ist der generelle Grundbegriff wertender

Aussagen, von massgebenden und vorschreibenden, also

normativen und präskriptiven Urteilen.1 Der Rang,

den für die Welt des Theoretischen, des Erkennens

und Wissens, die Beurteilung nach Wahr und Falsch

einnimmt, kommt für die Welt des Praktischen der

Bewertung als Gut und Schlecht bzw. Böse zu.

Allerdings ist die Wissenschaft auch eine Praxis, weshalb

sie ebenfalls nach den Begriffen von Gut und

Schlecht/Böse zu beurteilen ist.

Nicht auf «das» Gute eingeschränkt, verwendet man
schon seit den antiken Anfängen den Begriff in drei

rangmäßig aufeinander aufbauenden Bedeutungen:
Sie beginnen mit dem bescheidensten Anspruch,
den sie über eine Zwischenstufe systematisch zu

einem nicht mehr überbietbaren Superlativ steigern.
In Bezug auf Imperative, also nicht willkürliche
Gebote, sondern begründete Forderungen, hat Kant
die Stufenfolge auf den Begriff gebracht: Es gibt ein

technisches, ein pragmatisches und ein moralisches

Gutsein. Unter den Bedingungen des zum Gutsein

fähigen, aber ihnen nicht notwendig folgenden
Menschen, erhält das Gutsein den Imperativcharakter, so

dass es diese drei Stufen von Imperativen gibt:
technische, pragmatische und moralische Imperative.

Auf der ersten und untersten Stufe bewertet man
Mittel und Wege, also Werkzeuge, Strategien oder

Organe, auf ihre Tauglichkeit für beliebige Ziele und
Zwecke. Sowohl das deutsche Wort «gut» als auch

das griechische «agathon» bedeutet zunächst ohne
moralische Bewertung «für etwas dienlich» oder

«tauglich». Bei diesem technischen, und taktischen,
einschliesslich strategischen und funktionalen
Verständnis meint «gut» zweckdienlich, «gut für
(irgendetwas»: Kann das betreffende Instrument oder

Organ die Aufgabe, für die es geschaffen ist, erfüllen?

- Kann man mit dem Messer oder der Schere schneiden,

mit den Zähnen beissen und kauen, mit einer

Anlagestrategie sein Geldvermögen steigern, mit
einer Unternehmensstrategie den Gewinn oder aber

die Zahl der Arbeitsplätze erhöhen? - und so fort.

i Meine Überlegungen greifen zurück auf: O. Höffe, Ethik. Eine

Einführung, Verlag C.H. Beck, München 2013; dort Literatur. Vgl. auch

O. Höffe, Lebenskunst und Moral oder Macht Tugend glücklich,

Verlag C.H.Beck, München 2007.

Die erste Stufe ist deshalb in normativer Hinsicht
bescheiden, weil sie sich mit der Tauglichkeit der Mittel
oder Instrumente begnügt, die Absichten hingegen
können beliebig sein.

Auf der nächsten, pragmatischen Stufe richtet sich

die Bewertung auf die Absichten, des näheren auf
eine natürliche Grund- oder Leitabsicht, das eigene
Wohl, auch Glück im Sinne von Eudaimonie genannt.
«Gut» bedeutet hier «gut für jemanden», sei es für
einen einzelnen: Individualwohl, oder für eine Gruppe,

eine Hochschule, ein Unternehmen oder ein

Gemeinwesen: Kollektivwohl.

Auf der zweiten Stufe bleibt noch eine Frage offen.
Beim Individualwohl lautet sie: Ist es gut, nur an sich

zu denken? Beim Kollektivwohl bleiben sogar zwei

Fragen offen: Inwiefern ist es gut, dass der einzelne,

wo erforderlich, sein Wohl zugunsten der Gruppe
zurückstellt? Zum anderen: Wie sind die Nachteile,

etwa die Lasten, und die Vorteile, auf die Mitglieder
der Gruppe zu verteilen?

Genau aus diesem Grund, dass gewisse Bewertungsfragen

offen bleiben, sind die Möglichkeiten des

Bewertens noch nicht angeschnitten. Dies geschieht
erst auf einer weiteren, dritten Stufe, bei der etwas
ohne jede Einschränkung für sich selbst gut ist. Auf
dieser Stufe, dem moralisch Guten, und kürzer, der

Moral, wird die Frage nach dem Guten zu Ende

gedacht.

Innerhalb dieser Stufe ist noch die Unterscheidung
möglich zwischen einer Rechtsmoral und einer Tu-

* Philosophisches Seminar der Universität Tübingen,
Bursagasse 1,72070 Tübingen, Deutschland.

E-mail: sekretariat.hoeffe@uni-tuebingen.de
http://www2.unine.ch/gianni.damato

Otfried Höffe, Dr. phil., Dr. h.c. mult., ist Leiter der von ihm

gegründeten Forschungsstelle Politische Philosophie und
emeritierter Professor an der Universität Tübingen und Senator
der Deutschen Nationalen Akademie der Wissenschaften

Leopoldina. Er war Lehrstuhlinhaber für Ethik und Sozialphilosophie

in Freiburg i.Ü. und Direktor des dortigen Internationalen

Instituts für Sozialphilosophie und Politik. Bis Ende 2015 amtete
Otfried Höffe als Präsident der Nationalen Ethikkommission im Bereich

der Humanmedizin (NEK). Er hatte zahlreiche Gastprofessuren in der
Schweiz und im Ausland inne; von ihm zuletzt erschienen ist «Kritik der
Freiheit. Das Grundproblem der Moderne» (2015).



4

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

gendmoral. Das unaufgebbare Minimum der Moral,
die Rechtsmoral, die auch (politische) Gerechtigkeit
heisst, ist der Inbegriff des moralisch Guten, deren

Anerkennung die Menschen einander schulden. Auf
Verstösse dagegen, beispielsweise auf Verletzungen

von Leib und Leben, auf Verstösse gegen die Grund-
und Menschenrechte, reagiert man mit Protest und

Empörung. Wer hingegen der Tugendmoral folgt und
sich den Forderungen von Nächstenliebe, Wohlwollen

und Mitgefühl (Empathie) unterwirft, erbringt
verdienstliche Mehrleistungen. Wo sie unterbleiben,
darf man enttäuscht sein, Protest und Empörung
wären jedoch fehl am Platz.

2. Ethik und Ethiken, Sitten und Moral
Die Verbindung von Kreativität mit Offenheit für
andere Sprachen, die die deutsche Sprache pflegt, hat

für den Bereich der Bewertung eine etwas verwirrende

Folge. Das Deutsche bedient sich sowohl der
einheimischen Wortfamilie von Sitte und Sitten, Sittlich
und Sittlichkeit als auch der lateinischen Fremdwörter

moralisch, Moral, Moralphilosophie und Moralität
einschliesslich der griechischen Fremdwörter ethisch,

philosophische Ethik und deren Bezugswort Ethos.

Von verschiedenen Vorschlägen zur Abgrenzung ist
keiner zwingend. Ohnehin gibt es im Englischen und
Französischen nicht drei Wortfamilien, sondern nur
die zwei des Lateinischen und Griechischen.

Gemäss gewissen Sprachgewohnheiten, auch weil

«Ethik» (ëthika), im Titel einer der massgebenden

Texte, Aristoteles' Nikomachischer Ethik, auch der

Eudaimonischen Ethik und der Grossen Ethik,
steht, empfiehlt sich, den Ausdruck der Ethik für die

wissenschaftliche Disziplin zu reservieren. Weil diese

der Philosophie entstammt und dort, besonders

deutlich bei Aristoteles, ohne Religion und Theologie
auskommt, denken viele, nicht nur Philosophen, bei

der Ethik an eine philosophische Aufgabe. Um dies,

wo erforderlich, zu betonen und gegen die aus
anderen Disziplinen abzusetzen, spricht man auch von

«philosophischer Ethik». Dort wo man das lateinische

statt des griechischen Fremdwortes vorzieht,

sagt man Moralphilosophie. Von einem in der Sache

liegenden Unterschied kann schwerlich die Rede

sein, denn sowohl die lateinischen «mores» als auch

die griechischen «ethé» bezeichnen - unter anderem,

Gewohnheiten und Sitten. Mittlerweile hat sich

ein bunter Strauss von Ethiken auf Fragen bestimmter

Themenbereiche zu spezialisieren begonnen. Zu
diesen sogenannten angewandten Ethiken gehören

zum Beispiel die Bioethik, die Medizinische Ethik, die

Technikethik, die Umweltethik, die Wirtschaftsethik,
die Wissenschaftsethik usf. Im Unterschied dazu

kann man die - gemeinsamen - Grundüberlegungen
als Fundamentalethik qualifizieren.

Den Gegenstand dieser Disziplin bilden die «Sitten»

oder «mores», die Moral. Folglich bedeutet «sittlich»

ursprünglich lediglich «den Sitten gemäss» und
«Sittlichkeit» das, «was die Sitten auszeichnet». Und weil

das lateinische Wort «mores» ebenfalls «Sitten»
bedeutet, entspricht das Fremdwort «moralisch» dem
deutschen «sittlich» und das Substantiv «Moralität»
der deutschen «Sittlichkeit».

Im Verlauf der Sprachgeschichte, insbesondere in der
Ethik bzw. Moralphilosophie haben die Ausdrücke

jedoch ihre wertende Anspruchslosigkeit verloren.
Sie sind nicht nur zu Wertausdrücken aufgestiegen,
sondern bezeichnen deren oberste Stufe. Als «sittlich»

oder «moralisch» qualifiziert nicht mehr irgendwelche

Sitten, sondern nur ein uneingeschränktes
Gutsein. Personen und deren Einstellungen, bei

Gemeinwesen deren Gesetze und Institutionen, sofern
sie einer unbedingten Verbindlichkeit genügen, die

man auch «Sittengesetz» oder «moralisches Gesetz»

nennt. Die entsprechenden Gegenstände verdienen

die Bewertung als uneingeschränkt gut. Ebenso

heisst «Sittlichkeit» nicht mehr, was die Übereinstimmung

mit den Sitten, sondern die mit dem Sittlichsein

auszeichnet. Dasselbe trifft auf die Moralität zu.

Hegel hat bekanntlich in seiner Rechtsphilosophie,
den Grundlinien der Philosophie des Rechts eine

scharfe Unterscheidung zwischen dem deutschen
Ausdruck und dem lateinischen Fremdwort getroffen.

Danach zeichnet die (subjektive) Moralität den
freien (autonomen) Willen einer Person aus, deren

Absichten und Gewissen, die (objektive) Sittlichkeit
dagegen Institutionen, die Familie, die bürgerliche
Gesellschaft mit ihrer Rechtsordnung und den Staat,

in denen die Freiheit ihre substantielle Wirklichkeit
findet. In der Sache ist die Unterscheidung ohne
Zweifel wichtig und richtig, die blossen Ausdrücke

geben diese aber nicht her. Kant, gegen den sich Hegel
hier absetzen will, verwendet beide Ausdrücke,
Moralität und Sittlichkeit, in gleicher Bedeutung. Und

Institutionen, auf die Hegel mit guten Gründen Wert
legt, spielen auch bei Kant eine grosse Rolle. Hinzu

kommt, dass in anderen europäischen Sprachen wie
dem Englischen und dem Französischen normative
Ausdrücke weder lateinisch- noch griechischstämmig

sind. Deshalb empfiehlt sich, «sittlich» mitsamt
«Sittlichkeit» und «moralisch» nebst «Moralität» als

äquivalent zu verwenden und sachliche Unterschiede

als solche herauszustellen.

Legt man «sittlich» und «moralisch» noch nicht auf
das uneingeschränkte Gutsein fest, bezeichnen die

Sitten und «mores» den Inbegriff gegebener Verhältnisse,

die tatsächlich praktizierten Sitten. Mit ihnen
befasst sich eine empirische, auf Erfahrungen bezogene

bzw. deskriptive, die Wirklichkeit beschreiben-



5

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

de Ethik. Die Alternative bildet eine vorschreibende,

präskriptive, bzw. Verbindlichkeiten begründende,
normative Ethik. Wo Missverständnisse möglich
sind, nennt man den Gegenstand der empirischen
Ethik genauer die positive Moral, den der normativen

Ethik die kritische Moral.

3. Éthos: drei Aspekte des Guten
Der Meister aller Wissenden, wie ihn Dante nennt,
Aristoteles, nennt seine Hauptschrift zur Philosophie

des Guten, einen bis heute massgeblichen Text,

ta êthica: Überlegungen, die ët/ios-Dinge betreffen.
Dabei bedeutet Ethos, was häufig übersehen wird,
dreierlei, den gewöhnlichen Aufenthaltsort, die
Gewohnheit und den Charakter. Alle drei Bedeutungen
kann man sowohl deskriptiv als auch präskriptiv
behandeln, wobei eine philosophische Ethik durchaus

deskriptiv beginnen mag. Ihre Hauptaufgabe besteht
aber nicht in einer Beschreibung, weder in der De-

skription von gewohnten Lebensrichtungen noch

dort gepflegten Sitten und auch nicht der sich dabei

herausbildenden Charaktere. Die Philosophie geht

primär drei anderen Aufgaben nach: Eine normative
Ethik befasst sich mit der Frage, was moralisch gut,
was schlecht, sogar böse ist. Eine zweite, oft vernachlässigte

Ethik, eine anthropologische Ethik, oder

Moralanthropologie überlegt, warum der Mensch
sowohl zur Moral fähig als auch zu ihr verpflichtet ist.

Und eine Metaethik widmet sich den semantischen

und methodischen Vorfragen: Was bedeuten die

einschlägigen Begriffe namentlich der Grundbegriff
«gut», und mit welchen Methoden lassen moralische

Urteile sich rechtfertigen?

Die hier skizzierten Überlegungen gehören teils einer
Semantik des Guten teils zu deren Anthropologie,
einer Moralanthropologie; sie reichen aber auch in

empirische Fragen herein.

Üblicherweise halten wir die Moral für eine

Sonderausstattung des Menschen, und billigen selbst Primaten

nur eine Vorstufe, eine Quasi-Moral zu. Die erste

Bedeutung von Ethos korrigiert diese Ansicht, da sie

auf eine Gemeinsamkeit mit subhumanen Wesen

hinweist: Wie der Fisch das Wasser und der Vogel die

Luft, so hat auch der Mensch einen gewohnten Ort
des Lebens. Mit dem Ethos 1 steht der Mensch im
Kontinuum der Natur, andererseits zeichnet sich hier
eine Sonderstellung ab. Denn schon von seiner Biologie

zeichnet sich der Mensch durch die Offenheit für
unterschiedliche Lebensorte aus, und mittels sozialer

und kultureller Prägungen wird die Offenheit noch

enorm erhöht.

Zumindest domestizierte Tiere entfalten, worin die

zweite Bedeutung des Ethos, das Ethos 2, besteht,
unterschiedliche Gewohnheiten. Das Vieh verhält sich

im Stall anders als auf dem Weideplatz und vielleicht
noch speziell auf der Alm. Beim Menschen aber ist
das Ethos 2, sind die Gewohnheiten und Sitten, die

soziale Sittlichkeit oder soziale Moral im positiven,
nicht kritischen Verständnis des Begriffs,
unvergleichlich vielfältiger.

Das jeweilige Ethos 2 steht dem einzelnen Menschen

allerdings nicht frei. Es ist eine Vorgabe von Seiten

der Gemeinschaft oder Gesellschaft bzw. Kultur, in

der er lebt, ein normativer Rahmen, der einem Wesen

wie den Menschen, das durch seine Organe und
Instinkte so wenig festgelegt ist, nach Aussen ein

wechselseitiges Vertrauen ermöglicht und ihm nach

Innen vom ständigen Zwang entlastet, situationsgerechte

Verhaltensmuster zu erfinden und überfordernd

viele Entscheidungen zu treffen. Hat sich eine

soziale Moral ausgebildet, so setzt sie das Eigene

gegen das Fremde und den Dazugehörigen gegen den

Aussenstehenden ab.

In der Frühzeit der Menschheitsgeschichte wird
die soziale Moral vor allem mittels zweier Faktoren

durchgesetzt, sozialiter vor allem mit einem
zwangsbefugten Recht und personaliter mit dem kaum minder

zwingenden Gefühl, vor anderen, auch vor sich

selbst blossgestellt zu sein, der Scham.

Zu Beginn reicht die Macht der Moral sehr weit.
Das Ethos 2 umfasst den gesamten Lebensbereich

der Menschen. Deren Sittlichkeit besteht in nichts
anderem als dem Gehorsam gegen die in ihrer

Zuständigkeit weit ausgreifenden Sitten. Friedrich
Nietzsche trifft in einem seiner «Gedanken über die

moralischen Vorurteile» diesen Sachverhalt sehr

genau: «Ursprünglich gehörte die ganze Erziehung und

Pflege der Gesundheit, die Ehe, die Heilkunst, der
Feldbau, der Krieg, das Reden und Schweigen, der
Verkehr untereinander und mit den Göttern in den

Bereich der Sittlichkeit» (Morgenröte, 1. Buch,
Abschnitt 3).

Wie ich es schon in den zwei Faktoren Recht und
Scham angedeutet habe, lebt die soziale Moral in zwei

Gestalten, objektiv in den Institutionen und verbindlichen

Sitten einer Gesellschaft, auch in deren

Vorstellungen eines guten und gelungenen, sinnvollen

Lebens, subjektiv oder besser personal in der Einstellung

und Sinnesart der Mitglieder der Gesellschaft.

Genau in dieser zweiten, personalen Gestalt liegt
die dritte Bedeutung des Ethos, das Ethos 3. Wer in

der entsprechenden Gruppe aufwächst, bildet durch
Vor- und Nachmachen, durch Vorbilder, verbale oder
nichtverbale Formen des Lobens und Tadeins, eine
die sozialen Vorgaben internalisierende Haltung,



6

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

einen Charakter aus. Dabei sind die sozialen Vorgaben

nicht so eng und streng, dass es keine
charakterlichen Unterschiede geben könnte. Auch in einer

Kriegerkultur beispielsweise gibt es auf der einen
Extremseite tapfere Helden, auf der anderen Feiglinge.
Ebenso muss nicht jedes Mitglied einer Bildungs- und

Wissensgesellschaft sowohl hochbegabt sein als auch

ein Wissenschaftler werden. Die sozialen Vorgaben
bilden lediglich einen Rahnen, in dem sich ein
konkreter Charakter je nach äusseren Umständen wie

gesellschaftliche Herkunft und inneren Umständen
wie persönlichen Interessen und Begabungen, auch

Antriebskräften anders ausbildet.

Für die moralische Bewertung eines Menschen zählt
im Rahmen des Charakters vor allem der Anteil, für
den man mitverantwortlich ist, der bewusste und

freiwillige Anteil. Nach dem seit der Antike bekannten

Grundsatz, besonnen wird man durch besonnenes,

gerecht durch gerechtes Handeln, kommt es hier
auf das Einüben an. Im Erfolgsfall erwirbt man jene
moralischen Haltungen, die man im Sinn
allgemeinmenschlicher Tüchtigkeit «Tugenden» zu nennen
pflegte. Gemeint sind Superlative persönlichen
Gutseins, VortrefRichkeiten, die sich nach Piaton in vier

Haupttugenden bündeln, den Kardinaltugenden der

Besonnenheit, Tapferkeit, Gerechtigkeit und Klugheit

bzw. Weisheit.

Auch zum Ethos 3 findet sich eine gewisse Entsprechung

in der subhumanen Welt. Man kann Tiere,

zumal domestizierte und hier noch einmal besonders

Haustiere als gutmütig oder aggressiv, als klug,
heimtückisch, mutig oder ängstlich bezeichnen.

4. Drei Modalitäten
Wer sich auf die Aufgabe einer Moralanthropologie
einlässt, stösst auf einen erstaunlichen Befund: Das

(moralisch) Gute existiert nicht nur in den zwei

vertrauten Modalitäten als Sein und als Sollen. Deshalb

gibt es die Ethik nicht nur in den zwei Formen von

empirischer und normativer oder deskriptiver und

präskriptiver Gestalt.

Die häufig vernachlässigte Moralanthropologie kann

mit der (Human-)Biologie, einschliesslich deren

Neurobiologie, beginnen. Ihr zufolge ist der Mensch als

das «nichtfestgestellte Tier» (Nietzsche) sowohl

weltoffen als auch gefährdet. Infolge dessen bedarf es

zum Überleben der Gemeinschaft oder Gesellschaft,

zur gesellschaftlichen Integration und zu deren

Stabilität des moralisch Guten bzw. der Moral. Als erstes

ist also die Moral für den Menschen ein Bedürfnis.

Wie das Bedürfnis befriedigt wird, gibt die Biologie

aber nicht vor, weshalb das Êthos 1, der gewohnte
Lebensort, vom Menschen selber zu finden, wohl auch

zu erfinden ist. Das erfolgt nicht von einem einzelnen,

sondern in Gemeinschaft, und nicht in einem

Augenblick, sondern im Laufe der Zeit. Dabei dürften

Erfahrungen, einschliesslich - vermutlich oft un-
bewusster - Lernprozesse eine Rolle spielen.

Bei der zweiten Modalität des moralisch Guten, dessen

Sein, zeigt der Kulturvergleich zwei Seiten. Nach

dem interkulturellen Grundsatz «andere Länder,

andere Sitten», verschärft um den intrakulturellen
Grundsatz «andere Zeiten, andere Sitten» entwickelt
die jeweilige Gesellschaft oder Kultur ihre eigene
Moral, die sich im Laufe der Zeit, insbesondere im
Fall dynamischer Gesellschaft, stark verändern kann.

Auf der anderen finden sich aber deutliche
Gemeinsamkeiten, die eine oberflächliche, dann zum
Relativismus neigende Aufklärung gern übersieht. In so

gut wie allen Kulturen werden Hilfsbereitschaft,
Tapferkeit bzw. Zivilcourage, Rechtschaffenheit und
Ehrlichkeit geschätzt und sind Lüge und Betrug sowie
Inzest verboten. Der Grundsatz der Wechselseitigkeit,
die Goldene Regel, zumal in ihrer negativen Fassung:

«Was du nicht willst, das man dir tu, das füg' auch

keinem anderen zu» findet sich in allen Kulturen, die

wir kennen. Nicht anders verhält es sich beim Recht

mit Grundsätzen der Unparteilichkeit, der Verfahrens-

und der Tauschgerechtigkeit.2

Ein weiterer Faktor der Humanbiologie, die Intelligenz,

erlaubt, eine gegebene Moral auf ihr Gutsein,
insbesondere ihr uneingeschränktes Gutsein, hin zu

befragen und die positiv vorhandene Moral je nach

Einschätzung anzuerkennen, oder aber teilweise,
eventuell sogar grundlegend zu verwerfen. Damit
kommt die dritte Modalität ins Spiel, das moralisch
Gute als eine kritische Moral und als ein Sollen.

Das moralisch Gute wird also in Form eines Bedürfnisses

von der Biologie des Menschen herausgefordert,

gelangt aber erst in einer bestimmten Gesellschaft

und Kultur zu einer konkreten Gestalt, einem

positiven Sein. Dies wiederum taucht in zweierlei
Weise auf, einmal als ein Sollen als Anspruch an die

positive Moral einer Gesellschaft, sich dem Gedanken

des uneingeschränkten Gut-seins zu unterwerfen.

Zum anderen als Aufforderung an die Individuen,

sich unabhängig von einer geltenden Moral den
Verbindlichkeiten des uneingeschränkten Guten zu
unterwerfen.

5. jenseits von Gut und Böse
Das moralisch Gute, verstanden als das im höchsten
Mass Schätzenswerte, hat einen Gegenbegriff, den

2 Vgl. O. Höffe. Gerechtigkeit. Eine philosophische Einführung.
C.H. Beck. München 2015, bes. Kap. VII,4 und 11,1.



7

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

unverständlicherweise viele Überlegungen zur Ethik

unterschlagen. Es ist das Böse. Nimmt man als

Beispiel für das Gute das Helfen, so gilt das Schädigen,
sofern es absichtsvoll als Selbstzweck erfolgt, gilt ein

bewusster und freiwilliger Sadismus als ein Beispiel

für das Böse.

Ob im Bösen der sachgerechte Gegenbegriff zum
Guten liegt, ist freilich in der philosophischen Ethik

umstritten. Denn, so behauptet ein wirkungsmächtiger

Vertreter der Ethik als Moralkritik, Friedrich

Nietzsche, das Gegensatzpaar Gut-Böse enthält
schon ein Vor-Urteil über den Gehalt des moralisch

Guten. Nietzsche plädiert nicht für eine abgrundtiefe
Verwerflichkeit. Er behauptet vielmehr, es gebe

zwei Grundarten des moralisch Guten, denen je ein

anderer Gegenbegriff zugeordnet ist, das Gute, das

dem Schlechten, und dasjenige, das dem Bösen

entgegengesetzt ist. Die eine Grundart nennt er die
Herrenmoral, die nach dem Vorbild der archaischen in

einer «aristokratischen Wertgleichung» Gut mit
Vornehm, Mächtig, Schön, Glücklich und Gottgeliebt
gleichsetzt (Zur Genealogie der Moral, 1. Abhandlung,

Abschnitt 7). Dem stellt er die exemplarisch
im Christentum vertretene Sklavenmoral entgegen,
die in einer folgerichtigen Umkehrung die Guten mit
den Elenden, Armen, Ohnmächtigen und Niederen

gleichsetze. Weiterhin behauptet Nietzsche, bei der
Sklavenmoral bewerte man nach dem Gegensatz von
Gut und Böse, bei der Herrenmoral hingegen nach

dem von Gut und Schlecht. Vor allem erklärt er, das

wahrhaft schätzenswerte Gute, dasjenige, das ein

souveränes Individuum auszeichnet, verstehe sich in

der Opposition von Gut und Schlecht. Genau diese

letzte Behauptung ist mit seinem Titel «Jenseits von
Gut und Böse» gemeint.

Weder Nietzsches Titel «Jenseits...» noch die Kritik

an der Sklavenmoral und die Apologie der Herrenmoral

darf man sich zu schlicht vorstellen. Hier ist

aber weder für eine nähere Darstellung von Nietzsches

Position noch für deren Kritik der Ort. Wichtig

ist nur zu sehen, dass eine gründliche Reflexion

des Guten wederdessen Gegenbegriff unterschlagen
noch den Gegenbegriff ohne weitere Begründung
mit dem Bösen gleichsetzen darf.

6. Zum Ursprung einer Philosophie des Guten
Überlegungen zum Guten, zum guten Gemeinwesen,

gutem Leben und guten Menschseins, sind uralt.
Zumindest von allen sogenannten Hochkulturen sind

entsprechende Zeugnisse überliefert. Sie finden sich

in Texten des Rechts, der Religion und der Literatur
und haben häufig den Charakter von Lebensweisheit.

Obwohl in archaischen Gesellschaften Staat, Religion

und Gesellschaft ineinander verwoben sind, zeich¬

nen sich schon Ausdifferenzierungen ab, die nicht
zuletzt die Aussagen über das Gute betreffen. Ein

treffendes Beispiel bietet der Dekalog. Bekanntlich
sind die Gebote auf zwei Tafeln verzeichnet, wobei
die erste Tafel rein und genuin religiöser Natur ist.

Auf der zweiten Tafel hingegen fehlt nicht nur jede

religiöse Berufung, vielmehr erhält die erste der hier

verzeichneten Vorschriften, das Gebot, Vater und

Mutter zu ehren, eine rein innerweltliche, bloss

säkulare Rechtfertigung: «damit verlängert werden deine

Tage», man kann vorsichtig verallgemeinern: «auf

dass es dir wohl ergehe auf Erden».

Im vorphilosophischen Nachdenken über das Gute,
in der vorphilosophischen Ethik, gibt es idealtypisch
zwei Richtungen. Entweder wird das was sich von
alters her als gut bewährt hat, bekräftigt. Vor allem

in Krisenzeiten wird hingegen das bislang Gewohnte

als für die Krise mitverantwortlich angesehen,
deshalb, mehr oder weniger radikal, abgelehnt und
stattdessen Gegenvorstellungen entworfen. Krisen

sind freilich nicht so wohldefiniert, dass man in Form

einer bestimmten Negation die Therapie gewinnen
könnte. Es ist daher nicht verwunderlich, dass sie

unterschiedliche Antworten finden. In China

beispielsweise bilden sich auf die gesellschaftlichen und

politischen Krisen des sechsten und fünften Jahrhunderts

v. Chr., einem Zerfall der archaischen Ordnung,
drei grundverschiedene Richtungen heraus: der

sozial engagierte, eher «konservative» Konfuzianis-

mus, der «gesellschaftskritische» Daoismus und der
«rechts- und staatsfromme» Legismus bzw. Legalismus.

Die drei Richtungen verbinden Lebensweisheit

mit Staatsklugheit.

Das abendländische Nachdenken über das Gute ist
in argumentativer und methodischer Hinsicht
anspruchsvoller. Es entsteht zwar ebenfalls in Krisenzeiten,

wobei den Anlass drei Ks bilden: Bei der Frage,

was denn als gut gelten darf, tauchen angesichts
widerstreitender Antworten Konflikte auf; ein Teil der

Antworten, wird als unsachgemäss zurückgewiesen,

er erfährt Kritik. Oder die Lebensverhältnisse haben

sich so grundlegend verändert, dass die bisherigen
Antworten keine sachgerechten Lösungen mehr
versprechen; die bisherige Moral befindet sich in einer
Krise. Nehmen wir als Beispiel die professionellen
Wanderlehrer des fünften Jahrhunderts v. Chr., die

griechischen Sophisten. Angesichts der sozialen und
politischen Strukturveränderungen ihrer Epoche
und der Erfahrung, dass in anderen Ländern und im
selben Land zu verschiedenen Zeiten andere Sitten
vorherrschen, werfen sie die Frage auf: Gibt es für das

persönliche und politische Leben ein Gutes, das für
alle Menschen und alle Zeiten gleichermassen gültig
ist? Aus gewisser Verlegenheit wird es analog zu den



8

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2016 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2016

Kräften, die die beobachtbare Natur unveränderlich
beherrschen, «von Natur aus» gut und richtig, physei
dikaion («Naturrecht»), genannt. Oder ist das Gute
eher nur ein sogenannt Gutes, da es sich bloss

gewissen Satzungen, Absprachen und Konventionen
verdankt?

Die ersten grossen Moralphilosophen, Piaton und

Aristoteles, stellen sich der Alternative und dem in

ihr verborgenen Konfliktpotential, insbesondere

einer Neigung, die sie als Gefahr einschätzen, der

eines Relativismus. Es geht ihnen freilich nicht schlicht

um einen Gegenentwurf. Vielmehr treten sie einen

Schritt zurück. Sie suchen die zuständigen Begriffe

wie «gut», «gerecht», «Tugend» zu klären, fragen
nach einem Massstab dafür, suchen sowohl Gründe
als auch Gegengründe und wägen sie gegeneinander
ab. Statt Behauptungen hinzustellen, argumentieren
sie. Dieses genuine Vorgehen setzt weder im
luftleeren Raum ein, noch kann es wie die Mathematik
ihren Gegenstand konstruieren. Denn die Argumentation

wendet sich auf eine schon bekannte Welt, die

von Moral und Debatten über Moral, zurück. Die

Argumentation hat also im wörtlichen Sinne den
Charakter einer Reflexion.

Obwohl also eine Philosophie der Moral von einer

Vorgabe oder einem Vorwissen ausgeht, hält sie

ihren Ausgangspunkt nicht für sakrosankt. Im Gegenteil

ist sie in dem Sinn voraussetzungsfrei, dass sie

alles, auch das noch so Selbstverständliche, der Rückfrage

aussetzt. Auf diese Weise will die Philosophie
deutlich mehr als Lebensweisheit und Staatsklugheit
sein. Zu ihrer argumentativen Reflexion, auch einer

Philosophie des Guten, gehört die Radikalkritik
unveräusserlich dazu. Piaton unternimmt sie mit seiner

Lehre der Ideen. Unter ihnen, beispielsweise der Idee

des Gerechten, versteht er ideale Gegenstände: reine,

selbst nicht mehr sichtbare, aber allem Sichtbaren

zugrundeliegende Gestalten. Oberhalb der gewöhnlichen

Ideen gibt es noch eine grundlegendere Idee,

die Idee des Guten: Wie die Sonne allen sichtbaren

Gegenständen ihre Sichtbarkeit ermöglicht, so
verleiht die Idee des Guten allem Seienden, auch dem
des Gerechtseins, sowohl das Sein als auch Erkennbarkeit,

nicht zuletzt seinen Wert.

Schon in den gewöhnlichen Ideen, noch mehr in der

höherstufigen Idee des Guten, hat sich etwas gefunden,

dass aller Konvention und derer Beliebigkeit
fremd ist, das daher der tendenziell willkürlichen

Verfügbarkeit der Menschen vollständig entzogen
ist. Aristoteles wird die Philosophie des Guten zwar
von der Ideenlehre entlasten, gleichwohl den Gedanken

eines unverfügbaren Guten vertreten: Gut ist,

wonach alles strebt, folglich schlechthin der Inbegriff

der Erfüllung allen Strebens, das unüberbietbar
höchste Ziel, das nicht mehr gesteigert werden kann

und nichts mehr zu wünschen übrig lässt und das die

Menschen «Glück» (eudaimonia) nennen.

Diese Antwort bindet sich an eine bestimmte
Handlungstheorie, an das Verständnis des Handelns als

Verlangen nach einem Ziel, als Streben. Die alternative

Handlungstheorie, massgebend von Kant
praktiziert, schaut in die Gegenrichtung, nicht auf das

Ziel, sondern auf dessen Anfang im Willen. Folglich
besteht hier das unüberbietbar Gute im schlechthin

ersten Anfang. Dieser wird von einem
uneingeschränkt freien Willen bestimmt, einem Willen, der
sich selbst (auto...) Gesetze gibt (...nomoi). Das Prinzip

heisst deshalb Willensfreiheit oder Autonomie.

In all diesen drei Gestalten bei Aristoteles und Kant,
selbst bei Piaton, ist die Reflexion des Guten von
Religion und Theologie unabhängig. Somit erfüllt sie

eine Erwartung an die Philosophie: Sie ist säkular, für
Fromme und Nichtfromme gleichermassen gültig."


	Vom Guten zur philosophischen Ethik

