
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Zwischen gelebter Spiritualität und säkularer Medizin :
Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care

Autor: Peng-Keller, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893879

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


63

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, août 2016

Zwischen gelebter Spiritualität und säkularer Medizin.

Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care1

Simon Peng-Keller*

Die Vorgeschichte der heutigen Profession der Pflege

hat eine oft wenig bemerkte Überschneidungsfläche

mit der Vorgeschichte heutiger Spiritual Care. Dass

es überwiegend christlich-religiöse Gemeinschaften

waren, die bis weit ins 20. Jahrhundert hinein die

Schweizerische Spitallandschaft stark mitprägten, ist

zwar bekannt. Kaum bekannt ist hingegen, dass eine

christlich inspirierte Pflegepraxis auch am Anfang
jener Bewegung stand, die in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts «Spiritual Care» im heutigen Sinne

zum Durchbruch verhalf. Der vorliegende Beitrag

geht diesem Zusammenhang nach und fragt, was
eine Professionalisierung im Bereich der Spiritual
Care heissen könnte. Dabei knüpfe ich an manches

an, was im Beitrag von Alexander Bischoff bereits

angeklungen ist und durch einen persönlichen Weg im

Bereich der Pflege veranschaulicht wird.

1. Die Genese spätmoderner Spiritual Care

In seinem heutigen Verständnis bildete sich Spiritual

Care im Verlauf der letzten Jahrzehnte unter
dem Einfluss unterschiedlicher Bewegungen heraus.

Genannt wird in diesem Zusammenhang meist nur
die Bedeutung der modernen Hospizbewegung.

Vergessen geht dabei, dass es auch innerhalb von
Pflegefachleuten eine Bewegung gab, die massgeblich

zur Herausbildung eines neuen Praxis-, Lehr- und

Forschungsfeldes beigetragen haben. Das lässt sich

begriffsgeschichtlich deutlich machen.

Zunächst wird mit «Spiritual Care» die Seelsorge

bezeichnet, die von kirchlich beauftragten
Amtsträgern wahrgenommen wird. Doch im Laufe des

20. Jahrhunderts wird «Spiritual Care» zunehmend

für die Aufgabe von Pflegefachpersonen gebraucht,
kranke und sterbende Menschen auch in ihren

spirituellen Bedürfnissen zu unterstützen. So

veröffentlichte beispielsweise Harriet Lazinski 1962 eine

Guidance of Nursing Students in Rendering Spiritual

Care. Eine Schlüsselrolle in diesem Übergang von

einer kirchlich beauftragten Seelsorge zur pflegerischen

Spiritual Care spielte der Nurses Christian

Fellowship, eine Organisation, die Mitte der 1930er-Jah-

re gegründet wurde und die 1948 zu einer nationalen

Organisation mutierte.2 In den 1960er-Jahren führte

der NCF nicht nur in verschiedenen US-amerika-

IcH danke Alexander Bischoffund Horst Rettke für hilfreiche

Kommentare zu einer ersten Fassung des vorliegenden Beitrags.

http://ncj-jcn.org/about-ncf/history-ncf (Sand: 30.6.2016))

nischen Bundesstaaten Workshops zu «Spiritual
Needs of Patients» durch, sondern initiierte auch

erste Forschungsprojekte in diesem Bereich (Wallace

1978). Die reife Frucht dieser Bestrebungen findet
sich in dem 1978 erstmals erschienenen und danach
mehrfach aufgelegten Buch von Sharon Fish und
Judith A. Shelly mit dem Titel «Spiritual Care: The

nurse's role».

Überblickt man die pflegewissenschaftliche Diskussion,

die an diese frühen Publikationen anschloss

und sich auch kritisch von ihnen absetzte, so lässt

sich beobachten, dass die ausdrücklich christliche

Prägung und Motivation zunehmend in den Hintergrund

tritt. Historisch betrachtet bildet die christlich

inspirierte Spiritual Care des NCF ein Zwischenglied
zwischen kirchlicher Seelsorge und der inter- oder

transreligiösen Spiritual Care der Gegenwart.

Die Transformation einer christlich geprägten in eine

transreligiöse Spiritual Care in den darauffolgenden
Jahrzehnten blieb nicht ohne kritische Einsprüche.
Auf der einen Seite wurde kritisiert, dass in diesem

Prozess ein religiöses Ideal säkularisiert und ausgedünnt

werde. Komplementär dazu stellte sich auf
der anderen Seite die Frage, ob die neue Rede von

Spiritualität im Kontext der Pflege nicht allzu vage
bleibe, um die professionelle Praxis und die
wissenschaftliche Erforschung hinreichend präzise orientieren

zu können. Während es unumstritten ist, dass

schwerkranke Patientinnen und Patienten einer kul-

* Universität Zürich, Theologische Fakultät, Kirchgasse 9,8001 Zürich.

E-mail: simon.peng-keller@uzh.ch

Simon Peng-Keller ist Professor für Spiritual Care an der
Universität Zürich mit einem festen Lehrauftrag an der
Medizinischen Fakultät und Seelsorger im Kompetenzzentrum

Palliative Care des Universitätsspitals Zürich. Er ist
Mitherausgeber der Zeitschrift Spiritual Care (De Cruyter)
und wirkt als Dozent für Theologie des geistlichen Lebens an

©Bruederii_423o Hochschule Chur. Studium der Katholischen Theologie
an den Universitäten in Freiburg/Schweiz und in Luzern. Promotion und
Habilitation an der Universität Freiburg; Venia legendi für das Fachgebiet
Fundamentaltheologie und Theologie der Spiritualität. Koordination
der beiden interdisziplinären Forschungsprojekte «Vertrauen verstehen»

(2009-2012) und «Hermeneutik des Vertrauens am Lebensende»

(2013-2016; NFP 67). Mehrere Forschungsprojekte im Bereich Spiritual
Care (z.T. in Kooperation mit dem Zentrum für klinische Pfiegewis-
senschaft des Universitätsspitals Zürich). Publikationen im Bereich

Spiritualität und Spiritual Care.



64

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, août 2016

tur- und religionssensiblen Pflege bedürfen, die ihre

biografischen Hintergründe einbezieht, ist bisher erst
ansatzweise geklärt, wie eine spezifisch pflegerische

Spiritual Care in säkularen Gesundheitsinstitutionen

integriert werden kann und welche Ausbildungsvoraussetzungen

dafür nötig sind. Im Folgenden sollen

einige Möglichkeiten skizziert und diskutiert werden.

Vorgängig dazu soll eine kurze Zwischen reflexion auf

einige grundrechtliche Fragen eingeschoben werden.

2. Grundrechtliche Aspekte3
Wer in einer Schweizer Gesundheitsinstitution stationär

versorgt wird, geniesst einen besonderen
juristischen Schutz. Aufgrund des spezifischen
Abhängigkeitsverhältnisses in diesem Bereich ist der Staat zur
rechtlichen Fürsorge verpflichtet. Diese umfasst
neben der Aufsicht über die angemessene medizinische

Versorgung und dem Datenschutz auch die Aufgabe,
die grundrechtlichen Rahmenvorgaben zu gewährleisten.

Dazu gehören das Recht auf Glaubens- und
Gewissensfreiheit sowie jenes der Rechtsgleichheit.

Gegenwärtig konzentriert sich die rechtliche Diskussion

auf die Frage, in welcher Form diese Rechte auch

für religiös praktizierende Patienten gewährleistet
werden können, die nicht staatlich anerkannten

Religionsgemeinschaften angehören. In diesem

Zusammenhang liegt es nahe zu argumentieren, dass

es analog zu der bestehenden christlich-kirchlichen

Spitalseelsorge auch einer solchen bedarf, die von
muslimischer, jüdischer oder hinduistischer Seite

selbst verantwortet wird. Wenig beachtet wurde
allerdings bislang, dass die betreffenden Fragen nicht
allein die haupt- oder nebenamtliche Spitalseelsorge
betreffen, sondern den gesamten Bereich der Spiritual

Care, also auch die Professionen der Pflege und der

Medizin.4 Beiden Berufsgruppen kommt die Aufgabe

zu, innerhalb der ihnen anvertrauten Arbeitsfelder
für die Gewährleistung der genannten Grundrechte

zu sorgen. So bedürfen beispielsweise praktizierende
muslimische Patientinnen und Patienten seitens der

Pflege manchmal einer Unterstützung, um religiöse

Vollzüge, die ihnen wichtig sind, verrichten zu können.

Spirituelle Unterstützung brauchen jedoch
mitunter auch Patienten, die keiner Religionsgemeinschaft

angehören. Auch in diesem Bereich steht die

Pflege gegenwärtig vor neuen Aufgaben.

3 Die folgenden Überlegungen verdanken sich einem Vortrag von René

Pahud de Mortanges, der unter dem Titel «Kantonale Rechtsnormen

für die Spitalseelsorge. Stand, Entwicklungstendenzen und Desiderate»

demnächst in einem von ihm herausgegebenen Tagungsband
erscheinen wird.

4 Den professionsspezifischen Verantwortlichkeiten übergeordnet ist

die Verantwortung der Spital- und Heimleitung, die in der grundrechtlichen

Verantwortung steht, die religiösen und spirituellen Bedürfnisse

der ihnen anvertrauten Personen in ihre Planungen einzubeziehen.

Das Recht lässt dabei einen grossen Spielraum für sehr unterschiedliche

und kontextspezifische Lösungen.

3. Pflegerische Spiritual Care in
säkularen Gesundheitsinstitutionen

Die Frage nach den Möglichkeiten, wie eine

pflegespezifische Spiritual Care in säkularen Gesundheitsinstitutionen

integriert werden kann, könnte leicht
übersehen lassen, dass viele Pflegefachpersonen in

Spitälern und dem Bereich der Langzeitpflege eine

solche längst schon als Teil ihrer Aufgabe betrachten.

In einer Befragung von 533 Pflegefachleuten der
deutschen Schweiz kam Christoph von Dach zum
Ergebnis, dass 78 Prozent der Befragten eine spirituelle

Begleitung von Patientinnen und Patienten als

Teil ihrer beruflichen Aufgabe verstehen (2013:23).

Die Mehrheit der befragten Pflegefachleute (80%)

kommt «ab und zu bis oft in Berührung mit den
spirituellen Bedürfnissen der Patienten». Intensiver auf
die genannten Bedürfnisse eingehen möchte knapp
ein Viertel der Befragten und 60 Prozent möchten
dies zumindest teilweise.

Spiritual Care betrifft vom Assessment bis zur
Evaluation und Dokumentation alle Bereiche des

Pflegeprozesses. Die Grenze zwischen spiritueller
Anamnese und Intervention ist dabei fliessend. Eine

Erhebung von Spiritualität, die über die übliche Frage

nach der Religions- und Konfessionszugehörigkeit
hinausgeht, hat, weil es einen (nach westeuropäischem
Empfinden) intimen Bereich des Lebens betrifft,
Interventionscharakter. Sie ist selbst eine erste Form

von Spiritual Care und muss deshalb festgelegten
professionellen, ethischen und religiösen Ansprüchen

genügen.

Die Rede von «spirituellen Assessments» könnte
fälschlicherweise die Vorstellung wecken, dass damit
Patienten nach der gesundheitsspezifischen Anamnese

zusätzlich noch in spirituellen Belangen auf
«Herz und Nieren» geprüft werden sollen. Dieses

Missverständnis macht auf die Probleme aufmerksam,

die entstehen, wenn die Aufgaben von Spiritual

Care in jener Sprache zum Ausdruck gebracht
werden, die heute in klinischen Kontexten die

vertrauteste ist. Wenn von Spitalseelsorgenden erwartet

wird, dass sie neben ihrer religiösen Eigensprache
auch die medizinische Sprache verstehen und diese

zumindest ansatzweise zu sprechen vermögen, so

gilt für Pflegefachpersonen (und Ärztinnen und Ärzte)

umgekehrt, dass sie sich neben ihrer professionellen

Sprache auch ansatzweise mit den religiösen und

spirituellen Sprachwelten vertraut machen sollten, in

denen sich die ihnen anvertrauten Patientinnen und
Patienten bewegen.

Blickt man auf die wachsende Pluralisierung und

Individualisierung dieser Welten, ist das zweifellos ein

hoher Anspruch, der zwei unterschiedliche Einwän-



65

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, août 2016

de hervorrufen kann. Der erste Einwand ist
ökonomischer Natur. Auch wer mit dem eben Gesagten
einverstanden ist, könnte die Frage aufwerfen: Das

ist alles recht und gut, doch wie lässt sich eine solche

spirituelle Unterstützung finanzieren? Wer kommt
für den Aufwand an Zeit und Energie auf, der eine

solch pflegerische Spiritual Care (und die Ausbildung
dazu) kostet?

Ohne damit das Problem der knappen Ressourcen zu

negieren, sollte in diesem Zusammenhang zunächst

der Fehlschluss problematisiert werden, dass Spiritual

Care immer mit einem zusätzlichen und meist
hohen Zeitaufwand verbunden ist. Demgegenüber
ist einzuwenden, dass ein gutes Gespräch nicht
automatisch länger dauert als ein schlechtes. Gerade

wenn die Zeit knapp ist, ist kommunikative Kompetenz

besonders gefragt. Und wenn es um Leben oder
Tod geht, braucht es auch die Fähigkeit zu existen-

zieller Kommunikation. Es sollte ökonomisch
argumentierende Skeptiker nachdenklich stimmen, dass

es gerade im Bereich der Notfallpflege mancherorts
(z.B. im Universitätsspital Zürich) ein ausgeprägtes
Bewusstsein für Spiritual Care gibt. Die Spannung
zwischen Zeitdruck und langen Wartezeiten ist hier
besonders spürbar. Die Leiterin des Zürcher Nachdi-

plomstudiengangs für Notfallpflege Petra Emmerich

gibt zu bedenken: «Die Patienten werden die Zeit
,auf dem Notfall' nicht dafür in Erinnerung behalten,
dass eine Pflegende besonders gut Infusionen legen

konnte, sondern dafür, dass in der Krise ein Mensch
bei ihnen war» (Bürgi 2016). Da für eine gute Pflege
kommunikative Kompetenzen unumgänglich sind,

ist Spiritual Care auch nicht ein Sonderbereich neben

der pflegerischen Aufgabe, sondern ein integraler
Bestandteil von ihr.

Der zweite Einwand betrifft die Grenze zwischen

professioneller Care und religiös-spiritueller
Kommunikation und der professionellen Rolle der Pflege.

Gehört religiös-spirituelle Kommunikation (die

etwas anderes ist als ein Sprechen über religiöse und

spirituelle Belange) ins Rollenprofil professioneller

Pflege? In den von religiösen Gemeinschaften

geführten Spitälern der Schweiz war das bis vor einigen

Jahrzehnten selbstverständlich der Fall. In religiösen

Institutionen war es beispielsweise üblich, dass

«Krankenschwestern» und Diakonissen mit Patienten

auch beteten. In den säkularen Gesundheitsinstitutionen

der Gegenwart gehört das Gebet mit Kranken

und Sterbenden zwar noch in das Aufgabenfeld

der Seelsorge, doch wird es normalerweise von

Pflegefachpersonen nicht erwartet. Oder noch stärker

formuliert: Es besteht seitens der öffentlichen oder

privaten Arbeitsgeber wohl eher die Erwartung, dass

sie es nicht tun (sollten). Das zeigt die Kontroverse,

die ein solches Gebetsangebot vor nicht allzu langer
Zeit in Grossbritannien auslöste und die eine
Pflegefachfrau vorübergehend ihre Stelle kostete. Dass es

auch in hiesigen Gesundheitsinstitutionen nach wie

vor nicht wenige Pflegefachpersonen gibt, die in
besonderen Momenten mit Patienten oder Angehörigen

beten, lässt sich aus persönlichen Mitteilungen
vermuten. Doch gehört dies in den Bereich jener
Vollzüge, über die nur mit Zurückhaltung kommuniziert

wird und die in keiner Pflegedokumentation
erscheinen.

4. Der weitere Kontext
Die im vorangehenden Abschnitt aufgeworfenen
Fragen und Probleme betreffen nicht allein das

Berufsfeld der Pflege, sondern alle Gesundheitsberufe.
Sie sind deshalb auch in diesem weiteren Kontext zu
diskutieren. Betrachtet man «Spiritual Care» im
Horizont der Medizin- und Spiritualitätsgeschichte der

letzten hundert Jahre, so lässt sie sich als das

Phänomen einer reflexiven Bewusstwerdung und
institutioneller Reintegration der spirituellen Dimensionen

auf globaler Ebene beschreiben. Was durch die

Ausdifferenzierungs- und Säkularisierungsprozesse
der Moderne in eine institutionelle Randständigkeit

geriet, wird nun neu als Teil dessen wahrgenommen,
wofür Entscheidungsträger im Gesundheitswesen

mitverantwortlich sind. Insofern das Leitwort
«Spiritual Care» gleichermassen für ein klinisches
Praxisfeld als auch für eine neue akademische Disziplin
steht, gleicht die Entwicklung in manchen Zügen
jener der Bioethik, die sich in den letzten Jahrzehnten
zunehmend als interdisziplinäres Fach- und Praxisfeld

etablieren konnte.

Auch wenn der hier nur grob skizzierte Transformati-

onsprozess nicht mehr rückgängig zu machen ist, ist

er doch starken gegenläufigen Tendenzen ausgesetzt.
So dürften die Ökonomisierung der Medizin und
damit der Zeitdruck im klinischen Alltag in den
kommenden Jahren weiter zunehmen - ebenso wie die

Aufsplitterung der Behandlungspfade entsprechend
zu den wachsenden medizinischen Subdisziplinen.
Das sind Rahmenbedingungen, die für eine

Implementierung von Spiritual Care nicht besonders
förderlich sind, sie aber zugleich umso dringlicher
machen. KritischeStimmen sehen denn auch in neueren
Entwicklungen der Palliativmedizin die Säkularisierung

des hospizlichen Ideals und seine Angleichung
an eine bürokratische Medizin (Bradshaw 1996). Ann
Bradshaw kritisiert nicht nur die Tendenz zu einem

therapeutischen Aktivismus, der die kontemplative

Dimension des «einfachen Da-Seins» vertreibe,
sondern auch den (Fehl-)Schluss von der (angeblich)
säkularen Gesellschaft auf die Notwendigkeit einer

säkularen Spiritualität. Diese werde auf persönliche



66

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, août 2016

Sinnsuche reduziert, so als ob die Sinnfrage die

Gottesfrage ablösen könnte.

Wie sich das religiös-spirituelle Feld und seine

Verquickung mit dem Gesundheitswesen in den nächsten

Jahrzehnten umgestalten werden, ist schwer
voraussehbar. In gewissen Zügen absehbar ist einzig,

dass die weltanschauliche Pluralisierung in den

nächsten Jahren weiter zunehmen und die interne
Transformation der grossen religiösen Traditionen
fortschreiten wird. Vermutlich gilt das auch für die

Spannung zwischen säkularistischen Positionen
und fundamentalistisch-religiösen Oppositionsbewegungen.

Religionen sind bekanntlich keine
statischen Gebilde, sondern einem zeitlichen Wandel

unterworfen. Er dürfte unter derzeitigen Bedingun¬

gen besonders gross sein. Wie er sich auf das Profil

der klinischen Professionen auswirken wird, wird
auch davon abhängen, wie kreativ diese selbst mit
den ihnen neu zuwachsenden Aufgaben umzugehen
verstehen. Das gilt m.E. in analoger Weise auch für
die Pflege. Die Entwicklung des Pflegefach-« Berufs»

zeichnete sich in den letzten Jahrzehnten durch
starke Professionalisierungstendenzen aus. Das

einzige, was bisher nicht professionalisiert wurde (und
wohl nur teilweise professionalisierbar ist), ist das,

was Personen, die in ihrem Pflegeberuf eine religiöse

Berufung sahen, ganz selbstverständlich in ihren

Berufsalltag einfliessen liessen: die spirituelle Sorge

um die ihnen anvertrauten kranken und sterbenden
Menschen.

Literatur
Bürgi, Dorothee, Spiritual Care in der Notfallversorgung. Perspektiven und Impressionen aus der Praxis, in: Spiritual Care 5

(2016; im Erscheinen).

Bradshaw, Ann, The spiritual Dimension of Hospice. The Secularization of an Ideal, in: Social Science & Medicine 43 (1996),

409-419.

Peng-Keller, Simon, Zur Herkunft des Spiritualitätsbegriffs. Begriffs- und spiritualitätsgeschichtliche Erkundungen im Hinblick
auf das Selbstverständnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3 (2014), 36-47.

Shelly, Judith Allen/Sharon Fish, Spiritual Care. The Nurse's Role, Downers Grove 1978.

von Dach, Christoph/Jürgen Osterbrink, Spiritualität der Pflege, in: Spiritual Care 2 (2013), 21-30.

Spirituelle Bedürfnisse erfassen, in: CNE.fortbildung 3:2015,11-13.

Wallace, Grace, Foreword, in: Judith Allen Shelly/Sharon Fish, Spiritual Care. The Nurse's Role, Downers Grave 1978,9-1.1.

Winter-Pfändler, Urs, Vernetzung als Schlüssel zu einer guten Zusammenarbeit, in: Krankenpflege 3/2011,18-21.



67

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

ETHzürich

Assistant Professor (Tenure Track) of
Ecology and Evolution in Forest Ecosystems

The Department of Environmental Systems Science [www.usys.ethz.ch] at ETH Zurich invites applications for
the above-mentioned position.

The assistant professor develops and leads an internationally recognized research programme in "Ecology
and Evolution in Forest Ecosystems" and is expected to integrate into research activities in related fields at
ETH Zurich. He or she will use any relevant experimental, comparative and/or theoretical approaches to

explore ecological and/or evolutionary processes that affect the composition, diversity, structure, dynamics
and function of forest communities. The search is not limited to plant-based research, hence scientists
working with non-plant forest components are encouraged to apply.

The new professor will teach in the Master of Environmental Sciences programme, offering subjects in

Forest and Landscape Management that are also relevant to Ecology and Evolution. Undergraduate level

courses are taught in German or English and graduate level courses in English.

Assistant professorships have been established to promote the careers of younger scientists. ETH Zurich

implements a tenure track system equivalent to other top international universities.

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research
and teaching interests, the names and contact details of three referees, and three of your most

important achievements. The letter of application should be addressed to the President of ETH Zurich,
Prof. Dr. Lino Guzzella. The closing date for applications is 31 October 2016. ETH Zurich is an equal
opportunity and family friendly employer and is further responsive to the needs of dual career couples.
We specifically encourage women to apply.


	Zwischen gelebter Spiritualität und säkularer Medizin : Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care

