Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 42 (2016)

Heft: 2

Artikel: Zwischen gelebter Spiritualitat und sékularer Medizin :
Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care

Autor: Peng-Keller, Simon

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893879

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893879
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

63

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, aoiit 2016

Zwischen gelebter Spiritualitdt und sdakularer Medizin.
Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care'

Simon Peng-Keller*

Die Vorgeschichte der heutigen Profession der Pflege
hat eine oft wenig bemerkte Uberschneidungsflache
mit der Vorgeschichte heutiger Spiritual Care. Dass
es Uberwiegend christlich-religiose Gemeinschaften
waren, die bis weit ins 20. Jahrhundert hinein die
Schweizerische Spitallandschaft stark mitpragten, ist
zwar bekannt. Kaum bekannt ist hingegen, dass eine
christlich inspirierte Pflegepraxis auch am Anfang je-
ner Bewegung stand, die in der zweiten Halfte des
20. Jahrhunderts «Spiritual Care» im heutigen Sinne
zum Durchbruch verhalf. Der vorliegende Beitrag
geht diesem Zusammenhang nach und fragt, was
eine Professionalisierung im Bereich der Spiritual
Care heissen konnte. Dabei kniipfe ich an manches
an, was im Beitrag von Alexander Bischoff bereits an-
geklungen ist und durch einen personlichen Weg im
Bereich der Pflege veranschaulicht wird.

1. Die Genese spatmoderner Spiritual Care

In seinem heutigen Verstandnis bildete sich Spiri-
tual Care im Verlauf der letzten Jahrzehnte unter
dem Einfluss unterschiedlicher Bewegungen heraus.
Genannt wird in diesem Zusammenhang meist nur
die Bedeutung der modernen Hospizbewegung. Ver-
gessen geht dabei, dass es auch innerhalb von Pfle-
gefachleuten eine Bewegung gab, die massgeblich
zur Herausbildung eines neuen Praxis-, Lehr- und
Forschungsfeldes beigetragen haben. Das lasst sich
begriffsgeschichtlich deutlich machen.

Zunichst wird mit «Spiritual Care» die Seelsorge
bezeichnet, die von kirchlich beauftragten Amts-
tragern wahrgenommen wird. Doch im Laufe des
20. Jahrhunderts wird «Spiritual Care» zunehmend
fir die Aufgabe von Pflegefachpersonen gebraucht,
kranke und sterbende Menschen auch in ihren spi-
rituellen Bediirfnissen zu unterstiitzen. So verof-
fentlichte beispielsweise Harriet Lazinski 1962 eine
Guidance of Nursing Students in Rendering Spiritu-
al Care. Eine Schliisselrolle in diesem Ubergang von
einer kirchlich beauftragten Seelsorge zur pflegeri-
schen Spiritual Care spielte der Nurses Christian Fel-
lowship, eine Organisation, die Mitte der 1930er-Jah-
re gegriindet wurde und die 1948 zu einer nationalen
Organisation mutierte.2 In den 1960er-Jahren fiihrte
der NCF nicht nur in verschiedenen US-amerika-

11ch danke Alexander Bischoff und Horst Rettke fiir hilfreiche Kom-
mentare zu einer ersten Fassung des vorliegenden Beitrags.
2 http://ncf-jcn.org/about-ncf/history-ncf (Stand: 30.6.2016))

nischen Bundesstaaten Workshops zu «Spiritual
Needs of Patients» durch, sondern initiierte auch
erste Forschungsprojekte in diesem Bereich (Walla-
ce 1978). Die reife Frucht dieser Bestrebungen findet
sich in dem 1978 erstmals erschienenen und danach
mehrfach aufgelegten Buch von Sharon Fish und
Judith A. Shelly mit dem Titel «Spiritual Care: The
nurse’s role.

Uberblickt man die pflegewissenschaftliche Diskus-
sion, die an diese friihen Publikationen anschloss
und sich auch kritisch von ihnen absetzte, so lasst
sich beobachten, dass die ausdriicklich christliche
Pragung und Motivation zunehmend in den Hinter-
grund tritt. Historisch betrachtet bildet die christlich
inspirierte Spiritual Care des NCF ein Zwischenglied
zwischen kirchlicher Seelsorge und der inter- oder
transreligiosen Spiritual Care der Gegenwart.

Die Transformation einer christlich gepragten in eine
transreligiose Spiritual Care in den darauffolgenden
Jahrzehnten blieb nicht ohne kritische Einspriiche.
Auf der einen Seite wurde kritisiert, dass in diesem
Prozess ein religioses Ideal sakularisiert und ausge-
diinnt werde. Komplementédr dazu stellte sich auf
der anderen Seite die Frage, ob die neue Rede von
Spiritualitdt im Kontext der Pflege nicht allzu vage
bleibe, um die professionelle Praxis und die wissen-
schaftliche Erforschung hinreichend prazise orien-
tieren zu kdnnen. Wéhrend es unumstritten ist, dass
schwerkranke Patientinnen und Patienten einer kul-

* Universitdt Zurich, Theologische Fakultat, Kirchgasse 9, 8001 Ziirich.

E-mail: simon.peng-keller@uzh.ch

Simon Peng-Keller ist Professor fiir Spiritual Care an der
Universitat Ziirich mit einem festen Lehrauftrag an der
Medizinischen Fakultat und Seelsorger im Kompetenz-
zentrum Palliative Care des Universitatsspitals Ziirich. Er ist
Mitherausgeber der Zeitschrift Spiritual Care (De Gruyter)
und wirke als Dozent fiir Theologie des geistlichen Lebens an

OBruederli_1230 dor Hochschule Chur. Studium der Katholischen Theologie
an den Universitaten in Freiburg/Schweiz und in Luzern. Promotion und
Habilitation an der Universitat Freiburg; Venia legendi fiir das Fachgebiet
Fundamentaltheologie und Theologie der Spiritualitat. Koordination
der beiden interdisziplinaren Forschungsprojekte «Vertrauen verste-
hen» (2009-2012) und «Hermeneutik des Vertrauens am Lebensende»
(2013-2016; NFP 67). Mehrere Forschungsprojekte im Bereich Spiritual
Care (z.T. in Kooperation mit dem Zentrum fiir klinische Pflegewis-
senschaft des Universitatsspitals Zirich). Publikationen im Bereich
Spiritualitdt und Spiritual Care.



64

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, ao(it 2016

tur- und religionssensiblen Pflege bediirfen, die ihre
biografischen Hintergriinde einbezieht, ist bisher erst
ansatzweise geklart, wie eine spezifisch pflegerische
Spiritual Care in sdkularen Gesundheitsinstitutionen
integriert werden kann und welche Ausbildungsvor-
aussetzungen dafiir notig sind. Im Folgenden sollen
einige Moglichkeiten skizziert und diskutiert werden.
Vorgéngig dazu soll eine kurze Zwischenreflexion auf
einige grundrechtliche Fragen eingeschoben werden.

2. Grundrechtliche Aspekte?

Wer in einer Schweizer Gesundheitsinstitution stati-
ondr versorgt wird, geniesst einen besonderen juris-
tischen Schutz. Aufgrund des spezifischen Abhangig-
keitsverhdltnisses in diesem Bereich ist der Staat zur
rechtlichen Fiirsorge verpflichtet. Diese umfasst ne-
ben der Aufsicht iiber die angemessene medizinische
Versorgung und dem Datenschutz auch die Aufgabe,
die grundrechtlichen Rahmenvorgaben zu gewahr-
leisten. Dazu gehoren das Recht auf Glaubens- und
Gewissensfreiheit sowie jenes der Rechtsgleichheit.
Gegenwartig konzentriert sich die rechtliche Diskus-
sion auf die Frage, in welcher Form diese Rechte auch
fir religios praktizierende Patienten gewahrleistet
werden konnen, die nicht staatlich anerkannten
Religionsgemeinschaften angehoren. In diesem Zu-
sammenhang liegt es nahe zu argumentieren, dass
es analog zu der bestehenden christlich-kirchlichen
Spitalseelsorge auch einer solchen bedarf, die von
muslimischer, jidischer oder hinduistischer Seite
selbst verantwortet wird. Wenig beachtet wurde al-
lerdings bislang, dass die betreffenden Fragen nicht
allein die haupt- oder nebenamtliche Spitalseelsorge
betreffen, sondern den gesamten Bereich der Spiritu-
al Care, also auch die Professionen der Pflege und der
Medizin.4 Beiden Berufsgruppen kommt die Aufgabe
zu, innerhalb der ihnen anvertrauten Arbeitsfelder
fir die Gewihrleistung der genannten Grundrechte
zu sorgen. So bediirfen beispielsweise praktizierende
muslimische Patientinnen und Patienten seitens der
Pflege manchmal einer Unterstiitzung, um religiose
Vollziige, die ihnen wichtig sind, verrichten zu kén-
nen. Spirituelle Unterstiitzung brauchen jedoch mit-
unter auch Patienten, die keiner Religionsgemein-
schaft angehoren. Auch in diesem Bereich steht die
Pflege gegenwartig vor neuen Aufgaben.

3 Die folgenden Uberlegungen verdanken sich einem Vortrag von René
Pahud de Mortanges, der unter dem Titel «<Kantonale Rechtsnormen
fuir die Spitalseelsorge. Stand, Entwicklungstendenzen und Deside-
rate» demndchst in einem von ihm herausgegebenen Tagungsband
erscheinen wird.

4 Den professionsspezifischen Verantwortlichkeiten {ibergeordnet ist
die Verantwortung der Spital- und Heimleitung, die in der grundrecht-
lichen Verantwortung steht, die religiosen und spirituellen Bediirfnisse
der ihnen anvertrauten Personen in ihre Planungen einzubeziehen.
Das Recht ldsst dabei einen grossen Spielraum fiir sehr unterschiedli-
che und kontextspezifische Losungen.

3. Pflegerische Spiritual Care in
sakularen Gesundheitsinstitutionen

Die Frage nach den Mdglichkeiten, wie eine pflege-
spezifische Spiritual Care in sakularen Gesundheits-
institutionen integriert werden kann, konnte leicht
bersehen lassen, dass viele Pflegefachpersonen in
Spitdlern und dem Bereich der Langzeitpflege eine
solche langst schon als Teil ihrer Aufgabe betrach-
ten. In einer Befragung von 533 Pflegefachleuten der
deutschen Schweiz kam Christoph von Dach zum
Ergebnis, dass 78 Prozent der Befragten eine spiritu-
elle Begleitung von Patientinnen und Patienten als
Teil ihrer beruflichen Aufgabe verstehen (2013:23).
Die Mehrheit der befragten Pflegefachleute (80%)
kommt «ab und zu bis oft in Beriihrung mit den spi-
rituellen Beddirfnissen der Patienten». Intensiver auf
die genannten Bediirfnisse eingehen mochte knapp
ein Viertel der Befragten und 60 Prozent mochten
dies zumindest teilweise.

Spiritual Care betrifft vom Assessment bis zur
Evaluation und Dokumentation alle Bereiche des
Pflegeprozesses. Die Grenze zwischen spiritueller
Anamnese und Intervention ist dabei fliessend. Eine
Erhebung von Spiritualitdt, die tiber die tibliche Frage
nach der Religions- und Konfessionszugehdorigkeit hi-
nausgeht, hat, weil es einen (nach westeuropadischem
Empfinden) intimen Bereich des Lebens betrifft, In-
terventionscharakter. Sie ist selbst eine erste Form
von Spiritual Care und muss deshalb festgelegten
professionellen, ethischen und religiosen Ansprii-
chen gentigen.

Die Rede von «spirituellen Assessments» konnte
falschlicherweise die Vorstellung wecken, dass damit
Patienten nach der gesundheitsspezifischen Anam-
nese zusdtzlich noch in spirituellen Belangen auf
«Herz und Nieren» gepriift werden sollen. Dieses
Missverstandnis macht auf die Probleme aufmerk-
sam, die entstehen, wenn die Aufgaben von Spiri-
tual Care in jener Sprache zum Ausdruck gebracht
werden, die heute in klinischen Kontexten die ver-
trauteste ist. Wenn von Spitalseelsorgenden erwar-
tet wird, dass sie neben ihrer religiosen Eigensprache
auch die medizinische Sprache verstehen und diese
zumindest ansatzweise zu sprechen vermogen, so
gilt fiir Pflegefachpersonen (und Arztinnen und Arz-
te) umgekehrt, dass sie sich neben ihrer professionel-
len Sprache auch ansatzweise mit den religiosen und
spirituellen Sprachwelten vertraut machen sollten, in
denen sich die ihnen anvertrauten Patientinnen und
Patienten bewegen.

Blickt man auf die wachsende Pluralisierung und In-
dividualisierung dieser Welten, ist das zweifellos ein
hoher Anspruch, der zwei unterschiedliche Einwan-



de hervorrufen kann. Der erste Einwand ist 6kono-
mischer Natur. Auch wer mit dem eben Gesagten
einverstanden ist, konnte die Frage aufwerfen: Das
ist alles recht und gut, doch wie lasst sich eine solche
spirituelle Unterstiitzung finanzieren? Wer kommt

fir den Aufwand an Zeit und Energie auf, der eine

solch pflegerische Spiritual Care (und die Ausbildung
dazu) kostet?

Ohne damit das Problem der knappen Ressourcen zu
negieren, sollte in diesem Zusammenhang zundchst
der Fehlschluss problematisiert werden, dass Spiri-
tual Care immer mit einem zusatzlichen und meist
hohen Zeitaufwand verbunden ist. Demgegeniiber
ist einzuwenden, dass ein gutes Gesprach nicht au-
tomatisch langer dauert als ein schlechtes. Gerade
wenn die Zeit knapp ist, ist kommunikative Kompe-
tenz besonders gefragt. Und wenn es um Leben oder
Tod geht, braucht es auch die Fahigkeit zu existen-
zieller Kommunikation. Es sollte 6konomisch argu-
mentierende Skeptiker nachdenklich stimmen, dass
es gerade im Bereich der Notfallpflege mancherorts
(z.B. im Universitatsspital Ziirich) ein ausgepragtes
Bewusstsein fiir Spiritual Care gibt. Die Spannung
zwischen Zeitdruck und langen Wartezeiten ist hier
besonders spiirbar. Die Leiterin des Zlircher Nachdi-
plomstudiengangs fiir Notfallpflege Petra Emmerich
gibt zu bedenken: «Die Patienten werden die Zeit
,2auf dem Notfall' nicht dafiir in Erinnerung behalten,
dass eine Pflegende besonders gut Infusionen legen
konnte, sondern dafir, dass in der Krise ein Mensch
bei ihnen war» (Birgi 2016). Da fiir eine gute Pflege
kommunikative Kompetenzen unumgénglich sind,
ist Spiritual Care auch nicht ein Sonderbereich neben
der pflegerischen Aufgabe, sondern ein integraler Be-
standteil von ihr.

Der zweite Einwand betrifft die Grenze zwischen
professioneller Care und religios-spiritueller Kom-
munikation und der professionellen Rolle der Pflege.
Gehort religios-spirituelle Kommunikation (die et-
was anderes ist als ein Sprechen Uber religiose und
spirituelle Belange) ins Rollenprofil professioneller
Pflege? In den von religiésen Gemeinschaften ge-
fithrten Spitélern der Schweiz war das bis vor einigen
Jahrzehnten selbstverstindlich der Fall. In religio-
sen Institutionen war es beispielsweise {iblich, dass
«Krankenschwestern» und Diakonissen mit Patien-
ten auch beteten. In den sikularen Gesundheitsinsti-
tutionen der Gegenwart gehort das Gebet mit Kran-
ken und Sterbenden zwar noch in das Aufgabenfeld
der Seelsorge, doch wird es normalerweise von Pfle-
gefachpersonen nicht erwartet. Oder noch stérker
formuliert: Es besteht seitens der 6ffentlichen oder
privaten Arbeitsgeber wohl eher die Erwartung, dass
sie es nicht tun (sollten). Das zeigt die Kontroverse,

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, aoiit 2016

die ein solches Gebetsangebot vor nicht allzu langer
Zeit in Grossbritannien ausldste und die eine Pflege-
fachfrau vorilibergehend ihre Stelle kostete. Dass es
auch in hiesigen Gesundheitsinstitutionen nach wie
vor nicht wenige Pflegefachpersonen gibt, die in be-
sonderen Momenten mit Patienten oder Angehori-
gen beten, ldsst sich aus personlichen Mitteilungen
vermuten. Doch gehort dies in den Bereich jener
Vollziige, tiber die nur mit Zuriickhaltung kommu-
niziert wird und die in keiner Pflegedokumentation
erscheinen.

4. Der weitere Kontext

Die im vorangehenden Abschnitt aufgeworfenen
Fragen und Probleme betreffen nicht allein das Be-
rufsfeld der Pflege, sondern alle Gesundheitsberufe.
Sie sind deshalb auch in diesem weiteren Kontext zu
diskutieren. Betrachtet man «Spiritual Care» im Ho-
rizont der Medizin- und Spiritualitatsgeschichte der
letzten hundert Jahre, so lasst sie sich als das Pha-
nomen einer reflexiven Bewusstwerdung und insti-
tutioneller Reintegration der spirituellen Dimensio-
nen auf globaler Ebene beschreiben. Was durch die
Ausdifferenzierungs- und Sakularisierungsprozesse
der Moderne in eine institutionelle Randstandigkeit
geriet, wird nun neu als Teil dessen wahrgenommen,
wofiir Entscheidungstrager im Gesundheitswesen
mitverantwortlich sind. Insofern das Leitwort «Spi-
ritual Care» gleichermassen fiir ein klinisches Pra-
xisfeld als auch fiir eine neue akademische Disziplin
steht, gleicht die Entwicklung in manchen Ziigen je-
ner der Bioethik, die sich in den letzten Jahrzehnten
zunehmend als interdisziplinares Fach- und Praxis-
feld etablieren konnte.

Auch wenn der hier nur grob skizzierte Transformati-
onsprozess nicht mehr riickgangig zu machen ist, ist
er doch starken gegenlaufigen Tendenzen ausgesetzt.
So diirften die Okonomisierung der Medizin und da-
mit der Zeitdruck im klinischen Alltag in den kom-
menden Jahren weiter zunehmen - ebenso wie die
Aufsplitterung der Behandlungspfade entsprechend
zu den wachsenden medizinischen Subdisziplinen.
Das sind Rahmenbedingungen, die fiir eine Imple-
mentierung von Spiritual Care nicht besonders for-
derlich sind, sie aber zugleich umso dringlicher ma-
chen. Kritische Stimmen sehen denn auch in neueren
Entwicklungen der Palliativmedizin die Sakularisie-
rung des hospizlichen Ideals und seine Angleichung
an eine buirokratische Medizin (Bradshaw 1996). Ann
Bradshaw kritisiert nicht nur die Tendenz zu einem
therapeutischen Aktivismus, der die kontemplati-
ve Dimension des «einfachen Da-Seins» vertreibe,
sondern auch den (Fehl-)Schluss von der (angeblich)
sakularen Gesellschaft auf die Notwendigkeit einer
sakularen Spiritualitdt. Diese werde auf personliche

65



66

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2016 | AEU-Bulletin n° 2, ao(it 2016

Sinnsuche reduziert, so als ob die Sinnfrage die Got-
tesfrage ablosen konnte.

Wie sich das religios-spirituelle Feld und seine Ver-
quickung mit dem Gesundheitswesen in den néchs-
ten Jahrzehnten umgestalten werden, ist schwer
voraussehbar. In gewissen Ziigen absehbar ist ein-
zig, dass die weltanschauliche Pluralisierung in den
nachsten Jahren weiter zunehmen und die interne
Transformation der grossen religiosen Traditionen
fortschreiten wird. Vermutlich gilt das auch fiir die
Spannung zwischen sakularistischen Positionen
und fundamentalistisch-religiosen Oppositionsbe-
wegungen. Religionen sind bekanntlich keine sta-
tischen Gebilde, sondern einem zeitlichen Wandel
unterworfen. Er diirfte unter derzeitigen Bedingun-

Literatur

gen besonders gross sein. Wie er sich auf das Profil
der klinischen Professionen auswirken wird, wird
auch davon abhingen, wie kreativ diese selbst mit
den ihnen neu zuwachsenden Aufgaben umzugehen
verstehen. Das gilt m.E. in analoger Weise auch fiir
die Pflege. Die Entwicklung des Pflegefach-« Berufs»
zeichnete sich in den letzten Jahrzehnten durch
starke Professionalisierungstendenzen aus. Das ein-
zige, was bisher nicht professionalisiert wurde (und
wohl nur teilweise professionalisierbar ist), ist das,
was Personen, die in ihrem Pflegeberuf eine religio-
se Berufung sahen, ganz selbstverstandlich in ihren
Berufsalltag einfliessen liessen: die spirituelle Sorge
um die ihnen anvertrauten kranken und sterbenden
Menschen. =

Biirgi, Dorothee, Spiritual Care in der Notfallversorgung. Perspektiven und Impressionen aus der Praxis, in: Spiritual Care 5

(2016; im Erscheinen).

Bradshaw, Ann, The spiritual Dimension of Hospice. The Secularization of an Ideal, in: Social Science & Medicine 43 (1996),

409-419.

Peng-Keller, Simon, Zur Herkunft des Spiritualititsbegriffs. Begriffs- und spiritualitatsgeschichtliche Erkundungen im Hinblick
auf das Selbstverstandnis von Spiritual Care, in: Spiritual Care 3 (2014), 36-47.

Shelly, Judith Allen/Sharon Fish, Spiritual Care. The Nurse's Role, Downers Grove 1978.

von Dach, Christoph/Jiirgen Osterbrink, Spiritualitat der Pflege, in: Spiritual Care 2 (2013), 21-30.

Spirituelle Bediirfnisse erfassen, in: CNE.fortbildung 3:2015, 11-13.

Wallace, Grace, Foreword, in: Judith Allen Shelly/Sharon Fish, Spiritual Care. The Nurse’s Role, Downers Grove 1978, 9-11.
Winter-Pfandler, Urs, Vernetzung als Schliissel zu einer guten Zusammenarbeit, in: Krankenpflege 3/2011, 18-21.



67

Stellenausschreibung - Poste a pourvoir

Assistant Professor (Tenure Track) of
Ecology and Evolution in Forest Ecosystems

The Department of Environmental Systems Science (www.usys.ethz.ch) at ETH Zurich invites applications for
the above-mentioned position.

The assistant professor develops and leads an internationally recognized research programme in “Ecology
and Evolution in Forest Ecosystems” and is expected to integrate into research activities in related fields at
ETH Zurich. He or she will use any relevant experimental, comparative and/or theoretical approaches to
explore ecological and/or evolutionary processes that affect the composition, diversity, structure, dynamics
and function of forest communities. The search is not limited to plant-based research, hence scientists
working with non-plant forest components are encouraged to apply.

The new professor will teach in the Master of Environmental Sciences programme, offering subjects in
Forest and Landscape Management that are also relevant to Ecology and Evolution. Undergraduate level
courses are taught in German or English and graduate level courses in English.

Assistant professorships have been established to promote the careers of younger scientists. ETH Zurich
implements a tenure track system equivalent to other top international universities.

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, a statement of future research
and teaching interests, the names and contact details of three referees, and three of your most
important achievements. The letter of application should be addressed to the President of ETH Zurich,
Prof. Dr. Lino Guzzella. The closing date for applications is 31 October 2016. ETH Zurich is an equal
opportunity and family friendly employer and is further responsive to the needs of dual career couples.
We specifically encourage women to apply.



	Zwischen gelebter Spiritualität und säkularer Medizin : Professionalisierung pflegerischer Spiritual Care

