Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 41 (2015)

Heft: 3

Artikel: Von Bild zu Bild : ein unmdglicher Uberblick aus protestantischer
Perpektive

Autor: Stoellger, Philipp

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894019

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Von Bild zu Bild

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

Ein unmoglicher Uberblick aus protestantischer Perspektive

Philipp Stoellger*

1. Zum vorausgesetzten Bildbegriff

Der Bildbegriff kann weit gefasst werden (alles Sicht-
bare ist als solches auch Bild oder bildlich), konzent-
riert werden bis zum theologischen Grenzwert, nur
einer sei wahres Bild: Christus, oder er kann negativ
gefasst und im Grenzwert <annihiliert> werden, das
Bild sei nichts, Schatten oder totes Ding. Im Folgen-
den wird vorausgesetzt, Bild sei alles, was als per-
zeptiv adressiertes Artefakt aufgefasst werden kann
(auch ein <objet ambigu>). Bilder in Text, Sprache,
Schrift, <screen» oder Denken und Vorstellung sind
als immaterielle oder material sublimierte Bilder zu
unterscheiden von den hier thematischen, den mate-
riellen. Bilder in diesem Sinne sind wesentlich Formen
oder Medien des Zeigens (von etwas als etwas, ihrer
selbst, des Zeigens, mit gleichzeitigem Verbergen und
einem nichtintentionalen Sichzeigen).

1.1. Expansion

Ein weiter Bildbegriff versteht alles als Bild, was mani-
pulierte Natur ist. In diesem Sinne folgt Horst Brede-
kamp Leon Battista Alberti: «In seiner fundamenta-
len, ersten Definition umfasst der Bildbegriff jedwede
Form der Gestaltung. ... Alberti zufolge ist von einem
Bild (simulacrum) von dem Moment an zu sprechen,
in dem Gegenstande der Natur wie etwa Wurzelwerk
ein Minimum an menschlicher Bearbeitung aufwei-
sen. Sobald ein Naturgebilde eine Spur menschlichen
Eingriffs erkennen lasse, erfiille es den Begriff des Bil-
des.»' Dieser sehr expandierte Bildbegriff inkludiert
auch markant gestaltete Faustkeile und als Anhan-
ger praparierte Muscheln oder Schneckengehduse.
Bereits ein aufgerichteter Stein zwischen lauter lie-
genden ist dann als Bild anzusprechen, sofern er von
Menschenhand gemacht, also absichtlich aufgerich-
tet wurde. Was dieses <Artefakts wohl bedeuten soll,
bleibt dabei mehrdeutig. Es kann ein Grab markieren,
einen Weg weisen oder eine Spielerei sein. Aber es
kann auch ein natrliches Ereignis sein, dass <zufallig»
dieser Stein aufrecht steht — und gar nicht etwa als

gen und Imaginationen (die unter gestalteter Natur
nicht subsumierbar waren); sowie durch ungestaltete
Natur, ohne menschliche Eingriffe. Denn nicht allein,
was von Menschenhand manipuliert wurde, kann
Bild sein, sondern alles was als Bild wahrgenommen
werden kann, wird dann zum Bild, indem es so gese-
hen wird.

Hans Jonas These vom <homo pictors? erklarte das
Bild (metonymisch) zur spezifischen Differenz des
Menschen. Wer ein Bild sieht in einer Hohle, weiss
unwillkirlich, dass das ein Bild ist und dass es von
Menschenhand gemacht wurde. — Ist umgekehrt nur
das ein Bild, was von Menschenhand gemacht ist?
Paul Valérys Dialog <Eupalinos oder Der Architekt»
(1923)? reflektierte ein <objet ambigu», von das eine
Ambiguitat darstellte, Artefakt oder Natur zu sein.
Wire dieses Objekt eine Muschel gewesen (der Di-
alog ldsst das im Dunkeln), wird an ihr ein Problem
merklich: sie ist nicht von Menschenhand gemacht,
aber erscheint wie ein Artefakt. So gesehen kann
auch ein nicht manipuliertes Naturobjekt Bild sein
— wenn es durch die Wahrnehmung dazu wird. Soll
man sagen, durch die Wahrnehmung dazu gemacht
wird? Das kann so sein, wenn das gewollt und ent-
schieden so <gemacht> wird.

2 Zuerst Hans Jonas, Homo Pictor und die Differentia des Menschen, in:
Zs. fiir Philosophische Forschung 15, 1961, 161-176, spater in ders,,
Das Prinzip Leben. Ansitze zu einer philosophischen Biologie, Frank-
furt a.M.-Leipzig 1994, 265-302. Vgl. weiterfiihrend Gottfried Boehm
(Hg.), Homo Pictor, Miinchen-Leipzig

3 Paul Valéry, Eupalinos (deutsche Ubersetzung R. M. Rilke), Frankfurt
a.M. 1995.

* Theologische Fakultat, Universitat Heidelberg.

Postanschrift: Kisselgasse 1, 69117 He:delberg, Deutschland

Biiro: Karlstr. 16, Zi. 210, 69117 Heldelberg
E-mail: ps@wts.um-hetdelberg.de -

37

<Kultsteins aufgerichtet wurde. Folglich ist die maxi-
male Expansion liminal unscharf. Denn nicht nur das,
was tatsachlich manipuliert wurde, sondern was so
erscheint oder so gesehen werden kann, kann zum
Bild werden — indem es so gesehen wird. Daher ist Al-
bertis wie Bredekamps Bildbegriff noch weiter expan-
dierbar durch <immaterielle> Bilder wie Vorstellun-

fir Systematische Theologle, insbesondere Dogmatik und
Relrglonsphllosophxe an der Theo‘loglschen Fakultat der

ean der Theologlschen .
riinder des Instituts fur
) der Universitit Rostock, Grundungs—
”adwertenkollegs 1887 Deutungsmacht Rellgnon ’

* sche Fakultét Umversntat Zunch (Promotlon nd Habllltatlon)

S — v Forschungsgeblete Anthropologie und Christologie; Phanomenologle ;
1 Horst Bredekamp, Theorie des Bildakts. Frankfurter Adorno-Vor- -

lesungen 2007, Frankfurt a.M. 2010, 34.




38

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aodit 2015

Wenn Marcel Duchamp meinte, der <Kiinstler der Zu-
kunft> werde keine Artefakte mehr schaffen, sondern
schlicht auf etwas zeigen und sagen <Das ist Kunst»,
wird diese Differenz von artifizieller Manipulation
und Rezeption unterlaufen. Die <readymades> insze-
nierten das exemplarisch, aber Duchamps Zukunfts-
vision ist noch gewagter. Nur die deiktische Geste
wird zum minimalistischen Ursprung von <Kunst.
Warum dann nicht noch weiter gehen und sagen, was
als solches angesehen wird, ist es? Das Phanomen ist
Ausstellungsbesuchern vermutlich nachvollziehbar:
nachdem man alles Mogliche in den heiligen Hallen
gezeigt bekam unter dem Anspruch, Kunstbild zu
sein, tritt man ins Freie und — hat gereizte, liberreizte,
wenn nicht gar entzlindete Augen und alles Mogliche
gerdt versehentlich unter Kunstverdacht: die Dose
auf dem Rasen wie das Papier auf der Parkbank, aber
wohl nur selten der Grashalm oder die Ente im Teich.

1.2. Kontraktion

Die maximale Expansion des Bildbegriffs in die
Bildlichkeit alles Sichtbaren oder mehr noch in die
Sichtbarkeit, <alles, was aufs Auge gehts bis in die
Vorstellungswelten des <dritten> oder <inneren Au-
gesy, die weiten Welten alles Méglichen, Irrealen
und auch Unmdglichen hat einen unausweichlichen
Antagonisten: die Kontraktion, die Verengung des
Bildbegriffs. Der klassische Kandidat dafiir ist die
Materialitdt, also sich auf die materiellen Bilder zu
beschranken, alles, was sich <an die Wand héangen>»
[asst. Weiter geht eine normative Differenz von <star-
kens und <schwachen» Bildern (G. Boehm) oder die
von <anspruchslosen» und <anspruchsvollens, mit der
Kunstwerke oder Tafelbilder fokussiert werden und
zwar moglichst die dsthetisch anspruchsvollen unter
ihnen. Damit wird <die Kunsts zur massgebenden Be-
stimmung des Bedeutungsumfangs oder zumindest
der Relevanz. So wurde die Diskussion im Horizont
der Asthetik wie der Kunstwissenschaft verortet,
was sich angesichts der letzten 20 Jahre als eine zu
weit gehende Einschrankung erwies. Damit wiirden
die Bilder <vor dem Zeitalter der Kunst»> ausgeschlos-
sen (H. Belting), auch die kunstwissenschaftlich oft
unbeachteten <kunstlosen> Bildpraktiken (Abdruck,
Masken, religiose Bilder neben denen der Kunst; vgl.
G. Didi-Huberman) und nicht zuletzt alle moglichen
Formen von Bildern jenseits von Kunst und Religion
i.e.S., wie die Bilder in Presse, Web und Film zum Bei-
spiel.

Eine noch weitere Kontraktion ergibt sich, wenn die
religiose Passung massgebend wird, etwa nur die Bil-
der im Kirchenraum, in Frommigkeitspraktiken oder
die, die «der Lehre> entsprechen. Das ware eine in-
stitutionelle, pragmatische oder doktrinale Naher-
bestimmung. Die Tendenz ist klar: Je nach Kriteri-

um und je nach zu verantwortender Entscheidung
(Selektion) werden bestimmte Bilder fokussiert und
andere exkludiert. Im Grenzwert fiihrt das auf wenige
Bilder, letztlich auf ein Bild. Bildlichkeit als Sichtbar-
keit ware im engsten und zugleich weiten Sinn <die
Schopfungy, alle «<visibilias. Als einziges Bild Gottes
bliebe <der Mensch> als imago (ohne verlorene si-
militudo) oder christlich prézisiert solus Christus
als «<wahres Bild> Gottes. Die maximale Kontraktion
wire kein Bild mehr, weil es kein Bild Gottes gibt: er
bleibt invisibilis und ein Bild wére immer non capax
invisibilis (oder infiniti).

2. Zum Problem des Bildes - fiir den
Monotheismus

Das Bild ist theologisch bestenfalls schlecht legiti-
miert. Das gilt nicht fir Bilder <im Kopf> wie Vorstel-
lungen oder Imaginationen oder fiir <Bilders in der
Sprache - davon sind die biblischen wie theologi-
schen Texte voll. Das gilt auch nicht flir <den Men-
scheny» als <Ebenbild Gottes> (Gen 1,27) oder Chris-
tus als das <wahre Bild Gottes» (Kol 1,15; vgl. 2Kor 4,4;
Heb 1,3). Es gilt vielmehr fiir materielle Bilder, fiir zwei
oder dreidimensionale Artefakte, die <auf’s Auge> ge-
hen, d.h. genauer: die fiir die leibliche, kindsthetische
Wahrnehmung gemacht sind, als perzeptiv adressier-
te Artefakte. Denn das Leitmedium von Juden- und
Christentum und auch Islam ist das Wort, in seiner
zwieféltigen Gestalt von Rede und Schrift. Dem zu-
grunde liegt die (fremd)religionskritische These: im-
ago non capax infiniti (resp. Dei), heisst: das Bild ist
nicht fahig, den unendlichen Gott zu fassen. Es gilt
daher als nicht transzendenzkompetent aufgrund
seiner Materialitdt, Endlichkeit und finiten Gestalt.

Der monotheistische lkonoklasmus geht (in Verken-
nung der Bildlichkeit seiner eigenen Religionskul-
turen) davon aus, Bildglaube sei stets und nur der
Glaube der Anderen. Mit der Delegation wird stets
(auch) etwas eigenes delegiert, der eigene <Aberglau-
bes den Anderen zugeschrieben. Dieser uneingestan-
dene iibertragene Bilderglaube manifestiert sich im
destruktiven Bildgebrauch. «Der Bildersturm bekraf-
tigt, was er ablehnt: Er hdlt die Bilder fiir leblos, aber
indem er diese vernichtet, als waren sie lebendige
Verbrecher, Hochverrdter oder Ketzer, vermittelt er
ihnen das zundchst abgesprochene Leben. Gemessen
am Grad seiner Aktivitdt gegeniiber dem Bild, wird
der Bilderstlirmer starker durch die Bilder geleitet als
der Bildverehrer. Im Glauben daran, dass mit dem Bild
das von ihm Dargestellte vernichtet wird, sind Ikono-
klasten die Agenten der destruktiven Auspragung
des substitutiven Bildakts» — so Horst Bredekamp.*
Insofern zeigt sich im Ikonoklasmus wie in Bilderver-

4 Bredekamp, Theorie des Bildakts, 210.



boten eine Wahrnehmung und Einsicht in die Pra-
senz und Macht des Bildes, deretwegen es verboten
oder zerstort wird. Dass man darin <das Bild> schlagt,
und <eigentlichs bestimmte Bildpraktiker und Bild-
praktikanten treffen will; dass man zugleich einen
bestimmten Bildglauben angreift, der am Ort des Ei-
genen (der <eigenen> Religion) prasent ist; und dass
man mit der Zerstorung zugleich eine Erhéhung und
Anerkennung praktiziert, bleibt ebenso latent wie die
Differenz.von Lehre und Leben. Ist doch <das Bild»
(als perzeptiv adressiertes Artefakt) ein Basisphano-
men aller Religionskulturen, auch wenn bestimmte
Lehrbildungen dagegen vorgehen.

Dem Bildaberglaube <der Anderen> wird zugeschrie-
ben zu unterstellen «das Bild sei Gott — und Gott sei
das Bildy, also eine «Verbildlichung> Gottes und <Ver-
gottlichung> des Bildes. Dass in analoger Weise Un-
endliches verendlicht wird und Endliches verunend-
licht, wenn man sagt <Gott war das Worts (Joh 1,1)
und er ist es (in der Verkiindigung oder der Schrift),
wdre zumindest zu erwagen. Wenn sogar behauptet
wiirde, <Gott ist die Schrift und die Schrift ist Gott»,
dann ist dasselbe Problem présent: finitum capax in-
finiti — oder infinitum in finito est. Die Gefahr einer
Verendlichung des Unendlichen oder einer Uber-
interpretation des Kreatirlichen als Prasenzgestalt
Gottes ist analog, gleich ob man Bild, Wort oder
Schrift als solch eine Gestalt bekennt.

3. Von Israel aus

3.1. Alttestamentliches

Das alttestamentliche <Bilderverbot> ist der negative
Terminus a quo der <Macht der Bilders.5 Ex 20,3: «Du
sollst keine anderen Gotter haben neben mir. 4 Du
sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis ma-
chen, weder von dem, was oben im Himmel, noch
von dem, was unten auf Erden, noch von dem, was im
Wasser unter der Erde ist: 5 Bete sie nicht an und die-
neihnen nicht! Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein
eifernder Gott, der die Missetat der Viter heimsucht
bis ins dritte und vierte Glied an den Kindern derer,
die mich hassen, 6 aber Barmherzigkeit erweist an
vielen tausenden, die mich lieben und meine Gebote
halten.» Das wird prazisiert in Dtn 5,8: «Du sollst dir
kein Gottesbildnis machen, das irgend etwas darstellt
am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Was-
ser unter der Erde». Deutlicher als die Lutherliberset-
zung wird in der lateinischen Fassung der Vulgata,
was unter dem «Bildnis» zu verstehen ist: «non facies
tibi sculptile neque omnem similitudinem quae est in
caelo desuper et quae in terra deorsum nec eorum
quae sunt in aquis sub terra.» -

5 Christoph Dohmen, Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine
Entwicklung im Alten Testament, Frankfurt am Main, 21987.

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

Es geht um eine aus Stein gehauene oder aus Holz
geschnitzte Gotzenstatue, die der Anbetung und
Verehrung dient. Verboten werden nicht Bilder gene-
rell, sondern Gottesbilder. Das Verbot der Darstellung
von Himmlischem, Irdischen oder Unterirdischen ist
auf diese Funktion beschrankt: nichts Kreatiirliches
als Gottesbild zu nehmen, und daher nichts Kreatiir-
liches zu verehren oder anzubeten. Das sogenannte
<Bilderverbot> war daher nicht ein Verbot «der Bil-
der», sondern der Gottes- bzw. der Gotterbilder, und
zwar sofern sie als Kultbilder galten, genauer noch: als
Fremdgotterkultbilder. Daher wird mit dem (in der
Regel generalisierend missverstandenen) <Bilderver-
bots eine bestimmte Bildpraxis verboten: die Fremd-
gotterverehrung.

Dergleichen zu verbieten, wére so unsinnig wie un-
notig gewesen, hdtte es nicht historischen Grund
genug dafiir gegeben in Form entsprechender Kult-
praktiken auch in Israel (Nord- wie Siidreich). Es ist
wenig spektakuldr zu zeigen, dass es in Israel durch-
aus Bilder gab.6 Was wdre in diesem kulturellen Kon-
text altorientalischer Religionen auch anderes zu
erwarten gewesen? Die Exklusion materialer Bilder
als Jahwekultobjekte ist eine Tradition Israels in Ab-
grenzung und Gegenbesetzung zu seiner Umwelt:
sei es gegen Agypten mit seiner eminenten Bildkul-
tur, sei es gegen Babylon oder seien es die lokalen
Kulte, die Israel vorfand bei der Landnahme (so
die Legende im Josuabuch). In 2Kg 23 wird erzhlt,
was vor der josianischen Kultreform im Jerusalemer
Tempel vorhanden war: Gegenstande fiir Baal und
das Himmelsheer (Gestirngottheiten) (23,4), eine
Aschera (als Kultbaum, 23,6); Pferde und Wagen zu
Ehren der Sonne am Tempeleingang (23,11), Masse-
ben (Kultsteine) und Ascheren auf den Hohenhei-
ligtimern (23,14). Seit der sog. Kultzentralisation
am Jerusalemer Tempel unter Josia (so die Legende)
waren Kultbilder in Israel keineswegs <ausgerottet>.
Israels Religion war weder anikonisch noch durch-
gangig ikonophob.

Auf der Textebene zeigt sich diese Doppelung von
Verbot und Faktizitdt exemplarisch in Dtn 4,23f: «So
hiitet euch nun, dass ihr den Bund des HERRN, eures
Gottes, nicht vergesst, den er mit euch geschlossen
hat, und nicht ein Bildnis macht von irgendeiner Ge-
stalt, wie es der HERR, dein Gott, geboten hat. Denn

6 Siehe Silvia Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellen-
der Kunst im Alten Testament, Freiburg (CH) /Gottingen 1987;
Susanne Bickel et al. (Hg.), Bilder als Quellen/Images as Sources.
Studies on ancient Near Eastern artefacts and the Bible inspired by the
work of Othmar Keel (OBO Sonderband), Freiburg CH / Géttingen
2007; Othmar Keel/Silvia Schroer, Die Ikonographie Paléstinas/Israels
und der Alte Orient. Eine Religionsgeschichte in Bildern. Band 1: Vom
ausgehenden Mesolithikum bis zur Frithbronzezeit, Freiburg (CH)
2004; Band 2: Die Mittelbronzezeit, Freiburg (CH) 2008.

39



40

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aodit 2015

der HERR, dein Gott, ist ein verzehrendes Feuer und
ein eifernder Gott.» Kaum wurde die Gestaltlosig-
keit Gottes behauptet und daraus die Bildlosigkeit
gefolgert, wird dennoch ein Bild gemacht: <images
malgré touts. Auch wenn diese Bilder Gottes als
«<verzehrendes Feuer> und des <Eifernden> immateri-
ell bleiben, sind es doch anschauliche Vorstellungen,
die das Bilderverbot ebenso sublimieren wie supple-
mentieren: an die Stelle von Holz, Stein und Gold
treten Metaphern und Metonymien, Vorstellungen
und Darstellungen — wenn auch in der immateriellen
Gestalt der Sprachbildlichkeit. Im Bilderverbot als
Fremdgotterverehrungsverbot und Jahwebildkult-
verbot wird eine indirekte Mitteilung tradiert: Was
verboten war, wird als Exkludiertes faktisch kommu-
niziert und weiter tradiert. Was verboten werden
musste, galt offenbar nicht nur als faktisch, sondern
wohl auch als attraktiv und naheliegend (angesichts
der Nachbarn Israels).

Was als Medium dergestalt exkludiert wurde, zog
Umbesetzungen (i.S. Blumenbergs) nach sich: Subli-
mierungen und Supplemente. Die Supplemente ma-
terieller Bilder sind exemplarisch zwei unanschauliche
Konzepte: Der Schem-Theologie des deuteronomisti-
schen Geschichtswerks folgend wohnt Jahwes Name
im Tempel (Dtn 12,11; 1Kg 8,29f). Der Kabod-Theo-
logie der priesterschriftlichen Schule folgend wohnt
seine Herrlichkeit im Tempel (Ez 1; 8—11; 10,18ff).
Das heisst: Die Prasenz eines Gottesbildes (wie der
Statue) wird durch ein theologisches Konzept um-
besetzt. Eine Vakanz medialer Prasenz Gottes ware
unertraglich gewesen — so dass alternative Bild- bzw.
Medienerfindungen an dessen Stelle traten.

Verdrangt wurde mit diesen Umbesetzungen (Name
und Herrlichkeit statt Bild) die pervasive Bildlichkeit
im Kult Israels — und zwar bis heute: Der Raum (vom
Tempel bis zur Synagoge), die Einrichtung (von Sitz-
ordnung, Binken bis zum <Altars), die Inszenierung
(vom Einzug bis zu den kultischen Hohepunkten), die
Korper und deren Kleidung etc. All das sind perzeptiv
adressierte Artefakte, die die visuelle Kommunikati-
on und Religionskultur mitbestimmen. Paradigma-
tisch die Tora als perzeptiv adressiertes Artefakt wird
als Schriftrolle im Zentrum des Kults loziert. Verdich-
tet zeigt sich das an Simchat Tora (Fest der <Freude
der Toras, nach dem Laubhiittenfest), wenn die To-
rarolle in einer Prozession (Hakafot) <gekleidet», ge-
schmiickt und gekiisst wird — als ein Kultschriftbild
oder Schriftkultbild. Die Schrift als Bild fungiert als
Kultbildsupplement. (Dem wird noch die ikonopho-
be Tradition im reformierten Protestantismus ent-
sprechen, wenn in der <bildlosen> Kirche eine grosse,
aufgeschlagene Bibel auf dem Altar liegt: als manifest
ikonokritische Skulptur).

3.2. Nachspiel und Resonanz

Das Nachspiel und die Resonanz der semantischen
Ikonophobie und der verdriangten wie umbesetzen
Ikonopraxis Israels lassen sich bei Adorno exempli-
fizieren: In der <Dialektik der Aufklarung> heisst es:
«Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen
Durchfiihrung seines Verbots. Solche Durchfiihrung,
bestimmte Negation, ist nicht durch die Souveréni-
tat des abstrakten Begriffes gegen die verfithrende
Anschauung gefeit, so wie die Skepsis es ist, der das
Falsche wie das Wahre als nichtig gilt. Die bestimmte
Negation verwirft die unvollkommenen Vorstellun-
gen des Absoluten, die Gotzen, nicht wie der Rigoris-
mus, indem sie ihnen die Idee entgegenhalt, der sie
nicht genligen konnen. Dialektik offenbart vielmehr
jedes Bild als Schrift».” Verkannt wird damit die sub-
versive .Inversion: Die Bildhermeneutik <offenbart»
auch jede Schrift als Bild — als ikonisches, perzeptiv
adressiertes Artefakt, dessen Kultbilddquivalenz ma-
nifest wird in seiner rituellen Begehung.

3.3. Problematische Generalisierungen

Problematisch wird es, wenn im vermeintlichen Re-
kurs auf die Quellen generalisiert wird: «Das alttesta-
mentarische Bilderverbot hat neben seiner theologi-
schen Seite eine dsthetische. Daf} man sich kein Bild,
namlich keines von etwas machen soll, sagt zugleich,
kein solches Bild sei mdglich. Was an Natur erscheint,
das wird durch seine Verdopplung in der Kunst eben
jenes Ansichseins beraubt, an dem die Erfahrung der
Natur sich sattigt. Treu ist Kunst der erscheinenden
Natur einzig, wo sie Landschaft vergegenwartigt im
Ausdruck ihrer eigenen Negativitdt»®. Diese Genera-
lisierung <des Bilderverbotss ist so tiblich wie es nur
gegen den Textsinn maoglich ist (vgl. Dtn 4,15-19).

Eine analoge Generalisierung hat sich (zumindest in
offizieller Lesart) im Islam durchgesetzt. Der Koran
kennt noch kein Bilderverbot. Daher gab es auch im
friihen Islam Bilder von Menschen, sogar vom Prophe-
ten. Erst in der Hadith-Literatur (ab 8./9. Jh)? ist das
Verbot eingefiihrt und entfaltet worden. Das kann als
Gegenbesetzung zur christlichen Bildkultur (der Ost-
kirchen) aufgefasst werden, oder auch als Kontinui-
tat zum (generalisierten) 2. Gebot. Im theologischen
Kern werden v.a. Bilder von Menschen verboten, ver-
mutlich weil damit <Leben erschaffens werde und der
Kinstler mit dem Schopfer konkurriere. Daher waren
Schattenrisse ebensowenig ein Problem wie Kalligra-

7 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklarung. Phi-
losophische Fragmente, Frankfurt a.M. 1969, 30; vgl. Stefan Zenklusen,
Adornos Nichtidentisches und Derridas différance, Berlin 2002.

8 Asthetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973, 27.

9 Rudi Paret, Das islamische Bilderverbot und die Schia, in: Erwin Graf
(ed.), Festschrift Werner Caskel, Leiden 1968, S. 224-232; ders.,
Textbelege zum islamischen Bilderverbot, in: Das Werk des Kiinstlers.
Studien H. Schrade dargebracht, Stuttgart 1960, 36—48.



phien, die als Schriftbilder auch figiirlich werden kon-
nen. Technische Reproduktionen wie Fotos sind er-
staunlicherweise heute ebensowenig problematisch,
vermutlich weil es keine <Kreaturen» sind, sondern
nur <Abdriicke>. Es gab und gibt demnach Bildkul-
turen des Islam: nur keinesfalls als Kultmedien und
nicht als Abbildung von Menschen. Sofern allerdings
der Bildbegriff geweitet wird — etwa mit Alberti, Bild
sei alle manipulierte Natur, also alle visuell oder per-
zeptiv adressierten Artefakte — wird auch diese Reli-
gion als durchgangig auch bildlich verfasst erkennbar.
Analoges gilt fir Juden- und Christentiimer.

3.4. Ikonokritik

Bildproduktiv und ebenso bildtheorieproduktiv ge-
worden ist die Ikonokritik der jiidischen Tradition in
bildkritischen oder negativistischen Positionen. Dass
und wie das Bilderverbot bzw. die Bildkritik in die
moderne Kunst integriert worden ist, wire kunst-
bzw. bildgeschichtlich zu untersuchen. Fiir die Theo-
logie einschlagig sind darliber hinaus Bildtheorien,
die vom <non capax infiniti> des Bildes ausgehen.
Adorno zufolge sind «die Bilder von Versohnung ver-
boten, weil die Vorstellungskraft in ihnen die konkre-
te leidschaffende Unversohntheit flieht».'® Nicht das
Bild als Bild ist das Problem, sondern Versdhnungs-
und Gottesbilder, die ihm als verfiihrerisch gelten —
in allzu breit belegter Tradition. Bilder sind in dieser
Perspektive kein <Versohnungsmedium>: sie konnen
weder retten noch heilen oder Gnade vermitteln (in
Abgrenzung zur altorientalischen Bildpraxis oder zur
rémisch-katholischen Tradition der <Gnadenbilder>).
In dieser kritischen Tradition kann man noch Levinas
(Das Bild als Schatten) oder Derrida, Ricoeur und auf
andere Art auch Mersch verstehen.

4. Christentiimer

4.1. Prasenz oder Reprasentation?

Wurden vermeintliche Abbilder Gottes verboten
und damit das Bild als vergebliche Reprasentation
des Unreprdsentierbaren (sich nur selbst prasentie-
renden) kritisiert, bleibt das Problem der Bilder als
Prasenzmedien bestehen. Die antike (griechische Re-
ligionskritik) und alttestamentliche (Deuteronomis-
mus, Prophetie) Préferenz flir Reprdsentation statt
Prasenz, also fiir die Umstellung von magischen,
mantischen und materiellen Prdsenzkulturen im
Kult auf moglichst <reine> semantische, immaterielle
Reprasentationskulturen produzierte einen Mangel
und das entsprechende Begehren nach Prasenzme-
dien <trotz allems. Als verbotenes und exkludiertes
bleibt das Bild ein fascinosum et tremendum — das

10 Jiirgen Werbick: Trugbilder oder Suchbilder? Ein Versuch tber die
Schwierigkeit, das biblische Bilderverbot theologisch zu befolgen, in:
Die Macht der Bilder, Jahrbuch fiir Biblische Theologie 13, 1999, 3-27,
hier 15.

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

in den Christentiimern auf spektral gebrochene Wei-
se vierfach wiederkehren wird.

Die dem Bild eigene Prasenzmacht - seine ikonische
Performanz und Deutungsmacht - zeigt sich indirekt
in den vielfach wiederholten und variierten Bilderver-
boten der drei Monotheismen. Dieses Verbot ist nicht
nur Index und Symbol, es ist auch Ausdruck und Exem-
plifikation der Macht des Bildes. Man darf Gott nicht
im Bild darstellen, war die alttestamentliche Vorgabe
Israels. Denn damit wiirde seine Differenz zu anderen
Gottern verletzt oder (spater) die Einzigkeit Gottes.
Man kann Gott nicht im Bild darstellen, war die an-
tike Vorgabe Griechenlands. Denn das Unsichtbare
kann nicht sichtbar gemacht werden. Finitum non ca-
pax infiniti: Du sollst nicht, denn du kannst nicht und
du darfst nicht. Dann sollte eigentlich kein Problem
entstehen — wenn nicht die doppelte Unmaglichkeit
Zweifel streuen wiirde. Was so explizit begriindungs-
und exklusionsbediirftig ist, kann nicht schlechthin un-
moglich sein, oder gerade in seiner Unmdglichkeit das
Begehren wecken, es dennoch zu versuchen. Das Chris-
tentum hat die doppelte Unmaglichkeit des Bildes co-
ram Deo geerbt — das doppelte Verbot — und dieses
Erbe ausgeschlagen. Denn Christus wird dargestellt,
spatestens seit dem 4. Jahrhundert, und spatestens seit
dem Mittelalter sogar die Trinitdt im Gnadenstuhl. Du
sollst, denn Du kannst und Du darfst daher auch?

Christus als wahres Bild - sei es kraft der Inkarnation
oder der Urszene, der Kreuzigung — verkorpert jeden-
falls den Widerspruch gegen das Bilderverbot in Per-
son. Seine Prasenz ist die Prasenz Gottes, oder leich-
ter fasslich: Prasenz Gottes verstehen Christen nach
Massgabe seiner Prasenz. Dann ist es nur zu passend,
dass die Formen der Vergegenwartigung dieser Per-
son Formen der Gegenwart Gottes genannt werden:
Schrift und Wort, Wort und Sakrament, Diakonie
und Gesten — und nicht zuletzt auch die Formen der
Bildlichkeit in Wort, Sakrament, Diakonie und Geste,
oder im Raum (Kirche), der Person (des Nachsten, des
Pfarrers, des Ausgestossenen etc.), der Inszenierung
(Liturgie) oder nicht zuletzt der Bilder <an der Wand>»
— oder <von der Hand in den Mund> (Hostie)."

Im Rickblick auf die Bilderverbote und entsprechen-
den Bilderstreite formuliert: All diese Verbote setzen
Bilder und deren kultischen Gebrauch voraus und
damit auch die so oder so besetzte Macht des Bildes,
die sie zu bandigen, zu bannen oder gar zu verban-

11 Kdnnte es sein, daf} der Protestantismus im Zeichen von sola
scriptura (allein - durch - die Schrift) und solo verbo (allein durch
das Wort) nichts unversucht ldsst, dem Bild eine ebenbiirtige (iiber-
legene?), nicht bildhafte Bildlichkeit vor Augen zu fiithren: in der
Metaphorik und Narration, in der Inszenierung des Gottesdienstes,
in Person (des Pfarrers etc.)?

41



42

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(t 2015

nen suchen. Bilderverbote haben darin stets zugleich
negativ Abgrenzungs- und positiv Identitatsfunktion.
Sie sind <intentione recta> theologisch motiviert, um
die Identitat und Alteritdt Gottes zu <sichern». Dabei
entfalten sie immer wieder destruktive Wirkungen in
den lkonoklasmen und <iconoclashs; allerdings nicht
ohne nichtintentionale Nebenwirkungen, der Ermach-
tigung des Bildes wie der Freisetzung profaner Bilder
(wie im reformierten Kontext der Niederlande). Und zu
den versehentlich konstruktivsten Wirkungen der Ver-
bote gehdren die vielen Formen und Figuren kompen-
satorischer oder supplementarer Bildlichkeit in Imagi-
nation und Sprache, wie die Umwege sublimierter und
supplementdrer Bildlichkeit (von der Torarolle tiber die
Kalligraphie bis zur Schriftésthetik) — Bilder trotz allem.

4.2. Konfessionelle Differenzierungen

Die dreifache Religionsdifferenz des <abrahamitischen»
Monotheismus von Judentum, Islam und Christentum
differenziert sich im Christentum traditionell aus in
vier Konfessionsdifferenzen: orthodox, katholisch, re-
formiert und lutherisch. Alle vier verhalten sich grund-
verschieden zur Frage <des> Bildes. Gott ward Bild.
Bilder sind heilig. Bilder sind teuflisch. Bilder sind niitz-
liche Nebensachen. So lassen sich orthodoxe, katho-
lische, reformierte und lutherische Einstellung zu den
Bildern der christlichen Religionskulturen kurzfassen.
Dabei treten die Bildlichkeit des Heiligen (mit Joh 1,14)
und potentielle Heiligkeit des Bildlichen in die Konfes-
sionen der Orthodoxie (Osten) und des romischen Ka-
tholizismus (Westen) auseinander. Orthodoxen Chris-
tentiimern kann man (zu) verallgemeinernd zuschrei-
ben: Gott, Maria, Christus und die Heiligen erscheinen
im Bild als Bild. Das Bild ist der Heilige, weil der Heilige
in Christus Bild geworden ist. Der Heilige ist Bild und
daher sind ganz bestimmte Bilder selber heilig (Ikonen)
aufgrund der identischen Wesensform (ousia als eidos
begriffen). Demgegeniiber gilt romisch-katholisch das
Bild als potentiell heilig aufgrund einer substantiellen
Kontinuitdt, in der die wesensbildende Form material
aufgeladen wird (Veronika, Reliquien und deren iko-
nische Prasentation). So unterscheiden sich lkonen
(reine Formkonstanz des eidos) von den mit Reliquien
aufgeladenen Heiligenbildern (Substanzkonstanz mit
materialer Kontinuitat).

Wem Bilder als heilig gelten, der findet in ihnen Pra-
senz, Gegenwart des Heiligen, d.h. aller Heiligen und
Gott selbst. Wem sie als teuflisch gelten (wie den Re-
formierten), der findet in ihnen pure Anmassung oder
Gefahrdung Gottes — als wiirde er im Sichtbaren einge-
sperrt und verfligbar gemacht. So etwa Martin Bucer:
«Der Teufel hat die Bilder in der Absicht erfunden, als
wiirde durch sie das Gedenken und Verehren Gottes
gefordert, doch hat er durch die Bilder ein wahres

Gottvergessen und Unehre herbeigefiihrt».'? Beide
aber, die Verehrer wie die Verteufler, fiirchten und
begehren, sehen und finden viel im Bild: die Offen-
barung oder die Verdunklung der Gegenwart Gottes,
seine Sichtbarkeit und Zuganglichkeit im Bild — oder
gerade seine Verkehrung und Verstellung.

Luther ging einen dritten Weg: die Bilder als im Grun-
de harmlos zuzulassen und zur Nebensache zu erkla-
ren. Wie die Apokryphen seien sie gut und niitzlich
zur Erziehung und Erinnerung, aber mehr auch nicht.
Diese Duldsamkeit ist eigentlich das Argste, was man
Bildern antun kann: sie nicht ganz fiir voll zu nehmen,
als dekorativ, niitzlich und hilfreich, wenn sie gefii-
gig gemacht werden, aber damit auch eigentlich ent-
behrlich. Dadurch entspannte er allerdings die Situa-
tion vor einem Bild: es ging nicht um das Bild an sich,
sondern um den rechten Gebrauch. Und der einzig
falsche sei, sie anzubeten. Ansonsten ist alles erlaubt.
Insofern erteilt Luther dem Protestantismus eine
sehr weitgehende Lizenz zum Bild, allerdings um den
Preis einer prekdren Depotenzierung. Denn damit
wird dem Bild weitestgehend Irrelevanz bescheinigt
und in jovialer Gonnergeste eine niitzliche Nebenrol-
le zuerkannt. Allerdings ist Luther darin bildkritisch
sorgfaltig, dass er zwischen Bild und Bildgebrauch

~ unterscheidet und nur bestimmte Gebrauchsformen

exkludiert. Anders als <die Bilderstiirmer> schlagt
er nicht die Bilder, um deren Verehrer oder Vereh-
rungspraktiken zu treffen. Bemerkenswert ist, dass in
Luthers Fassung des Dekalogs (wie im Kleinen Kate-
chismus) kein Bilderverbot mehr auftaucht. Auf das
erste Gebot (Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst kei-
ne anderen Gotter haben neben mir.) folgt bei ihm
gleich das zweite: «Du sollst den Namen des Herrn,
deines Gottes, nicht miflbrauchen.»

4.3. Name und Bild

Gottes Namen im Plural sind zuganglicher als sein
unendlich dichter Eigenname. Ihr Anthropomorphis-
mus gewahrt eine gewisse Leichtigkeit im Umgang
mit ihnen, weil sie nicht die geballte Fremdheit und
Eigenart des einen Eigennamens in sich bergen, auch
wenn sie an dessen statt stehen konnen. Der Ge-
rechte, Gute, Vater, Herrscher oder Hochste — sind
Metaphern in metonymischer Funktion, mit denen
ein <Teil> das Ganze oder den Urheber bezeichnet.
Es sind <Ultrakurzgeschichten»> verdichtet in einer
metaphorisch bezeichneten Eigenschaft. Dass es Me-
taphern sind, ist offensichtlich. Dass sie in der Uber-
tragung auf Gott ihre iibliche Bedeutung nochmals
gravierend dndern, auch. Das zeigt die Eigenart der
Gerechtigkeit Gottes, kommunikative Eigenschaft zu

12 Martin Bucer, Das einigerlei Bild, in ders, Deutsche Schriften, IV,
Giitersloh/Paris 1975, 167.



sein: Gott ist gerecht, in dem er gerecht macht. Daher
ist er <der Gerechtes in hochst eigenartiger Weise, die
fir ihn bezeichnend ist. Das gilt bei der Gerechtigkeit
<aller Welt» keineswegs. Und zugleich geschieht noch
mehr: Was Metapher war, wird friiher oder spater
zur <Eigenschaft>. Die ganze Lehre der Eigenschaften
Gottes ist eine Abbreviatur der Metaphorik seiner
Namen, genauer gesagt, seiner Beinamen. Wenn die-
se Metaphern einmal zu Beinamen und potentiellen
Stellvertretern des Eigennamens geworden sind —
sind sie nicht mehr unbefangen und aller Orten zu
verwenden. Wenn Gott <Vaters heisst, und so heisst
er nun einmal seit langem, ist der Gebrauch des Wor-
tes Vater davon gezeichnet. Gleiches gilt auch fiir die
tibrigen Namensmetaphern. '

Mit der Metaphorizitdt der vielen Namen Gottes
zeigt sich die sprachproduktive Seite des Bilderver-
botes. <Name und Bild», genauer <Name statt Bild»
oder auch <Name als Bild> (als Sprachbild) wiren
die Topoi, unter denen die Namensfrage nicht allein
sprach- sondern auch bildtheoretisch zu reflektieren
ware. Das wiirde hier zu weit fiihren. Aber die Pointe
dessen findet sich bereits bei Gerhard von Rad for-
muliert. Der Name Jahwe «nimmt theologisch die
Stelle ein, an der sich in anderen Kulten das Kultbild
befindet. Ein ganzer Apparat von nicht unkomplizier-
ten kultischen Vorstellungen, Riten und Vorschriften
legte sich um ihn herum, um das Wissen von ihm,
vor allem aber den Gebrauch, den Israel von ihm ma-
chen durfte, zu schiitzen. Die Anvertrauung einer so
heiligen Wirklichkeit hat Israel vor eine ungeheure
Aufgabe gestellt, die nicht zuletzt darin bestand, all
den Versuchungen zu wehren, die zugleich mitihr auf
den Plan traten. Allgemein gesprochen heisst das: der
Name Jahwes musste <geheiligt> werden»13. Denn die
<Heiligung> des Namens, daher auch seine Heiligkeit,
wirft die Fragen nach dem rechten Namensgebrauch
auf. Wie mit ihm umgehen, einerseits ohne ihn zu
verschweigen, andererseits ohne ihn missbrauchlich
zu verwenden?14

Name statt Bild lautet die Pointe, die religionsge-
schichtliche Gegenbesetzung Israels gegeniiber den
Religionen seiner Umwelt, zumindest theologisch ex-
plizit. Ob es im Horizont der Volksfrommigkeit und
der «<faktischens Bildpraktiken ganz anders aussah,
ist eine andere Frage, hier zu vernachldssigen.'> Das

13 Gerhard v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Band I: Die Theolo-
gie der geschichtlichen Uberlieferungen Israels, Miinchen 51962, 196f.

14 Vgl. Philipp Stoellger, Geheiligt werde Dein Name, in: Petra Bahr/
Joachim v. Soosten (Hg.), Vater Unser. Einiibung im Christentum, FS
Wolfgang Huber, Frankfurt a.M. 2007, 19-30.

15 Vgl. dazu Othmar Keel/Christoph Uehlinger, Gottinnen, Gotter und
Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte Kanaans
und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer
Quellen, Freiburg i.Br. u.a. 1992.

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

Bilderverbot hat — manifest — gewirkt in der reichen
Bildpraxis im Medium der Sprache. Die asthetische
Produktivitdt besteht in Israel und im Judentum nicht
in <images malgré touts, nicht primar in der <unge-
setzlichen> Produktion von Bildern, sondern in der
Transposition des Asthetischen: in der Produktion
von Sprachbildern. Die Materialitit des Bildes in Israel
ist nicht Farbe und Malgrund, sondern die natiir-
liche Sprache. Das gilt fiir Gottesbilder ebenso wie
fir Menschen- und Weltbilder. Die Gottesbilder im
Medium der Vorstellung und ihrer sprachlichen Dar-
stellung sind zwar auch restringiert's; aber die Spra-
che sagt und zeigt Vorstellungen von Jahwe in einer
<Farbigkeits, die als Vorstellungen offenbar erlaubt
und akzeptiert waren, als sprachliche (und offizielle)
Darstellungen offenbar auch, die aber nicht sichtbar
im Bild werden durften. — Das kdnnte man damit er-
klaren, dass die <dinglichen> Gottesbilder der Fremd-
religionen als polytheistisch und als Medium der ex-
kludierten, fremden Religion ausgeschlossen wurden.
Es erklart aber nicht, warum der religiésen Sprache
eine <Lizenz zur freien Imagination und Variations
zugestanden wurde. Wieso wurde der Sprache und
mit ihr der Imagination erlaubt, was der <bildenden
Kunst» verboten war? Ist das allein <exogen» zu erkla-
ren, als Abgrenzung gegen fremde Religion(sprakti-
ken)? Die Eigendynamik der der Imagination wurde
so <gebandigt> durch die Riickbindung mit <histori-
scher Geste»: Die Bildpraxis Israels ist nicht primar die
von Anschauung und Présenz, sondern von memoria
und imaginatio. Das heisst: Die Sprachbilder Gottes
— seine metaphorischen Namen - sind Bilder des Vor-
libergegangenen, Mitseienden und des Kommenden.
Daher ist die obige Ausdrucksweise der Lizenz zur
<freien Imagination und Variations unprazis: Sie sind
riickgebunden an die als geschichtlich ausgegebene
Widerfahrung.

4.4. Bildphobie und Bildkritik trotz allem

Israels Gotzenbildpolemik bestimmt bis heute die
Rhetorik protestantischer Bildkritik. Und das ist selt-
sam anachronistisch. War doch das altestamentliche
Bilderverbot eine Funktion des Fremdgottervereh-
rungsverbots. Tradierte das Verbot die tief sitzende
Angst vor dem Fremden und seinen Kultformen —
und damit vor der Verfremdung des eigenen Kultes?
Wenn «der linke Flligel> der Reformation (wie Karl-
stadt) ahnlich den reformierten Protestanten so dog-
matisch wie polemisch am Bilderverbot festhielten,
mit allen destruktiven Konsequenzen, klammerte
man sich damit dann an ein so tiberfliissig wie halt-
los gewordenes Verbot? Und wird damit indirekt das
Bild nicht Uber die Massen ermdchtigt, als ware es

16 Man denke an die Reduktion der Polytheismen, zuriickhaltende
Anthropomorphismen, je spater desto weniger.

43



44

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

so potent, noch Fremdgotter zu vergegenwartigen,
auch wenn sie langst Geschichte gewesen waren?

Sollte angesichts des archéologischen Befundes fiir Is-
rael (es gab Bilder) und angesichts der Bildkulturen des
Christentums das zweite Gebot gestrichen werden?
Als spite, von orthodoxen Tempelpriestern lancierte,
weder notwendige noch je realisierte Exklusion des Bil-
des aus der Religion Israels? Wire die Konsequenz der
Exegese die Streichung des zweiten Gebots? <Ich wiir-
de lieber nicht ...> Aber es wirft die quaestio disputan-
da nach der <Legitimitdt des Bildes> in verschiedenen
Kontexten auf. Und diese Frage ist keineswegs allein
mit (welchen?) Konsequenzen der Schriftexegese zu
beantworten. Das Bild macht der Theologie Probleme,
ohne dass diese mit dem Bilderverbot schon gelost
wiren oder mit der Einschrankung als Bilderkultver-
bot. Die generalisierende und vereinfachende Wieder-
holung des Bilderverbots trifft weder Israel noch das,
was das Christentum mit Israel teilt.

Wenn der lutherische Protestantismus gerade darauf
besteht, dass «finitum capax infiniti> sei, Brot und
Wein Prasenzgestalt von Leib und Blut Christi sind,
das Sakrament also «<reale Gegenwart Gottes> im
Geiste sei — warum sollte man das dem Bild bestrei-
ten? Weil es nicht <eingesetzt» ist durch Christus? Das
wire kaum ein theologisches Argument, allenfalls
eine historische Wahrscheinlichkeit. Abgesehen von
der historischen Legitimitdt, die auch fiir die spate-
re Bildkultur des Christentums nicht auf den Bildge-
brauch Christi rekurrierte, ist die johanneische Theo-
logie der Herrlichkeit in ihrer Niedrigkeit offensicht-
lich eine Theologie der Wahrnehmung, Schau und so
der visuellen <communios von Gott und Mensch in
Christo. Und wenn Paulus Christus <vor Augen mal-
tey, ist die rhetorisch sublimierte Gestalt der Bilder
jedenfalls nicht wegen ihrer Bildlichkeit verdachtig.
Eine <Theologie des Kreuzes»> geht von einer visuellen
Urimpression aus und auf sie zu. Dass die des Logos
bedarf, um zum Wort vom Kreuz zu werden, ist un-
strittig; aber darin ist sie Wort vom Kreuz. Schlicht
gefragt: Warum sollte man dem Bild vorenthalten,
was im Wort als Metapher prasent und anerkannt ist
(von den entsprechend aufgeregten Anthropomor-
phismus-lkonoklasten abgesehen)?

Die doppelte Unmdglichkeit des Gottesbildes — Du
sollst nicht und man kann nicht — wird im NT umbe-
setzt, bekanntlich indem Christus als das Bild Gottes
gilt, gemdss Kol 1,15f. Damit war mitnichten eine Li-
zenz zum materialen Bild verbunden. Zunichst gilt
vielmehr das Gegenldufige: Christus selbst ist das ein-
zige Bild Gottes — gegen alle anderen. Galt elementar
der Mensch als imago Dei, der seine Bildlichkeit ver-
stellt und verloren hatte, so Christus als die <eigentli-

che> imago. Dann ist Christologie im Kern Bildkritik,
sofern damit alle andern Bilder exkludiert werden.
Das bleibt doppelt deutbar: Entweder ist nur er selbst
in persona das legitime Bild, so dass kein Bild ansons-
ten moglich sei; oder zumindest kein anderes, so dass
alle Bilder, die ihn darstellen oder in seinem Sinn blei-
ben, legitim waren, sonst aber keine. Die Optionen
sind klar: nur er, sonst keines, oder nur wie er, sonst
keine, oder schliesslich alle in seinem Sinne bzw. alle,
wenn sie auf ihn bezogen werden. Die kritische Kon-
zentration auf Christus selbst — sollte im Laufe der
Zeit, vor allem der Inkulturation in Hellenismus und
romische Bildpolitik, Weiterungen nach sich ziehen.

Darf und kann, ja sollte man Gott nicht darstellen,
sofern er als Christus dargestellt wird bzw. Christus
als Gott? Jedenfalls wurde die Geschichte des Got-
tesbildes im Christentum primér die Geschichte der
Christusbilder — ganz im Sinne des Paulus, der Chris-
tus <vor Augen zu malens verstand. Die Freisetzung
des Christusbildes als Bild eines Sichtbaren, Nahen,
also eines Menschen griindet in der Geschichte Jesu,
daher in den Evangelien, retrospektiv verldangert in
der Inkarnation. Aber die christologische Gegenbe-
setzung zum strikten Bilderverbot war mitnichten
bereits eine Lizenz zum Bild. Denn vor allem ist die
Verzogerung bemerkenswert: Im Judenchristentum
sind die Christusbilder nicht entstanden, sondern
im rémischen Kontext, im <Heidenchristentumy,
das in einer bildpolitischen Konkurrenz stand mit
seiner Umwelt und ebenso in bildpraktischen Kon-
tinuitdten. So kam es aber zur Bliite der Bilder im
Christentum erst im 4. und naher im 5. Jahrhundert.
Unter <reichskatholischen> Bedingungen dieser Zeit
entwickelte sich eine neue Bildpolitik der christli-
chen Religion, die Konkurrenz und Integration der
romisch-hellenistischen Bildpraktiken betrieb, statt
in Abgrenzung und Exklusion. Nach der Integration
des Christentums als Staatsreligion kam es zur wech-
selseitigen Bestarkung der Bildpolitik Roms und des
sich entfaltenden <Staatskirchentumss. Diese neuen
Bildpraktiken waren demnach bedingt durch ein kul-
turelles Milieu und den politischen Kontext.

In der Perspektive der christlichen Religion bedurfte
es allerdings auch <sachhaltiger», genauer: theologi-
scher Griinde fiir den Gebrauch der Bilder im Diens-
te der Religion. Als naheliegende Gegenthese zum
Bilderverbot (als paradoxem Grund der Bilder) gilt
meist die Inkarnation als entparadoxierter Grund der
Bilder. Allerdings ist bemerkenswert, dass die v.a. seit
dem Johannesevangelium prominente Inkarnations-
metapher keineswegs bereits zur florierenden Bild-
produktion geflihrt hatte. Wenn die Inkarnation re-
trospektiv (in Zeiten des Bilderstreites der Ostkirche
von Johannes Damaszenus) als die Lizenz zum Bild in



Anspruch genommen wurde, dann ist das durchaus
anachronistisch: eine retrospektive Eintragung der
Legitimitdt in die (so oder so beanspruchbare) Inkar-
nationsmetapher des vierten Evangeliums.

Die Bilder Christi waren seit dem 2. oder 3. Jh. vor
allem symbolisch. Sie entwickelten sich spater als Fi-
gur eines Menschen, von dem man nicht sicher sagen
kann, ob es Christus ist (andeutend, statt direkt dar-
stellend: guter Hirte, traditio legis). Sie konzentrieren
sich erst spater auf den Gekreuzigten. Den aber stel-
len sie zunachst dar als <Siegeszeichens (das Kruzifix
mit Corpus ist deutlich spéter). Die Macht dieses Bil-
des blieb paradox: Es ist eine Macht «{iber die Welt,
aber nicht <von der Welt»; nicht nach Art der <welt-
lichen Herrschers also. Es ware leicht, das Kreuz als
Machtsymbol auf die Herrschaftssymbolik des Kai-
sertums zu beziehen; aber damit ware verkannt, dass
es anders sein <wollte»: eine symbolische Darstellung
dessen, was <hohere Gewalts ist, was uns <lber> ist
— aber was nicht eine <Gewalt liber> uns ist, sondern
<fiir uns.

Die Anerkennung des Bildes als Gott wiirdiges Medi-
um ist eine religionsgeschichtliche Wette auf die Ver-
traglichkeit der Macht des Bildes mit der Allmacht
Gottes. Seine Macht sprengt nicht alle Bilder — und
deren Macht gefdhrdet nicht diejenige Gottes, son-
dern beide seien vertraglich, passend, gar koinzident.
Diese Wette griindet in dem Basisphanomen des
Christentums: Christus selber. Wenn der Logos Fleisch
geworden ist; wenn die sichtbare Schopfung Medium
der Versohnung ist — dann wird das Sichtbare zum
legitimen Raum der Wahrnehmung des unsichtba-
ren Gottes; dann sind Metaphern Wort-Gottes fahig;
dann sind auch Bilder mindestens moglich, wenn
nicht sogar ndtig. Christliche Religion wird multi-
medial. Das Wort wird konvertibel, konvertierbar ins
Bild — weil das Sehen ¢seiner Herrlichkeit> und damit
das Sichtbare zum gleichberechtigten Heilsmedium
geworden ist. Daher ist das Bild dann nicht mehr nur
Medium der Représentation von x. Es hat nicht nur
die Funktion, etwas zu bezeichnen oder darzustellen;
sondern es ist Form von Prasenz des Dargestellten.
Deswegen konnen sie das oder den Prasentierten ge-
fdhrden - sei es, indem sie ihn verfdlschen, verkir-
zen oder <verdinglichen», oder sei es, indem sie ihn
<supplementiereny, verdoppeln und dadurch mitihm
konkurrieren. Leisten die Bilder zu wenig, fiihren sie
in die Irre. Leisten die Bilder zu viel, umso mehr.

5. Theologie als Bildwissenschaft

5.1.Theologie ist Bildwissenschaft

Vermutlich alle Themen der Theologie - etwa Gott,
Christus, Geist, Kirche und Mensch wie Schopfung,
Stinde, Heil und Vollendung — gehen mit Fragen der

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

Bildlichkeit und Bildlosigkeit wie der Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit einher, des Verborgenen und Offen-
baren, des Glaubens und des Schauens, des Vorstell-
baren und Unvorstellbaren. Das Christentum ist stets
«visuelle Kulturs, die auf die Reflexion auf ihre Visua-
litat und Bildlichkeit nicht verzichten kann. Exempla-
risch sind der Mensch als <Bild Gottes> und Christus
als dessen «<wabhres Bild> biblische Grundsétze, die die
Bildtheorie zum unvermeidlichen Aspekt von An-
thropologie und Christologie werden lassen. Infolge
dessen werden dann auch die <audiovisuellen> und
leiblich adressierten Medien des Geistes wie Schrift,
Verkiindigung und Sakrament bis in die Gestalten
christlichen Lebens (von Heiligen bis zum gelebten
Ethos) und der «Kirche> als <sichtbarer Einheit> oder
dem Kirchenbau als <himmlisches Jerusalem» auf ihre
Bildlichkeit hin befragbar — bis zur finalen Frage, <wie
haltst Du’s mit dem Bild> im Blick auf Gott?"

Theologie ist Bildwissenschaft, das gilt auch in <ma-
terialems Sinn, historisch und archdologisch, im Blick
auf die Fragen des materiellen Bildes seit Israel. Denn
dass es dem Bilderverbot zum Trotz in der «geleb-
ten Religion> Israels Bilder gab, auch Kultbilder von
<Jahwe und seiner Aschera> etwa, ist archdologisch
mittlerweile geklart. Was die Archdologen ausgra-
ben, gibt zu denken; und was die Exegeten diachron
abtragen und schichten, ebenso. Wenn es in Israel
Kultbilder gab, ist das nur ein Beleg fiir die Hetero-
doxie der Volksfrommigkeit, oder ist umgekehrt die
Bildkritik der damaligen Theologen (die Jerusalemer
Priester, das deuteronomische Geschichtswerk oder
die Propheten) nur eine verspitete Orthodoxie, fern
der «gelebten Religions? Wenn das Bilderverbot im-
mer spater als die Bildkkultpraktiken ist, die mit ihm
<Hase und Igel> spielen, soll man dann das zweite Ge-
bot streichen? Zumal wenn Gott in Christus durch-
aus im Medium des Bildes verehrt werden kann,
wurde und wird? Und wenn im Abendmahl zentral
mit der Hostie ein perzeptiv adressiertes Artefakt vor
aller Augen erhoben wird und mit dem Anspruch der
Realprasenz Christi versehen verehrt und konsumiert
wird, ist dann eben diese Hostie (in usu) das zentrale
Kultbild des Christentums?

Die archdologischen und exegetischen Fragen sind
daher nicht allein historisch relevant, sondern gegen-
wartig und kinftig. Theologie als Bildwissenschaft
gilt auch im Blick auf die Verkorperungen Gottes (in
der Tora, in Christus, im Sakrament, im Glauben).
Es gilt sublimiert auch in Fragen der Vorstellungen
im Sinne <mentalers Bilder, Erzdhlungen, Gleichnis-
se und Metaphern, sofern iiber die angemessenen

17 Komplizierter noch wird es hinsichtlich der Trinitdt (in Ikonen wie
Andréj Rubljéws oder dem Gnadenstuhlmotiv).

45



46

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

Vorstellungen von Ursprung und Ende, Paradies und
Eschaton, Gott und Mensch u.v.a gestritten- wurde
und wird. Es gilt auch in Fragen der <passenden» Dar-
stellungen in Wort, Rede, Sprache und Text, bis in die
Liturgie und den Kirchenbau.

Theologie als Bildwissenschaft lasst sich auch wei-
tergehend im Blick auf <Religion», insbesondere die
judische wie die christliche, formulieren: Religion ist
Bildpraxis, sofern der Mensch in, mit und von Bil-
dern lebt, daher auch sein Glaubensleben so gestal-
tet und der Bildlichkeit menschlichen Daseins nicht
entkommen kann. Selbst wenn der Mensch per vi-
sibilia bei den invisibilia ankommen sollte, wére die
<Schaus unhintergehbar. Konkreter gesprochen: Reli-
gion ist wie alle kulturellen Formen bildlich verfasst,
nicht nur, aber immer auch. Daher muss Theologie
als Reflexion der Religion auch Bildwissenschaft sein
und Bildtheorie (wie Theologie stets auch Text- oder
Sprachtheorie ist). Wenn die Christentlimer, in denen
<wir> leben, Formen visueller Kultur sind und zu den
Medien Gottes, des Glaubens wie der Kirchen auch
Bilder gehoren, sollte man erwarten, dass Theologie
ebenso kompetent wird in Fragen der Bilder wie in
Sprache und Text.

5.2. Theologie ist auch Bildkritik

- Theologie ist als Bildwissenschaft stets auch Bildkri-

tik, weil sie zwischen ¢Bild und Bild> unterscheidet.
Welche Differenz dafiir leitend ist, entscheidet tiber
das Urteil und tiber die Wahrnehmung: Die Differenz
von Gott und Welt (wie Schopfer und Geschopf)
wird alles <Weltliches fiir <Nicht-Gott> halten und
letztlich als inkompetent zur Prdsenz oder Repra-
sentation Gottes halten. Die Differenz von Schrift
und Bild reagierte darauf und privilegierte unsicht-
bare Vergegenwirtigung des Unsichtbaren — mit der
Hypothek, damit Gottes Sichtbarkeit zu verkennen.
Wenn dagegen geltend gemacht wird, Gott spricht
nicht nur, er zeigt sich auch, dann waren Formen des
Zeigens (also der Bildlichkeit) potentiell Formen der
Gottesgegenwart. Wenn dann nicht primar von der
Differenz Gott und Welt ausgegangen wird, sondern
von deren Verschrankung und paradoxer Identitat
in Christus, werden Formen der Bildlichkeit manifest
relevant: Kérper und Verkorperung, Leibpraktiken
wie Gestik und Mimik, Lebensform und Lebens-
gestalten bis in deren Inszenierung im Kult. Dann
wiirde, wie traditionell geschehen, die Inkarnation
leitend fiir das theologische Bildverstandnis. Eine Al-
ternative dazu ist zumindest nicht zu vergessen im
Licht der Differenz von Inkarnation und Kreuz bzw.
Passion.

Theologie ist fir gewohnlich Medientheorie als Leh-
re von der Vermittlung als Heil. Sie kann aber auch

kritischer werden: eine negativistische Medientheo-
rie oder apophatische Bildtheorie. Das hiesse: Theo-
logie ist basal Differenztheorie. Denn sie kommt in
Bewegung durch starke Differenzen: von Gott und
Welt bzw. Mensch, Glaube und Unglaube, neu und
alt (neue und alte Welt), Heil und Unheil, Ferne und
Nzhe'® oder: ein Toter lebt. In elementarster Form
geht es um den Riss zwischen Eigenem und Fremdem.
Dieser Riss eskaliert, wenn Gott der <absolut Fremde»
wird, der fremde Gott Marcions (der <Gnosis»). Er wird
reduziert, wenn Gott in uns sei und wir gottlich. Bei-
des sind stets auch Reflexionen auf das Verhaltnis von
eigen und fremd <in mir»: der abgriindigen Méglich-
keiten der Freiheit und der Unmdglichkeit, die Wirk-
lichkeit von deren Missbrauch (selber) zu <heilen>.
Von sich aus ist der Mensch soteriologisch impotent,
was heisst, er vermag nichts, um das verwirklichte
Unheil zu heilen. Das ist nicht fatalistisch, sondern ein
Widerspruch gegen die emphatische Anthropologie
des homo capax (des vermdgenden Menschen).

Ist das Bild ein Riss der immer schon gingigen Syn-
thesis von Sinnlichkeit und Sinn, als Riss zwischen
Sinnlichkeit und Sinn, als Riss der Sinnlichkeit und des
Sinns? Eine Bildtheorie, die das Bild nicht gleich als Of-
fenbarungsereignis tibertreibt, als Aura oder Einbruch
eines hoheren Sinns in die Sinnlichkeit, die also nicht
von realer Gegenwart raunt in Erwartung von Epipha-
nie und seliger Evidenz, kdnnte <den Riss» fokussieren,
oder Bruchlinien, Schnitte und Verletzungen, bis hin
zum ultimativen Riss, dem Tod - als abgriindigem
Ursprung des Bildes. Das waren Wege zu einer apo-
phatischen Bildtheorie oder einer paradoxen, die von
der Negativitat vor dem Bild und in ihm auszugehen
suchte, oder wenigstens darauf-zuzugehen im Spre-
chen vor einem Bild.

5.3. Bilder und der Tod

Angesichts des Kreuzes wadre daran zu erinnern, dass
im Christentum das Bild der Bilder nicht «die Inkarna-
tion» ist. Es ist vielmehr eine Szene, die die Urimpres-
sion des Christentums bildet: Die Kreuzigungsszene,
die abgekiirzt werden konnte im Kreuzessymbol, aus-
gefiihrt im Kruzifix, das Rdume orientiert, pervasiv als
<Schmuck> oder frommes Anhangsel Leiber markiert,
Andacht und Meditation provoziert und im <«Kreuz-
weg> begangen wird. Die Kultpraktiken <rund um das
Kreuz> sind divers. Im Zentrum steht die dusserste iko-
nische Prdgnanz: eine anschauliche Verdichtung, eine
Ultrakurzgeschichte im Bild als Bild.

18 Vgl. Jochen Horisch, Medien machen Leute. Gesprich mit dem Lite-
raturwissenschaftler Jochen Horisch, in: Evangelische Kommentare 3,
2000, S. 18-21, hier S. 21: «Was ist ein Theologe anderes als ein Tele-
visiondr? Er bemiiht sich um eine Tele-Vision — eine Ansicht von dem,
was fern ist. Das Fernste — und ab und an das Nichste — ist Gott.»



Was sich (einem) hier zeigt — zeigt, wer da blickt und
wie er es sieht. Vor diesem Bild wird der eigene Hori-
zont manifest. Hier widerstreiten die Perspektiven
<vor diesem Bild>. Es ist daher wie ein bildhermeneu-
tischer Lackmustest: ein Bild, das die eigene Perspek-
tive provoziert. Wenn «das Kreuz» die Urimpression
des Christentums ist — dann sind nicht Inkarnation
oder Auferstehung der Ursprung des Bildes, sondern:
der Tod, genauer: dieser Tote am Kreuz. Das kann man
bildtheoretisch auf zwei Weisen verstehen: Bilder sind
das Medium gegen den Tod. Daher werden Grabmaler
errichtet und mit Bildern besetzt, um dem Vergehen
nicht das letzte Wort und den letzten Blick zu (iberlas-
sen. Bilder sind <remedia mortis»: Heilmittel gegen den
Tod. Daher sind sie auch wie die ersten Worte nach der
Sprachlosigkeit Medien der Todesiiberwindung. Das
Bild als Bild ist Sieg tiber den Tod. Das ist vermutlich
nachvollziehbar und zustimmungsfahig. Insofern gélte
<stark wie der Tod ist das Bilds, wenn nicht sogar star-
ker. Bilder sind Auferstehungsmedien — und Unsterb-
lichkeitsmedien.

Die gegenldufige Art zu sehen und zu sprechen ist
radikaler: Was ist der tote Kdrper im Unterschied zum
lebendigen Leib? Der Tote ist nicht mehr der Lebendi-
ge. Der Tote ist dem nur noch ahnlich. Die bildtheo-
retische Hypothese ist daher: Der Tote ist das Bild des
Lebenden, ein ihm dhnliches Bild (Blanchot). Der Tote
ist kein Ding, auch nicht pure Masse (Nancy), sondern
er hat die Form des Lebenden, aber ohne Leben. Es
scheint, dass der Lebende im Tod zum Bild seiner selbst
wird. Und umgekehrt: Bilder sind immer Bilder des To-
ten, Voriibergegangenen? Wenn und falls das plausibel
sein sollte — dann wiirde verstandlich, was das Bild vom
Kreuz ist: Urspriinglich ist der Tote am Kreuz das Bild
seiner Selbst. Die Bilder vom Gekreuzigten wiederho-
len dieses Urbild (und die Acheiropoieta, massgeblich
die westlich-substantiell geladenen, supplementieren
das). Spater (nach den Ostererfahrungen) werden die
Bilder des Gekreuzigten zu Symbolen der Todesiiber-
windung. Nur wenn man in diesem Toten den sieht,

47

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

der lebt, trotz und gegen den Tod - sind sie mehr als
grasslich oder Unfug oder Opferverherrlichung.

Bildanthropologisch ldsst sich diese christologische
Verdichtung etwas weiten und als anderer Blick auf an-
dere Religionen oder religiose Dimensionen der Kultur
richten, kurz gesagt in der Wendung des Blicks vom
homo sacer zum animal sacrum. Jonas meinte: «Homo
pictor ... bezeichnet den Punkt, an dem homo faber
und homo sapiens verbunden sind - ja, in dem sie sich
als ein und derselbe erweisen»™ Es scheint, als wiirde
Jonas den Ursprung des Bildes in der Imagination fin-
den, gleichsam freischwebend wie ein Schopfer vor der
Welt. Es scheint auch, als waren die frithen Bilder in
den Hohlenmalereien doch alles andere als vom Tod
provoziert. Aber ganz so fremd ist die zugespitzte The-
se vom <Bild aus dem Tod> Jonas nicht. «Der vorzeit-
liche Jager zeichnete nicht diesen oder jenen Biiffel,
sondern den Biiffel — jeder mogliche Biiffel war darin
beschworen, vorweggenommen, erinnert»®. Wenn
dem so ware — ungeachtet der problematischen Ge-
neralisierungsthese, dem Begriff analog - ist die Tier-
malerei nicht ohne Todesnahe. Ist es der zu erlegende
oder der erlegte Biiffel, Vorgriff oder Rickgriff, es ist
jedenfalls der vom Tod gezeichnete, als Toter gezeich-
nete — als zu Totender oder Getdteter. In dem Sinne
ist er nicht nur homo sacer, sondern animal sacrum.
Nicht zufallig war das Toten des Tieres ein heiliger Akt,
beschworen, erbeten, verdankt und gefeiert. Wenn
das Bild aus dem Tod entsteht — dann das Ritual aus
der Totung? Der Homo necans ist das animal sacrum.
Ist das Bild wirklich stark wie der Tod — oder der Tod
doch immer schon starker gewesen? Dagegen konnte
die apophatische Bildtheorie <vom Kreuz aus»> einen
pragnanten Zweifel wecken. =

19 Hans Jonas, Homo Pictor. Von der Freiheit des Bildens, in: ders.,
Organismus und Freiheit. Ansétze zu einer philosophischen Biologie,
Gottingen 1973, 226-257, hier 244.

20 Ebd,, 245.



	Von Bild zu Bild : ein unmöglicher Überblick aus protestantischer Perpektive

