
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 41 (2015)

Heft: 3

Artikel: Von Bild zu Bild : ein unmöglicher Überblick aus protestantischer
Perpektive

Autor: Stoellger, Philipp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


37

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Von Bild zu Bild
Ein unmöglicher Überblick aus protestantischer Perspektive

Philipp Stoellger*

1. Zum vorausgesetzten Bildbegriff
Der Bildbegriff kann weit gefasst werden (alles Sichtbare

ist als solches auch Bild oder bildlich), konzentriert

werden bis zum theologischen Grenzwert, nur
einer sei wahres Bild: Christus, oder er kann negativ
gefasst und im Grenzwert <annihiliert> werden, das

Bild sei nichts, Schatten oder totes Ding, im Folgenden

wird vorausgesetzt, Bild sei alles, was als per-
zeptiv adressiertes Artefakt aufgefasst werden kann

(auch ein <objet ambigu>). Bilder in Text, Sprache,

Schrift, <screen> oder Denken und Vorstellung sind
als immaterielle oder material sublimierte Bilder zu
unterscheiden von den hier thematischen, den
materiellen. Bilder in diesem Sinne sind wesentlich Formen
oder Medien des Zeigens (von etwas als etwas, ihrer
selbst, des Zeigens, mit gleichzeitigem Verbergen und
einem nichtintentionalen Sichzeigen).

1.1. Expansion
Ein weiter Bildbegriff versteht alles als Bild, was
manipulierte Natur ist. In diesem Sinne folgt Horst Bredekamp

Leon Battista Alberti: «In seiner fundamentalen,

ersten Definition umfasst der Bildbegriff jedwede
Form der Gestaltung.... Alberti zufolge ist von einem
Bild (simulacrum) von dem Moment an zu sprechen,
in dem Gegenstände der Natur wie etwa Wurzelwerk
ein Minimum an menschlicher Bearbeitung aufweisen.

Sobald ein Naturgebilde eine Spur menschlichen

Eingriffs erkennen lasse, erfülle es den Begriff des

Bildes.»1 Dieser sehr expandierte Bildbegriff inkludiert
auch markant gestaltete Faustkeile und als Anhänger

präparierte Muscheln oder Schneckengehäuse.
Bereits ein aufgerichteter Stein zwischen lauter
liegenden ist dann als Bild anzusprechen, sofern er von
Menschenhand gemacht, also absichtlich aufgerichtet

wurde. Was dieses <Artefakt> wohl bedeuten soll,

bleibt dabei mehrdeutig. Es kann ein Grab markieren,
einen Weg weisen oder eine Spielerei sein. Aber es

kann auch ein natürliches Ereignis sein, dass <zufällig>

dieser Stein aufrecht steht - und gar nicht etwa als

<Kultstein> aufgerichtet wurde. Folglich ist die maximale

Expansion liminal unscharf. Denn nicht nur das,

was tatsächlich manipuliert wurde, sondern was so

erscheint oder so gesehen werden kann, kann zum
Bild werden - indem es so gesehen wird. Daher ist Al-
bertiswie Bredekamps Bildbegriff noch weiter
expandierbar durch <immaterielle> Bilder wie Vorstellun-

1 Horst Bredekamp, Theorie des Bildakts. Frankfurter Adorno-Vorlesungen

2007, Frankfurt a.M. 2010,34.

gen und Imaginationen (die unter gestalteter Natur
nicht subsumierbar wären); sowie durch ungestaltete
Natur, ohne menschliche Eingriffe. Denn nicht allein,

was von Menschenhand manipuliert wurde, kann

Bild sein, sondern alles was als Bild wahrgenommen
werden kann, wird dann zum Bild, indem es so gesehen

wird.

Hans Jonas These vom <homo pictor)2 erklärte das

Bild (metonymisch) zur spezifischen Differenz des

Menschen. Wer ein Bild sieht in einer Höhle, weiss

unwillkürlich, dass das ein Bild ist und dass es von
Menschenhand gemacht wurde. - Ist umgekehrt nur
das ein Bild, was von Menschenhand gemacht ist?

Paul Valérys Dialog <Eupalinos oder Der Architekt)
(1923)3 reflektierte ein <objet ambigu), von das eine

Ambiguität darstellte, Artefakt oder Natur zu sein.

Wäre dieses Objekt eine Muschel gewesen (der
Dialog lässt das im Dunkeln), wird an ihr ein Problem
merklich: sie ist nicht von Menschenhand gemacht,
aber erscheint wie ein Artefakt. So gesehen kann

auch ein nicht manipuliertes Naturobjekt Bild sein

- wenn es durch die Wahrnehmung dazu wird. Soll

man sagen, durch die Wahrnehmung dazu gemacht
wird? Das kann so sein, wenn das gewollt und
entschieden so <gemacht> wird.

2 Zuerst Hans Jonas, Homo Pictor und die Differentia des Menschen, in:

Zs. für Philosophische Forschung 15,1961,161-176, später in ders.,

Das Prinzip Leben. Ansätze zu einer philosophischen Biologie, Frankfurt

a.M.-Leipzig 1994,265-302. Vgl. weiterführend Gottfried Boehm

(Hg.), Homo Pictor, München-Leipzig
3 Paul Valéry, Eupalinos (deutsche Übersetzung R. M. Rilke), Frankfurt

a.M. 1995.

* Theologische Fakultät, Universität Heidelberg.
Postanschrift: Kisselgasse 1, 69117 Heidelberg, Deutschland.
Büro: Karlstr. 16, Zi. 210, 69117 Heidelberg.

E-mail: ps@wts.uni-heidelberg.de

Philipp Stoellger, Dr. theol., geb. 1967, seit 2015 Lehrstuhl
für Systematische Theologie, insbesondere Dogmatik und

Religionsphilosophie an der Theologischen Fakultät der
Universität Heidelberg; 2007-15 Lehrstuhl für Systematische

Theologie und Religionsphilosophie an der Theologischen
Fakultät der Universität Rostock, Gründer des Instituts für

Bildtheorie (Institute for Iconicity) der Universität Rostock, Gründungssprecher

des DFG-Graduiertenkollegs 1887: Deutungsmacht: Religion
und belief systems in Deutungsmachtkonflikten. 1995-2007 Theologische

Fakultät Universität Zürich (Promotion und Habilitation).
Forschungsgebiete: Anthropologie und Christologie; Phänomenologie
und Religionsphilosophie; Bildwissenschaft und Deutungsmachtanalyse.



38

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Wenn Marcel Duchamp meinte,der<Künstler derZukunft)

werde keine Artefakte mehr schaffen, sondern
schlicht auf etwas zeigen und sagen <Das ist Kunst>,

wird diese Differenz von artifizieller Manipulation
und Rezeption unterlaufen. Die <readymades>
inszenierten das exemplarisch, aber Duchamps Zukunftsvision

ist noch gewagter. Nur die deiktische Geste

wird zum minimalistischen Ursprung von <Kunst>.

Warum dann nicht noch weiter gehen und sagen, was
als solches angesehen wird, ist es? Das Phänomen ist

Ausstellungsbesuchern vermutlich nachvollziehbar:
nachdem man alles Mögliche in den heiligen Hallen

gezeigt bekam unter dem Anspruch, Kunstbild zu
sein, tritt man ins Freie und - hat gereizte, überreizte,

wenn nicht gar entzündete Augen und alles Mögliche
gerät versehentlich unter Kunstverdacht: die Dose

auf dem Rasen wie das Papier auf der Parkbank, aber
wohl nur selten der Grashalm oder die Ente im Teich.

1.2. Kontraktion
Die maximale Expansion des Bildbegriffs in die
Bildlichkeit alles Sichtbaren oder mehr noch in die

Sichtbarkeit, olles, was aufs Auge geht> bis in die

Vorstellungswelten des <dritten> oder <inneren Au-

ges>, die weiten Welten alles Möglichen, Irrealen

und auch Unmöglichen hat einen unausweichlichen

Antagonisten: die Kontraktion, die Verengung des

Bildbegriffs. Der klassische Kandidat dafür ist die

Materialität, also sich auf die materiellen Bilder zu
beschränken, alles, was sich on die Wand hängen>
lässt. Weiter geht eine normative Differenz von starkem

und <schwachen> Bildern (G. Boehm) oder die

von <anspruchslosen> und <anspruchsvolIen>, mit der
Kunstwerke oder Tafelbilder fokussiert werden und

zwar möglichst die ästhetisch anspruchsvollen unter
ihnen. Damit wird <die Kunst> zur massgebenden

Bestimmung des Bedeutungsumfangs oder zumindest
der Relevanz. So wurde die Diskussion im Horizont
der Ästhetik wie der Kunstwissenschaft verortet,
was sich angesichts der letzten 20 Jahre als eine zu
weit gehende Einschränkung erwies. Damit würden
die Bilder <vor dem Zeitalter der Kunst> ausgeschlossen

(H. Belting), auch die kunstwissenschaftlich oft
unbeachteten <kunstlosen> Bildpraktiken (Abdruck,
Masken, religiöse Bilder neben denen der Kunst; vgl.
G. Didi-Huberman) und nicht zuletzt alle möglichen
Formen von Bildern jenseits von Kunst und Religion
i.e.S., wie die Bilder in Presse, Web und Film zum
Beispiel.

Eine noch weitere Kontraktion ergibt sich, wenn die

religiöse Passung massgebend wird, etwa nur die
Bilder im Kirchenraum, in Frömmigkeitspraktiken oder
die, die <der Lehre> entsprechen. Das wäre eine

institutionelle, pragmatische oder doktrinale
Näherbestimmung. Die Tendenz ist klar: Je nach Kriteri¬

um und je nach zu verantwortender Entscheidung
(Selektion) werden bestimmte Bilder fokussiert und
andere exkludiert. Im Grenzwert führt das auf wenige
Bilder, letztlich auf ein Bild. Bildlichkeit als Sichtbarkeit

wäre im engsten und zugleich weiten Sinn <die

Schöpfung), alle <visibilia>. Als einziges Bild Gottes
bliebe <der Mensch) als imago (ohne verlorene si-

militudo) oder christlich präzisiert solus Christus
als <wahres Bild) Gottes. Die maximale Kontraktion
wäre kein Bild mehr, weil es kein Bild Gottes gibt: er
bleibt invisibilis und ein Bild wäre immer non capax
invisibilis (oder infiniti).

2. Zum Problem des Bildes - für den
Monotheismus

Das Bild ist theologisch bestenfalls schlecht
legitimiert. Das gilt nicht für Bilder <im Kopf) wie Vorstellungen

oder Imaginationen oder für <Bilder) in der

Sprache - davon sind die biblischen wie theologischen

Texte voll. Das gilt auch nicht für <den

Menschen) als <Ebenbild Gottes) (Gen 1,27) oder Christus

als das <wahre Bild Gottes) (Kol 1,15; vgl. 2Kor 4,4;

Heb 1,3). Es gilt vielmehr für materielle Bilder, für zwei

oder dreidimensionale Artefakte, die <auf's Auge>
gehen, d.h. genauer: die für die leibliche, kinästhetische

Wahrnehmung gemacht sind, als perzeptiv adressierte

Artefakte. Denn das Leitmedium von Juden- und
Christentum und auch Islam ist das Wort, in seiner

zwiefältigen Gestalt von Rede und Schrift. Dem

zugrunde liegt die (fremd)religionskritische These:

imago non capax infiniti (resp. Dei), heisst: das Bild ist
nicht fähig, den unendlichen Gott zu fassen. Es gilt
daher als nicht transzendenzkompetent aufgrund
seiner Materialität, Endlichkeit und finiten Gestalt.

Der monotheistische Ikonoklasmus geht (in Verkennung

der Bildlichkeit seiner eigenen Religionskulturen)

davon aus, Bildglaube sei stets und nur der
Glaube der Anderen. Mit der Delegation wird stets
(auch) etwas eigenes delegiert, der eigene < Aberglaube)

den Anderen zugeschrieben. Dieser uneingestan-
dene übertragene Bilderglaube manifestiert sich im
destruktiven Bildgebrauch. «Der Bildersturm bekräftigt,

was er ablehnt: Er hält die Bilder für leblos, aber

indem er diese vernichtet, als wären sie lebendige
Verbrecher, Hochverräter oder Ketzer, vermittelt er
ihnen das zunächst abgesprochene Leben. Gemessen

am Grad seiner Aktivität gegenüber dem Bild, wird
der Bilderstürmer stärker durch die Bilder geleitet als

der Bildverehrer. Im Glauben daran, dass mit dem Bild
das von ihm Dargestellte vernichtet wird, sind Ikono-
klasten die Agenten der destruktiven Ausprägung
des substitutiven Bildakts» - so Horst Bredekamp.4
Insofern zeigt sich im Ikonoklasmus wie in Bilderver-

4 Bredekamp, Theorie des Bildakts, 210.



39

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

boten eine Wahrnehmung und Einsicht in die
Präsenz und Macht des Bildes, deretwegen es verboten
oder zerstört wird. Dass man darin <das Bild> schlägt,
und <eigentlich> bestimmte Bildpraktiker und

Bildpraktikanten treffen will; dass man zugleich einen

bestimmten Bildglauben angreift, der am Ort des

Eigenen (der <eigenen> Religion) präsent ist; und dass

man mit der Zerstörung zugleich eine Erhöhung und

Anerkennung praktiziert, bleibt ebenso latent wie die
Differenz von Lehre und Leben. Ist doch <das Bild>

(als perzeptiv adressiertes Artefakt) ein Basisphänomen

aller Religionskulturen, auch wenn bestimmte

Lehrbildungen dagegen vorgehen.

Dem Bildaberglaube <der Anderem wird zugeschrieben

zu unterstellen <das Bild sei Gott - und Gott sei

das Bild>, also eine <Verbildlichung> Gottes und

Vergöttlichung) des Bildes. Dass in analoger Weise
Unendliches verendlicht wird und Endliches verunend-

licht, wenn man sagt <Gott war das Wort> (Joh 1,1)

und er ist es (in der Verkündigung oder der Schrift),
wäre zumindest zu erwägen. Wenn sogar behauptet
würde, <Gott ist die Schrift und die Schrift ist Gott>,
dann ist dasselbe Problem präsent: finitum capax in-

finiti - oder infinitum in finito est. Die Gefahr einer

Verendlichung des Unendlichen oder einer

Überinterpretation des Kreatürlichen als Präsenzgestalt
Gottes ist analog, gleich ob man Bild, Wort oder
Schrift als solch eine Gestalt bekennt.

3. Von Israel aus
3.1. Alttestamentliches
Das alttestamentliche <Bilderverbot> ist der negative
Terminus a quo der <Macht der Bildern.5 Ex 20,3: «Du

sollst keine anderen Götter haben neben mir. 4 Du

sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis
machen, weder von dem, was oben im Himmel, noch

von dem, was unten auf Erden, noch von dem, was im

Wasser unter der Erde ist: 5 Bete sie nicht an und diene

ihnen nicht! Denn ich, der HERR, dein Gott, bin ein

eifernder Gott, der die Missetat der Väter heimsucht
bis ins dritte und vierte Glied an den Kindern derer,

die mich hassen, 6 aber Barmherzigkeit erweist an

vielen tausenden, die mich lieben und meine Gebote

halten.» Das wird präzisiert in Dtn 5,8: «Du sollst dir
kein Gottesbildnis machen, das irgend etwas darstellt

am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser

unter der Erde». Deutlicher als die Lutherübersetzung

wird in der lateinischen Fassung der Vulgata,

was unter dem «Bildnis» zu verstehen ist: «non faciès

tibi sculptile neque omnem similitudinem quae est in

caelo desuper et quae in terra deorsum nec eorum

quae sunt in aquis sub terra.»

5 Christoph Dohmen, Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine

Entwicklung im Alten Testament, Frankfurt am Main,21987.

Es geht um eine aus Stein gehauene oder aus Holz

geschnitzte Götzenstatue, die der Anbetung und

Verehrung dient. Verboten werden nicht Bilder generell,

sondern Gottesbilder. Das Verbot der Darstellung
von Himmlischem, Irdischen oder Unterirdischen ist

auf diese Funktion beschränkt: nichts Kreatürliches
als Gottesbild zu nehmen, und daher nichts Kreatürliches

zu verehren oder anzubeten. Das sogenannte
<Bilderverbot> war daher nicht ein Verbot <der

Bilder), sondern der Gottes- bzw. der Götterbilder, und

zwar sofern sie als Kultbilder galten, genauer noch: als

Fremdgötterkultbilder. Daher wird mit dem (in der

Regel generalisierend missverstandenen) <Bilderver-

bot> eine bestimmte Bildpraxis verboten: die

Fremdgötterverehrung.

Dergleichen zu verbieten, wäre so unsinnig wie
unnötig gewesen, hätte es nicht historischen Grund

genug dafür gegeben in Form entsprechender
Kultpraktiken auch in Israel (Nord- wie Südreich). Es ist

wenig spektakulär zu zeigen, dass es in Israel durchaus

Bilder gab.6 Was wäre in diesem kulturellen Kontext

altorientalischer Religionen auch anderes zu

erwarten gewesen? Die Exklusion materialer Bilder
als Jahwekultobjekte ist eine Tradition Israels in

Abgrenzung und Gegenbesetzung zu seiner Umwelt:
sei es gegen Ägypten mit seiner eminenten Bildkultur,

sei es gegen Babylon oder seien es die lokalen

Kulte, die Israel vorfand bei der Landnahme (so

die Legende im Josuabuch). In 2Kg 23 wird erzählt,

was vor der josianischen Kultreform im Jerusalemer

Tempel vorhanden war: Gegenstände für Baal und
das Himmelsheer (Gestirngottheiten) (23,4), eine

Aschera (als Kultbaum, 23,6); Pferde und Wagen zu
Ehren der Sonne am Tempeleingang (23,11), Masseben

(Kultsteine) und Äscheren auf den Höhenheiligtümern

(23,14). Seit der sog. Kultzentralisation

am Jerusalemer Tempel unter Josia (so die Legende)

waren Kultbilder in Israel keineswegs <ausgerottet).
Israels Religion war weder anikonisch noch durchgängig

ikonophob.

Auf der Textebene zeigt sich diese Doppelung von
Verbot und Faktizität exemplarisch in Dtn 4,23f: «So

hütet euch nun, dass ihr den Bund des HERRN, eures

Gottes, nicht vergesst, den er mit euch geschlossen

hat, und nicht ein Bildnis macht von irgendeiner
Gestalt, wie es der HERR, dein Gott, geboten hat. Denn

6 Siehe Silvia Schroer, In Israel gab es Bilder. Nachrichten von darstellender

Kunst im Alten Testament, Freiburg (CH) /Göttingen 1987;

Susanne Bickel et al. (Hg.), Bilder als Quellen/Images as Sources.

Studies on ancient Near Eastern artefacts and the Bible inspired by the
work of Othmar Keel (OBO Sonderband), Freiburg CH / Göttingen
2007; Othmar Keel/Silvia Schroer, Die Ikonographie Palästinas/Israels

und der Alte Orient. Eine Religionsgeschichte in Bildern. Band 1: Vom

ausgehenden Mesolithikum bis zur Frühbronzezeit, Freiburg (CH)

2004; Band 2: Die Mittelbronzezeit, Freiburg (CH) 2008.



40

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

der HERR, dein Gott, ist ein verzehrendes Feuer und
ein eifernder Gott.» Kaum wurde die Gestaltlosigkeit

Gottes behauptet und daraus die Bildlosigkeit
gefolgert, wird dennoch ein Bild gemacht: dmages

malgré tout>. Auch wenn diese Bilder Gottes als

<verzehrendes Feuer> und des <Eifernden> immateriell

bleiben, sind es doch anschauliche Vorstellungen,
die das Bilderverbot ebenso sublimieren wie supple-
mentieren: an die Stelle von Holz, Stein und Gold
treten Metaphern und Metonymien, Vorstellungen
und Darstellungen - wenn auch in der immateriellen
Gestalt der Sprachbildlichkeit. Im Bilderverbot als

Fremdgötterverehrungsverbot und Jahwebildkultverbot

wird eine indirekte Mitteilung tradiert: Was

verboten war, wird als Exkludiertes faktisch kommuniziert

und weiter tradiert. Was verboten werden

musste, galt offenbar nicht nur als faktisch, sondern
wohl auch als attraktiv und naheliegend (angesichts
der Nachbarn Israels).

Was als Medium dergestalt exkludiert wurde, zog
Umbesetzungen (i.S. Blumenbergs) nach sich: Subli-

mierungen und Supplemente. Die Supplemente
materieller Bilder sind exemplarisch zwei unanschauliche

Konzepte: Der Schern-Theologie des deuteronomisti-
schen Geschichtswerks folgend wohnt Jahwes Name
im Tempel (Dtn 12,11; 1Kg 8,29f). Der Kabod-Theo-

logie der priesterschriftlichen Schule folgend wohnt
seine Herrlichkeit im Tempel (Ez 1; 8-11; 10,18ff).
Das heisst: Die Präsenz eines Gottesbildes (wie der

Statue) wird durch ein theologisches Konzept
umbesetzt. Eine Vakanz medialer Präsenz Gottes wäre

unerträglich gewesen - so dass alternative Bild- bzw.

Medienerfindungen an dessen Stelle traten.

Verdrängt wurde mit diesen Umbesetzungen (Name
und Herrlichkeit statt Bild) die pervasive Bildlichkeit
im Kult Israels - und zwar bis heute: Der Raum (vom

Tempel bis zur Synagoge), die Einrichtung (von
Sitzordnung, Bänken bis zum <Altar>), die Inszenierung
(vom Einzug bis zu den kultischen Höhepunkten), die

Körper und deren Kleidung etc. All das sind perzeptiv
adressierte Artefakte, die die visuelle Kommunikation

und Religionskultur mitbestimmen. Paradigmatisch

die Tora als perzeptiv adressiertes Artefakt wird
als Schriftrolle im Zentrum des Kults loziert. Verdichtet

zeigt sich das an Simchat Tora (Fest der <Freude

der Tora>, nach dem Laubhüttenfest), wenn die
Torarolle in einer Prozession (Hakafot) <gekleidet>,
geschmückt und geküsst wird - als ein Kultsc/injtbild
oder Schriftkultbild. Die Schrift als Bild fungiert als

Kultbildsupplement. (Dem wird noch die ikonopho-
be Tradition im reformierten Protestantismus
entsprechen, wenn in der <bildlosen> Kirche eine grosse,
aufgeschlagene Bibel auf dem Altar liegt: als manifest
ikonokritische Skulptur).

3.2. Nachspiel und Resonanz

Das Nachspiel und die Resonanz der semantischen

Ikonophobie und der verdrängten wie umbesetzen

Ikonopraxis Israels lassen sich bei Adorno exemplifizieren:

In der <Dialektik der Aufklärung» heisst es:

«Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen
Durchführung seines Verbots. Solche Durchführung,
bestimmte Negation, ist nicht durch die Souveränität

des abstrakten Begriffes gegen die verführende

Anschauung gefeit, so wie die Skepsis es ist, der das

Falsche wie das Wahre als nichtig gilt. Die bestimmte

Negation verwirft die unvollkommenen Vorstellungen

des Absoluten, die Götzen, nicht wie der Rigorismus,

indem sie ihnen die Idee entgegenhält, der sie

nicht genügen können. Dialektik offenbart vielmehr

jedes Bild als Schrift».7 Verkannt wird damit die
subversive Inversion: Die Bildhermeneutik <offenbart>

auch jede Schrift als Bild - als ikonisches, perzeptiv
adressiertes Artefakt, dessen Kultbildäquivalenz
manifest wird in seiner rituellen Begehung.

3.3. Problematische Generalisierungen
Problematisch wird es, wenn im vermeintlichen
Rekurs auf die Quellen generalisiert wird: «Das

alttestamentarische Bilderverbot hat neben seiner theologischen

Seite eine ästhetische. Daß man sich kein Bild,

nämlich keines von etwas machen soll, sagt zugleich,
kein solches Bild sei möglich. Was an Natur erscheint,
das wird durch seine Verdopplung in der Kunst eben

jenes Ansichseins beraubt, an dem die Erfahrung der
Natur sich sättigt. Treu ist Kunst der erscheinenden

Natur einzig, wo sie Landschaft vergegenwärtigt im
Ausdruck ihrer eigenen Negativität»8. Diese

Generalisierung <des Bilderverbots» ist so üblich wie es nur
gegen den Textsinn möglich ist (vgl. Dtn 4,15-19).

Eine analoge Generalisierung hat sich (zumindest in

offizieller Lesart) im Islam durchgesetzt. Der Koran

kennt noch kein Bilderverbot. Daher gab es auch im

frühen Islam Bilder von Menschen, sogar vom Propheten.

Erst in der Hadith-Literatur (ab 8./9. Jh)9 ist das

Verbot eingeführt und entfaltet worden. Das kann als

Gegenbesetzung zur christlichen Bildkultur (der
Ostkirchen) aufgefasst werden, oder auch als Kontinuität

zum (generalisierten) 2. Gebot. Im theologischen
Kern werden v.a. Bilder von Menschen verboten,
vermutlich weil damit <Leben erschaffen» werde und der
Künstler mit dem Schöpfer konkurriere. Daher waren
Schattenrisse ebensowenig ein Problem wie Kalligra-

z Max Horkheimer/Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung.
Philosophische Fragmente, Frankfurt a.M. 1969,30; vgl. Stefan Zenklusen,

Adornos Nichtidentisches und Derridas différance, Berlin 2002.

8 Ästhetische Theorie, Frankfurt a.M. 1973,27.
9 Rudi Paret, Das islamische Bilderverbot und die Schia, in: Erwin Graf

(ed.), Festschrift Werner Caskel, Leiden 1968, S. 224-232; ders.,

Textbelege zum islamischen Bilderverbot, in: Das Werk des Künstlers.

Studien H. Schrade dargebracht, Stuttgart 1960,36-48.



41

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

phien, die als Schriftbilder auch figürlich werden können.

Technische Reproduktionen wie Fotos sind

erstaunlicherweise heute ebensowenig problematisch,
vermutlich weil es keine <Kreaturen> sind, sondern

nur <Abdrücke>. Es gab und gibt demnach Bildkulturen

des Islam: nur keinesfalls als Kultmedien und
nicht als Abbildung von Menschen. Sofern allerdings
der Bildbegriff geweitet wird - etwa mit Alberti, Bild
sei alle manipulierte Natur, also alle visuell oder per-
zeptiv adressierten Artefakte - wird auch diese

Religion als durchgängig auch bildlich verfasst erkennbar.

Analoges gilt für Juden- und Christentümer.

3.4. Ikonokritik

Bildproduktiv und ebenso bildtheorieproduktiv
geworden ist die Ikonokritik der jüdischen Tradition in

bildkritischen oder negatiuistischen Positionen. Dass

und wie das Bilderverbot bzw. die Bildkritik in die

moderne Kunst integriert worden ist, wäre kunst-
bzw. bildgeschichtlich zu untersuchen. Für die Theologie

einschlägig sind darüber hinaus Bildtheorien,
die vom <non capax infiniti> des Bildes ausgehen.
Adorno zufolge sind «die Bilder von Versöhnung
verboten, weil die Vorstellungskraft in ihnen die konkrete

leidschaffende Unversöhntheit flieht».10 Nicht das

Bild als Bild ist das Problem, sondern Versöhnungsund

Gottesbilder, die ihm als verführerisch gelten -
in allzu breit belegter Tradition. Bilder sind in dieser

Perspektive kein <Versöhnungsmedium>: sie können

weder retten noch heilen oder Gnade vermitteln (in

Abgrenzung zur altorientalischen Bildpraxis oder zur
römisch-katholischen Tradition der <Gnadenbilder>).
In dieser kritischen Tradition kann man noch Levinas

(Das Bild als Schatten) oder Derrida, Ricoeur und auf
andere Art auch Mersch verstehen.

4. Christentümer
4.1. Präsenz oder Repräsentation?
Wurden vermeintliche Abbilder Gottes verboten
und damit das Bild als vergebliche Repräsentation
des Unrepräsentierbaren (sich nur selbst präsentierenden)

kritisiert, bleibt das Problem der Bilder als

Präsenzmedien bestehen. Die antike (griechische
Religionskritik) und alttestamentliche (Deuteronomis-

mus, Prophétie) Präferenz für Repräsentation statt
Präsenz, also für die Umstellung von magischen,
mantischen und materiellen Präsenzkulturen im

Kult auf möglichst <reine> semantische, immaterielle

Repräsentationskulturen produzierte einen Mangel
und das entsprechende Begehren nach Präsenzmedien

<trotz allem>. Als verbotenes und exkludiertes
bleibt das Bild ein fascinosum et tremendum - das

10 Jürgen Werbick: Trugbilder oder Suchbilder? Ein Versuch über die

Schwierigkeit, das biblische Bilderverbot theologisch zu befolgen, in:

Die Macht der Bilderjahrbuch für Biblische Theologie 13,1999, 3-27,
hier 15.

in den Christentümern auf spektral gebrochene Weise

vierfach wiederkehren wird.

Die dem Bild eigene Präsenzmacht - seine ikonische

Performanz und Deutungsmacht - zeigt sich indirekt
in den vielfach wiederholten und variierten Bilderverboten

der drei Monotheismen. Dieses Verbot ist nicht

nur Index und Symbol, es ist auch Ausdruck und

Exemplifikation der Macht des Bildes. Man darf Gott nicht
im Bild darstellen, war die alttestamentliche Vorgabe
Israels. Denn damit würde seine Differenz zu anderen

Göttern verletzt oder (später) die Einzigkeit Gottes.

Man kann Gott nicht im Bild darstellen, war die
antike Vorgabe Griechenlands. Denn das Unsichtbare

kann nicht sichtbar gemacht werden. Finitum non

capax infiniti: Du sollst nicht, denn du kannst nicht und
du darfst nicht. Dann sollte eigentlich kein Problem

entstehen - wenn nicht die doppelte Unmöglichkeit
Zweifel streuen würde. Was so explizit begründungs-
und exklusionsbedürftig ist, kann nicht schlechthin

unmöglich sein, oder gerade in seiner Unmöglichkeit das

Begehren wecken, es dennoch zu versuchen. Das

Christentum hat die doppelte Unmöglichkeit des Bildes

coram Deo geerbt - das doppelte Verbot - und dieses

Erbe ausgeschlagen. Denn Christus wird dargestellt,

spätestens seit dem 4. Jahrhundert, und spätestens seit

dem Mittelalter sogar die Trinität im Gnadenstuhl. Du

sollst, denn Du kannst und Du darfst daher auch?

Christus als wahres Bild - sei es kraft der Inkarnation
oder der Urszene, der Kreuzigung - verkörpert jedenfalls

den Widerspruch gegen das Bilderverbot in

Person. Seine Präsenz ist die Präsenz Gottes, oder leichter

fasslich: Präsenz Gottes verstehen Christen nach

Massgabe seiner Präsenz. Dann ist es nur zu passend,
dass die Formen der Vergegenwärtigung dieser Person

Formen der Gegenwart Gottes genannt werden:

Schrift und Wort, Wort und Sakrament, Diakonie
und Gesten - und nicht zuletzt auch die Formen der
Bildlichkeit in Wort, Sakrament, Diakonie und Geste,

oder im Raum (Kirche), der Person (des Nächsten, des

Pfarrers, des Ausgestossenen etc.), der Inszenierung

(Liturgie) oder nicht zuletzt der Bilder <an der Wand>

- oder <von der Hand in den Mund> (Hostie).11

Im Rückblick auf die Bilderverbote und entsprechenden

Bilderstreite formuliert: All diese Verbote setzen
Bilder und deren kultischen Gebrauch voraus und

damit auch die so oder so besetzte Macht des Bildes,

die sie zu bändigen, zu bannen oder gar zu verban-

11 Könnte es sein, daß der Protestantismus im Zeichen von sola

scriptura (allein - durch - die Schrift) und solo verbo (allein durch
das Wort) nichts unversucht lässt, dem Bild eine ebenbürtige
(überlegene?), nicht bildhafte Bildlichkeit vor Augen zu führen: in der

Metaphorik und Narration, in der Inszenierung des Gottesdienstes,
in Person (des Pfarrers etc.)?



42

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

nen suchen. Bilderverbote haben darin stets zugleich

negativ Abgrenzungs- und positiv Identitätsfunktion.
Sie sind <intentione recta> theologisch motiviert, um
die Identität und Alterität Gottes zu <sichern>. Dabei

entfalten sie immer wieder destruktive Wirkungen in

den Ikonoklasmen und <iconoclashs>; allerdings nicht
ohne nichtintentionale Nebenwirkungen, der Ermächtigung

des Bildes wie der Freisetzung profaner Bilder

(wie im reformierten Kontext der Niederlande). Und zu
den versehentlich konstruktivsten Wirkungen der
Verbote gehören die vielen Formen und Figuren
kompensatorischer oder supplementärer Bildlichkeit in

Imagination und Sprache, wie die Umwege sublimierter und

supplementärer Bildlichkeit (von der Torarolle über die

Kalligraphie bis zur Schriftästhetik) - Bilder trotz allem.

4.2. Konfessionelle Differenzierungen
Die dreifache Religionsdifferenz des < abrahamitischen >

Monotheismus von Judentum, Islam und Christentum
differenziert sich im Christentum traditionell aus in

vier Konfessionsdifferenzen: orthodox, katholisch,
reformiert und lutherisch. Alle vier verhalten sich

grundverschieden zur Frage <des> Bildes. Gott ward Bild.

Bilder sind heilig. Bilder sind teuflisch. Bilder sind nützliche

Nebensachen. So lassen sich orthodoxe, katholische,

reformierte und lutherische Einstellung zu den

Bildern der christlichen Religionskulturen kurzfassen.

Dabei treten die Bildlichkeit des Heiligen (mitjoh 1,14)

und potentielle Heiligkeit des Bildlichen in die Konfessionen

der Orthodoxie (Osten) und des römischen
Katholizismus (Westen) auseinander. Orthodoxen
Christentümern kann man (zu) verallgemeinernd zuschreiben:

Gott, Maria, Christus und die Heiligen erscheinen

im Bild als Bild. Das Bild ist der Heilige, weil der Heilige
in Christus Bild geworden ist. Der Heilige ist Bild und
daher sind ganz bestimmte Bilder selber heilig (Ikonen)

aufgrund der identischen Wesensform (ousia als eidos

begriffen). Demgegenüber gilt römisch-katholisch das

Bild als potentiell heilig aufgrund einer substantiellen

Kontinuität, in der die wesensbildende Form material

aufgeladen wird (Veronika, Reliquien und deren
ikonische Präsentation). So unterscheiden sich Ikonen

(reine Formkonstanz des eidos) von den mit Reliquien

aufgeladenen Heiligenbildern (Substanzkonstanz mit
materialer Kontinuität).

Wem Bilder als heilig gelten, der findet in ihnen

Präsenz, Gegenwart des Heiligen, d.h. aller Heiligen und

Gott selbst. Wem sie als teuflisch gelten (wie den

Reformierten), der findet in ihnen pure Anmassung oder

Gefährdung Gottes - als würde er im Sichtbaren eingesperrt

und verfügbar gemacht. So etwa Martin Bucer:

«Der Teufel hat die Bilder in der Absicht erfunden, als

würde durch sie das Gedenken und Verehren Gottes

gefördert, doch hat er durch die Bilder ein wahres

Gottvergessen und Unehre herbeigeführt».12 Beide

aber, die Verehrer wie die Verteufler, fürchten und

begehren, sehen und finden viel im Bild: die

Offenbarung oder die Verdunklung der Gegenwart Gottes,
seine Sichtbarkeit und Zugänglichkeit im Bild - oder

gerade seine Verkehrung und Verstellung.

Luther ging einen dritten Weg: die Bilder als im Grunde

harmlos zuzulassen und zur Nebensache zu erklären.

Wie die Apokryphen seien sie gut und nützlich

zur Erziehung und Erinnerung, aber mehr auch nicht.
Diese Duldsamkeit ist eigentlich das Ärgste, was man
Bildern antun kann: sie nicht ganz für voll zu nehmen,
als dekorativ, nützlich und hilfreich, wenn sie gefügig

gemacht werden, aber damit auch eigentlich
entbehrlich. Dadurch entspannte er allerdings die Situation

vor einem Bild: es ging nicht um das Bild an sich,

sondern um den rechten Gebrauch. Und der einzig
falsche sei, sie anzubeten. Ansonsten ist alles erlaubt.
Insofern erteilt Luther dem Protestantismus eine

sehr weitgehende Lizenz zum Bild, allerdings um den

Preis einer prekären Depotenzierung. Denn damit
wird dem Bild weitestgehend Irrelevanz bescheinigt
und in jovialer Gönnergeste eine nützliche Nebenrolle

zuerkannt. Allerdings ist Luther darin bildkritisch
sorgfältig, dass er zwischen Bild und Bildgebrauch
unterscheidet und nur bestimmte Gebrauchsformen
exkludiert. Anders als <die Bilderstürmer) schlägt

er nicht die Bilder, um deren Verehrer oder
Verehrungspraktiken zu treffen. Bemerkenswert ist, dass in

Luthers Fassung des Dekalogs (wie im Kleinen
Katechismus) kein Bilderverbot mehr auftaucht. Auf das

erste Gebot (Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst keine

anderen Götter haben neben mir.) folgt bei ihm

gleich das zweite: «Du sollst den Namen des Herrn,
deines Gottes, nicht mißbrauchen.»

4.3. Name und Bild

Gottes Namen im Plural sind zugänglicher als sein

unendlich dichter Eigenname. Ihr Anthropomorphis-
mus gewährt eine gewisse Leichtigkeit im Umgang
mit ihnen, weil sie nicht die geballte Fremdheit und

Eigenart des einen Eigennamens in sich bergen, auch

wenn sie an dessen statt stehen können. Der
Gerechte, Gute, Vater, Herrscher oder Höchste - sind

Metaphern in metonymischer Funktion, mit denen

ein <Teil> das Ganze oder den Urheber bezeichnet.
Es sind <Ultrakurzgeschichten> verdichtet in einer

metaphorisch bezeichneten Eigenschaft. Dass es

Metaphern sind, ist offensichtlich. Dass sie in der

Übertragung auf Gott ihre übliche Bedeutung nochmals

gravierend ändern, auch. Das zeigt die Eigenart der

Gerechtigkeit Gottes, kommunikative Eigenschaft zu

12 Martin Bucer, Das einigerlei Bild, in ders, Deutsche Schriften, IV,

Gütersloh/Paris 1975,167.



43

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

sein: Gott ist gerecht, in dem er gerecht macht. Daher
ist er <der Gerechte) in höchst eigenartiger Weise, die

für ihn bezeichnend ist. Das gilt bei der Gerechtigkeit
oller Welt> keineswegs. Und zugleich geschieht noch
mehr: Was Metapher war, wird früher oder später
zur <Eigenschaft). Die ganze Lehre der Eigenschaften
Gottes ist eine Abbreviatur der Metaphorik seiner

Namen, genauer gesagt, seiner Beinamen. Wenn diese

Metaphern einmal zu Beinamen und potentiellen
Stellvertretern des Eigennamens geworden sind -
sind sie nicht mehr unbefangen und aller Orten zu
verwenden. Wenn Gott <Vater> heisst, und so heisst

er nun einmal seit langem, ist der Gebrauch des Wortes

Vater davon gezeichnet. Gleiches gilt auch für die

übrigen Namensmetaphern.

Mit der Metaphorizität der vielen Namen Gottes

zeigt sich die sprachproduktive Seite des Bilderverbotes.

<Name und Bild>, genauer <Name statt Bild)
oder auch <Name als Bild) (als Sprachbild) wären
die Topoi, unter denen die Namensfrage nicht allein

sprach- sondern auch bildtheoretisch zu reflektieren
wäre. Das würde hier zu weit führen. Aber die Pointe
dessen findet sich bereits bei Gerhard von Rad

formuliert. Der Name Jahwe «nimmt theologisch die
Stelle ein, an der sich in anderen Kulten das Kultbild
befindet. Ein ganzer Apparat von nicht unkomplizierten

kultischen Vorstellungen, Riten und Vorschriften

legte sich um ihn herum, um das Wissen von ihm,

vor allem aber den Gebrauch, den Israel von ihm
machen durfte, zu schützen. Die Anvertrauung einer so

heiligen Wirklichkeit hat Israel vor eine ungeheure

Aufgabe gestellt, die nicht zuletzt darin bestand, all

den Versuchungen zu wehren, die zugleich mit ihr auf
den Plan traten. Allgemein gesprochen heisst das: der
Name Jahwes musste <geheiligt> werden»i3. Denn die

<Heiligung> des Namens, daher auch seine Heiligkeit,
wirft die Fragen nach dem rechten Namensgebrauch
auf. Wie mit ihm umgehen, einerseits ohne ihn zu

verschweigen, andererseits ohne ihn missbräuchlich

zu verwenden?i4

Name statt Bild lautet die Pointe, die
religionsgeschichtliche Gegenbesetzung Israels gegenüber den

Religionen seiner Umwelt, zumindest theologisch
explizit. Ob es im Horizont der Volksfrömmigkeit und
der <faktischen> Bildpraktiken ganz anders aussah,

ist eine andere Frage, hier zu vernachlässigen.15 Das

13 Gerhard v. Rad, Theologie des Alten Testaments, Band I: Die Theologie

der geschichtlichen Überlieferungen Israels, München 51962,196f.
14 Vgl. Philipp Stoellger, Geheiligt werde Dein Name, in: Petra Bahr/

Joachim v. Soosten (Hg.), Vater Unser. Einübung im Christentum, FS

Wolfgang Huber, Frankfurt a.M. 2007, 19-30.
15 Vgl. dazu Othmar Keel/Christoph Uehlinger, Göttinnen, Götter und

Gottessymbole. Neue Erkenntnisse zur Religionsgeschichte Kanaans

und Israels aufgrund bislang unerschlossener ikonographischer
Quellen, Freiburg i.Br. u.a. 1992.

Bilderverbot hat - manifest - gewirkt in der reichen

Bildpraxis im Medium der Sprache. Die ästhetische

Produktivität besteht in Israel und im Judentum nicht
in dmages malgré tout), nicht primär in der
ungesetzlichen) Produktion von Bildern, sondern in der

Transposition des Ästhetischen: in der Produktion

von Sprachbildern. Die Materialität des Bildes in Israel

ist nicht Farbe und Malgrund, sondern die natürliche

Sprache. Das gilt für Gottesbilder ebenso wie
für Menschen- und Weltbilder. Die Gottesbilder im
Medium der Vorstellung und ihrer sprachlichen
Darstellung sind zwar auch restringiert16; aber die Sprache

sagt und zeigt Vorstellungen von Jahwe in einer

<Farbigkeit>, die als Vorstellungen offenbar erlaubt
und akzeptiert waren, als sprachliche (und offizielle)
Darstellungen offenbar auch, die aber nicht sichtbar
im Bild werden durften. - Das könnte man damit
erklären, dass die <dinglichen> Gottesbilder der
Fremdreligionen als polytheistisch und als Medium der ex-

kludierten, fremden Religion ausgeschlossen wurden.
Es erklärt aber nicht, warum der religiösen Sprache
eine <Lizenz zur freien Imagination und Variation>

zugestanden wurde. Wieso wurde der Sprache und
mit ihr der Imagination erlaubt, was der <bildenden

Kunst) verboten war? Ist das allein <exogen> zu erklären,

als Abgrenzung gegen fremde Religion(sprakti-
ken)? Die Eigendynamik der der Imagination wurde

so <gebändigt> durch die Rückbindung mit <histori-
scher Geste>: Die Bildpraxis Israels ist nicht primär die

von Anschauung und Präsenz, sondern von memoria
und imaginatio. Das heisst: Die Sprachbilder Gottes

- seine metaphorischen Namen - sind Bilder des

Vorübergegangenen, Mitseienden und des Kommenden.
Daher ist die obige Ausdrucksweise der Lizenz zur
<freien Imagination und Variation) unpräzis: Sie sind

rückgebunden an die als geschichtlich ausgegebene

Widerfahrung.

4.4. Bildphobie und Bildkritik trotz allem
Israels Götzenbildpolemik bestimmt bis heute die
Rhetorik protestantischer Bildkritik. Und das ist seltsam

anachronistisch. War doch das altestamentliche
Bilderverbot eine Funktion des Fremdgöttervereh-
rungsverbots. Tradierte das Verbot die tief sitzende

Angst vor dem Fremden und seinen Kultformen -
und damit vor der Verfremdung des eigenen Kultes?

Wenn <der linke Flügel) der Reformation (wie
Karlstadt) ähnlich den reformierten Protestanten so
dogmatisch wie polemisch am Bilderverbot festhielten,
mit allen destruktiven Konsequenzen, klammerte

man sich damit dann an ein so überflüssig wie haltlos

gewordenes Verbot? Und wird damit indirekt das

Bild nicht über die Massen ermächtigt, als wäre es

16 Man denke an die Reduktion der Polytheismen, zurückhaltende

Anthropomorphismen, je später desto weniger.



44

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

so potent, noch Fremdgötter zu vergegenwärtigen,
auch wenn sie längst Geschichte gewesen wären?

Sollte angesichts des archäologischen Befundes für
Israel (esgab Bilder) und angesichts der Bildkulturen des

Christentums das zweite Gebot gestrichen werden?

Als späte, von orthodoxen Tempelpriestern lancierte,

weder notwendige noch je realisierte Exklusion des

Bildes aus der Religion Israels? Wäre die Konsequenz der

Exegese die Streichung des zweiten Gebots? <lch würde

lieber nicht ...> Aber es wirft die quaestio disputan-
da nach der <Legitimität des Bildes> in verschiedenen

Kontexten auf. Und diese Frage ist keineswegs allein

mit (welchen?) Konsequenzen der Schriftexegese zu

beantworten. Das Bild macht der Theologie Probleme,

ohne dass diese mit dem Bilderverbot schon gelöst
wären oder mit der Einschränkung als Bilderku/tver-

bot. Die generalisierende und vereinfachende Wiederholung

des Bilderverbots trifft weder Israel noch das,

was das Christentum mit Israel teilt.

Wenn der lutherische Protestantismus gerade darauf
besteht, dass <finitum capax infinitb sei, Brot und
Wein Präsenzgestalt von Leib und Blut Christi sind,
das Sakrament also <reale Gegenwart Gottes> im
Geiste sei - warum sollte man das dem Bild bestreiten?

Weil es nicht <eingesetzt> ist durch Christus? Das

wäre kaum ein theologisches Argument, allenfalls
eine historische Wahrscheinlichkeit. Abgesehen von
der historischen Legitimität, die auch für die spätere

Bildkultur des Christentums nicht auf den
Bildgebrauch Christi rekurrierte, ist die johanneische Theologie

der Herrlichkeit in ihrer Niedrigkeit offensichtlich

eine Theologie der Wahrnehmung, Schau und so
der visuellen <communio> von Gott und Mensch in

Christo. Und wenn Paulus Christus <vor Augen malte),

ist die rhetorisch sublimierte Gestalt der Bilder

jedenfalls nicht wegen ihrer Bildlichkeit verdächtig.
Eine <Theologie des Kreuzes) geht von einer visuellen

Urimpression aus und auf sie zu. Dass die des Logos

bedarf, um zum Wort vom Kreuz zu werden, ist

unstrittig; aber darin ist sie Wort vom Kreuz. Schlicht

gefragt: Warum sollte man dem Bild vorenthalten,
was im Wort als Metapher präsent und anerkannt ist

(von den entsprechend aufgeregten Anthropomor-
phismus-lkonoklasten abgesehen)?

Die doppelte Unmöglichkeit des Gottesbildes - Du
sollst nicht und man kann nicht - wird im NT umbesetzt,

bekanntlich indem Christus als das Bild Gottes

gilt, gemäss Kol 1,15f. Damit war mitnichten eine

Lizenz zum materialen Bild verbunden. Zunächst gilt
vielmehr das Gegenläufige: Christus selbst ist das

einzige Bild Gottes - gegen alle anderen. Galt elementar
der Mensch als imago Dei, der seine Bildlichkeit
verstellt und verloren hatte, so Christus als die eigentli¬

che) imago. Dann ist Christologie im Kern Bildkritik,
sofern damit alle andern Bilder exkludiert werden.

Das bleibt doppelt deutbar: Entweder ist nur er selbst

in persona das legitime Bild, so dass kein Bild ansonsten

möglich sei; oder zumindest kein anderes, so dass

alle Bilder, die ihn darstellen oder in seinem Sinn bleiben,

legitim wären, sonst aber keine. Die Optionen
sind klar: nur er, sonst keines, oder nur wie er, sonst

keine, oder schliesslich alle in seinem Sinne bzw. alle,

wenn sie auf ihn bezogen werden. Die kritische
Konzentration auf Christus selbst - sollte im Laufe der

Zeit, vor allem der Inkulturation in Hellenismus und
römische Bildpolitik, Weiterungen nach sich ziehen.

Darf und kann, ja sollte man Gott nicht darstellen,
sofern er als Christus dargestellt wird bzw. Christus
als Gott? Jedenfalls wurde die Geschichte des

Gottesbildes im Christentum primär die Geschichte der

Christusbilder - ganz im Sinne des Paulus, der Christus

<vor Augen zu malen) verstand. Die Freisetzung
des Christusbildes als Bild eines Sichtbaren, Nahen,
also eines Menschen gründet in der Geschichte Jesu,

daher in den Evangelien, retrospektiv verlängert in

der Inkarnation. Aber die christologische Gegenbesetzung

zum strikten Bilderverbot war mitnichten
bereits eine Lizenz zum Bild. Denn vor allem ist die

Verzögerung bemerkenswert: Im Judenchristentum
sind die Christusbilder nicht entstanden, sondern
im römischen Kontext, im <Heidenchristentum),
das in einer bildpolitischen Konkurrenz stand mit
seiner Umwelt und ebenso in bildpraktischen
Kontinuitäten. So kam es aber zur Blüte der Bilder im
Christentum erst im 4. und näher im 5. Jahrhundert.
Unter <reichskatholischen> Bedingungen dieser Zeit
entwickelte sich eine neue Bildpolitik der christlichen

Religion, die Konkurrenz und Integration der
römisch-hellenistischen Bildpraktiken betrieb, statt
in Abgrenzung und Exklusion. Nach der Integration
des Christentums als Staatsreligion kam es zur
wechselseitigen Bestärkung der Bildpolitik Roms und des

sich entfaltenden <Staatskirchentums>. Diese neuen
Bildpraktiken waren demnach bedingt durch ein
kulturelles Milieu und den politischen Kontext.

In der Perspektive der christlichen Religion bedurfte
es allerdings auch <sachhaltiger>, genauer: theologischer

Gründe für den Gebrauch der Bilder im Dienste

der Religion. Als naheliegende Gegenthese zum
Bilderverbot (als paradoxem Grund der Bilder) gilt
meist die Inkarnation als entparadoxierter Grund der
Bilder. Allerdings ist bemerkenswert, dass die v.a. seit
dem Johannesevangelium prominente Inkarnationsmetapher

keineswegs bereits zur florierenden
Bildproduktion geführt hatte. Wenn die Inkarnation
retrospektiv (in Zeiten des Bilderstreites der Ostkirche

von Johannes Damaszenus) als die Lizenz zum Bild in



45

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Anspruch genommen wurde, dann ist das durchaus
anachronistisch: eine retrospektive Eintragung der

Legitimität in die (so oder so beanspruch bare)

Inkarnationsmetapher des vierten Evangeliums.

Die Bilder Christi waren seit dem 2. oder 3. Jh. vor
allem symbolisch. Sie entwickelten sich später als

Figur eines Menschen, von dem man nicht sicher sagen
kann, ob es Christus ist (andeutend, statt direkt
darstellend: guter Hirte, traditio legis). Sie konzentrieren
sich erst später auf den Gekreuzigten. Den aber stellen

sie zunächst dar als <Siegeszeichen> (das Kruzifix
mit Corpus ist deutlich später). Die Macht dieses

Bildes blieb paradox: Es ist eine Macht <über die Welt>,

aber nicht <von der Welt>; nicht nach Art der
weltlichen Herrschen also. Es wäre leicht, das Kreuz als

Machtsymbol auf die Herrschaftssymbolik des

Kaisertums zu beziehen; aber damit wäre verkannt, dass

es anders sein <wollte>: eine symbolische Darstellung
dessen, was <höhere Gewalt> ist, was uns <über> ist

- aber was nicht eine <Gewalt über> uns ist, sondern

<für uns>.

Die Anerkennung des Bildes als Gott würdiges Medium

ist eine religionsgeschichtliche Wette auf die

Verträglichkeit der Macht des Bildes mit der Allmacht
Gottes. Seine Macht sprengt nicht alle Bilder - und
deren Macht gefährdet nicht diejenige Gottes,
sondern beide seien verträglich, passend, gar koinzident.
Diese Wette gründet in dem Basisphänomen des

Christentums: Christus selber. Wenn der Logos Fleisch

geworden ist; wenn die sichtbare Schöpfung Medium
der Versöhnung ist - dann wird das Sichtbare zum
legitimen Raum der Wahrnehmung des unsichtbaren

Gottes; dann sind Metaphern Wort-Gottes fähig;
dann sind auch Bilder mindestens möglich, wenn
nicht sogar nötig. Christliche Religion wird
multimedial. Das Wort wird konvertibel, konvertierbar ins

Bild - weil das Sehen <seiner Herrlichkeit und damit
das Sichtbare zum gleichberechtigten Heilsmedium

geworden ist. Daher ist das Bild dann nicht mehr nur
Medium der Repräsentation von x. Es hat nicht nur
die Funktion, etwas zu bezeichnen oder darzustellen;
sondern es ist Form von Präsenz des Dargestellten.

Deswegen können sie das oder den Präsentierten

gefährden - sei es, indem sie ihn verfälschen, verkürzen

oder <verdinglichen>, oder sei es, indem sie ihn

<supplementieren>, verdoppeln und dadurch mit ihm
konkurrieren. Leisten die Bilder zu wenig, führen sie

in die Irre. Leisten die Bilder zu viel, umso mehr.

5. Theologie als Bildwissenschaft

5.I.Theologie ist Bildwissenschaft

Vermutlich alle Themen der Theologie - etwa Gott,
Christus, Geist, Kirche und Mensch wie Schöpfung,
Sünde, Heil und Vollendung - gehen mit Fragen der

Bildlichkeit und Bildlosigkeit wie der Sichtbarkeit und
Unsichtbarkeit einher, des Verborgenen und Offenbaren,

des Glaubens und des Schauens, des Vorstellbaren

und Unvorstellbaren. Das Christentum ist stets
<visuelle Kultur>, die auf die Reflexion auf ihre Visua-

lität und Bildlichkeit nicht verzichten kann. Exemplarisch

sind der Mensch als <Bild Gottes> und Christus
als dessen <wahres Bild> biblische Grundsätze, die die

Bildtheorie zum unvermeidlichen Aspekt von
Anthropologie und Christologie werden lassen. Infolge
dessen werden dann auch die <audiovisuellen> und

leiblich adressierten Medien des Geistes wie Schrift,

Verkündigung und Sakrament bis in die Gestalten

christlichen Lebens (von Heiligen bis zum gelebten
Ethos) und der <Kirche> als sichtbarer Einheit> oder
dem Kirchenbau als himmlisches Jerusalem» auf ihre

Bildlichkeit hin befragbar - bis zur finalen Frage, <wie

hältst Dus mit dem Bild> im Blick auf Gott?17

Theologie ist Bildwissenschaft, das gilt auch in <ma-

terialem» Sinn, historisch und archäologisch, im Blick

auf die Fragen des materiellen Bildes seit Israel. Denn
dass es dem Bilderverbot zum Trotz in der belebten

Religion» Israels Bilder gab, auch Kultbilder von
<Jahwe und seiner Aschera» etwa, ist archäologisch
mittlerweile geklärt. Was die Archäologen ausgraben,

gibt zu denken; und was die Exegeten diachron

abtragen und schichten, ebenso. Wenn es in Israel

Kultbilder gab, ist das nur ein Beleg für die Hétérodoxie

der Volksfrömmigkeit, oder ist umgekehrt die

Bildkritik der damaligen Theologen (die Jerusalemer

Priester, das deuteronomische Geschichtswerk oder
die Propheten) nur eine verspätete Orthodoxie, fern

der <gelebten Religion»? Wenn das Bilderverbot
immer später als die Bildkkultpraktiken ist, die mit ihm
<Hase und Igel» spielen, soll man dann das zweite Gebot

streichen? Zumal wenn Gott in Christus durchaus

im Medium des Bildes verehrt werden kann,
wurde und wird? Und wenn im Abendmahl zentral

mit der Hostie ein perzeptiv adressiertes Artefakt vor
aller Augen erhoben wird und mit dem Anspruch der

Realpräsenz Christi versehen verehrt und konsumiert
wird, ist dann eben diese Hostie (in usu) das zentrale

Kultbild des Christentums?

Die archäologischen und exegetischen Fragen sind
daher nicht allein historisch relevant, sondern gegenwärtig

und künftig. Theologie als Bildwissenschaft

gilt auch im Blick auf die Verkörperungen Gottes (in
der Tora, in Christus, im Sakrament, im Glauben).
Es gilt sublimiert auch in Fragen der Vorstellungen
im Sinne <mentaler> Bilder, Erzählungen, Gleichnisse

und Metaphern, sofern über die angemessenen

17 Komplizierter noch wird es hinsichtlich der Trinität (in Ikonen wie

Andrej Rubljôws oder dem Gnadenstuhlmotiv).



46

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Vorstellungen von Ursprung und Ende, Paradies und

Eschaton, Gott und Mensch u.v.a gestritten- wurde
und wird. Es gilt auch in Fragen der <passenden)

Darstellungen in Wort, Rede, Sprache und Text, bis in die

Liturgie und den Kirchenbau.

Theologie als Bildwissenschaft lässt sich auch

weitergehend im Blick auf <Religion>, insbesondere die

jüdische wie die christliche, formulieren: Religion ist

Bildpraxis, sofern der Mensch in, mit und von
Bildern lebt, daher auch sein Glaubensleben so gestaltet

und der Bildlichkeit menschlichen Daseins nicht
entkommen kann. Selbst wenn der Mensch per vi-

sibilia bei den invisibilia ankommen sollte, wäre die

<Schau> unhintergehbar. Konkreter gesprochen:
Religion ist wie alle kulturellen Formen bildlich verfasst,

nicht nur, aber immer auch. Daher muss Theologie
als Reflexion der Religion auch Bildwissenschaft sein

und Bildtheorie (wie Theologie stets auch Text- oder

Sprachtheorie ist). Wenn die Christentümer, in denen
<wir> leben, Formen visueller Kultur sind und zu den

Medien Gottes, des Glaubens wie der Kirchen auch

Bilder gehören, sollte man erwarten, dass Theologie
ebenso kompetent wird in Fragen der Bilder wie in

Sprache und Text.

5.2. Theologie ist auch Bildkritik
Theologie ist als Bildwissenschaft stets auch Bild/cr/-

tik, weil sie zwischen < Bild und Bild> unterscheidet.
Welche Differenz dafür leitend ist, entscheidet über
das Urteil und über die Wahrnehmung: Die Differenz

von Gott und Welt (wie Schöpfer und Geschöpf)
wird alles <Weltliche> für <Nicht-Gott> halten und
letztlich als inkompetent zur Präsenz oder
Repräsentation Gottes halten. Die Differenz von Schrift
und Bild reagierte darauf und privilegierte unsichtbare

Vergegenwärtigung des Unsichtbaren - mit der

Hypothek, damit Gottes Sichtbarkeit zu verkennen.

Wenn dagegen geltend gemacht wird, Gott spricht
nicht nur, er zeigt sich auch, dann wären Formen des

Zeigens (also der Bildlichkeit) potentiell Formen der

Gottesgegenwart. Wenn dann nicht primär von der
Differenz Gott und Welt ausgegangen wird, sondern

von deren Verschränkung und paradoxer Identität
in Christus, werden Formen der Bildlichkeit manifest
relevant: Körper und Verkörperung, Leibpraktiken
wie Gestik und Mimik, Lebensform und
Lebensgestalten bis in deren Inszenierung im Kult. Dann

würde, wie traditionell geschehen, die Inkarnation
leitend für das theologische Bildverständnis. Eine

Alternative dazu ist zumindest nicht zu vergessen im
Licht der Differenz von Inkarnation und Kreuz bzw.

Passion.

Theologie ist für gewöhnlich Medientheorie als Lehre

von der Vermittlung als Heil. Sie kann aber auch

kritischer werden: eine negativistische Medientheorie

oder apophatische Bildtheorie. Das hiesse: Theologie

ist basal Differenztheorie. Denn sie kommt in

Bewegung durch starke Differenzen: von Gott und

Welt bzw. Mensch, Glaube und Unglaube, neu und

alt (neue und alte Welt), Heil und Unheil, Ferne und
Nähe18 oder: ein Toter lebt. In elementarster Form

geht es um den Riss zwischen Eigenem und Fremdem.

Dieser Riss eskaliert, wenn Gott der <absolut Fremde)

wird, der fremde Gott Marcions (der <Gnosis>). Er wird
reduziert, wenn Gott in uns sei und wir göttlich. Beides

sind stets auch Reflexionen auf das Verhältnis von

eigen und fremd <in mir>: der abgründigen Möglichkeiten

der Freiheit und der Unmöglichkeit, die
Wirklichkeit von deren Missbrauch (selber) zu <heilen>.

Von sich aus ist der Mensch soteriologisch impotent,
was heisst, er vermag nichts, um das verwirklichte
Unheil zu heilen. Das ist nicht fatalistisch, sondern ein

Widerspruch gegen die emphatische Anthropologie
des homo capax (des vermögenden Menschen).

Ist das Bild ein Riss der immer schon gängigen
Synthesis von Sinnlichkeit und Sinn, als Riss zwischen

Sinnlichkeit und Sinn, als Riss der Sinnlichkeit und des

Sinns? Eine Bildtheorie, die das Bild nicht gleich als

Offenbarungsereignis übertreibt, als Aura oder Einbruch
eines höheren Sinns in die Sinnlichkeit, die also nicht

von realer Gegenwart raunt in Erwartung von Epiphanie

und seliger Evidenz, könnte <den Riss> fokussieren,
oder Bruchlinien, Schnitte und Verletzungen, bis hin

zum ultimativen Riss, dem Tod - als abgründigem
Ursprung des Bildes. Das wären Wege zu einer apo-
phatischen Bildtheorie oder einer paradoxen, die von
der Negativität vor dem Bild und in ihm auszugehen
suchte, oder wenigstens darauf zuzugehen im Sprechen

vor einem Bild.

5.3. Bilder und der Tod

Angesichts des Kreuzes wäre daran zu erinnern, dass

im Christentum das Bild der Bilder nicht <die Inkarnation)

ist. Es ist vielmehr eine Szene, die die Urimpres-
sion des Christentums bildet: Die Kreuzigungsszene,
die abgekürzt werden konnte im Kreuzessymbol,
ausgeführt im Kruzifix, das Räume orientiert, pervasiv als

<Schmuck> oder frommes Anhängsel Leiber markiert,
Andacht und Meditation provoziert und im <Kreuzweg)

begangen wird. Die Kultpraktiken <rund um das

Kreuz> sind divers. Im Zentrum steht die äusserste
ikonische Prägnanz: eine anschauliche Verdichtung, eine

Ultrakurzgeschichte im Bild als Bild.

18 Vgl. Jochen Hörisch, Medien machen Leute. Gespräch mit dem Lite¬

raturwissenschaftlerjochen Hörisch, in: Evangelische Kommentare 3,

2000, S. 18-21, hier S. 21: «Was ist ein Theologe anderes als ein Tele-

visionär? Er bemüht sich um eine Tele-Vision - eine Ansicht von dem,

was fern ist. Das Fernste - und ab und an das Nächste - ist Gott.»



47

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Was sich (einem) hier zeigt - zeigt, wer da blickt und

wie er es sieht. Vor diesem Bild wird der eigene Horizont

manifest. Hier widerstreiten die Perspektiven

<vor diesem Bild>. Es ist daher wie ein bildhermeneu-
tischer Lackmustest: ein Bild, das die eigene Perspektive

provoziert. Wenn <das Kreuz> die Urimpression
des Christentums ist - dann sind nicht Inkarnation
oder Auferstehung der Ursprung des Bildes, sondern:

der Tod, genauer: dieser Tote am Kreuz. Das kann man
bildtheoretisch auf zwei Weisen verstehen: Bilder sind

das Medium gegen den Tod. Daher werden Crabmäler

errichtet und mit Bildern besetzt, um dem Vergehen
nicht das letzte Wort und den letzten Blick zu überlassen.

Bilder sind <remedia mortis>: Heilmittel gegen den

Tod. Daher sind sie auch wie die ersten Worte nach der

Sprachlosigkeit Medien der Todesüberwindung. Das

Bild als Bild ist Sieg über den Tod. Das ist vermutlich
nachvollziehbar und zustimmungsfähig. Insofern gälte
<stark wie der Tod ist das Bild>, wenn nicht sogar stärker.

Bilder sind Auferstehungsmedien - und
Unsterblichkeitsmedien.

Die gegenläufige Art zu sehen und zu sprechen ist

radikaler: Was ist der tote Körper im Unterschied zum
lebendigen Leib? Der Tote ist nicht mehr der Lebendige.

Der Tote ist dem nur noch ähnlich. Die bildtheoretische

Hypothese ist daher: Der Tote ist das Bild des

Lebenden, ein ihm ähnliches Bild (Blanchot). Der Tote

ist kein Ding, auch nicht pure Masse (Nancy), sondern

er hat die Form des Lebenden, aber ohne Leben. Es

scheint, dass der Lebende im Tod zum Bild seiner selbst

wird. Und umgekehrt: Bilder sind immer Bilder des

Toten, Vorübergegangenen? Wenn und falls das plausibel
sein sollte - dann würde verständlich, was das Bild vom
Kreuz ist: Ursprünglich ist der Tote am Kreuz das Bild

seiner Selbst. Die Bilder vom Gekreuzigten wiederholen

dieses Urbild (und die Acheiropoieta, massgeblich
die westlich-substantiell geladenen, supplementieren
das). Später (nach den Ostererfahrungen) werden die

Bilder des Gekreuzigten zu Symbolen der Todesüberwindung.

Nur wenn man in diesem Toten den sieht,

der lebt, trotz und gegen den Tod - sind sie mehr als

grässlich oder Unfug oder Opferverherrlichung.

Bildanthropologisch lässt sich diese christologische

Verdichtung etwas weiten und als anderer Blick auf
andere Religionen oder religiöse Dimensionen der Kultur
richten, kurz gesagt in der Wendung des Blicks vom
homo sacer zum animal sacrum. Jonas meinte: «Homo

pictor... bezeichnet den Punkt, an dem homo faber

und homo sapiens verbunden sind - ja, in dem sie sich

als ein und derselbe erweisen»19 Es scheint, als würde

Jonas den Ursprung des Bildes in der Imagination
finden, gleichsam freischwebend wie ein Schöpfer vor der

Welt. Es scheint auch, als wären die frühen Bilder in

den Höhlenmalereien doch alles andere als vom Tod

provoziert. Aber ganz so fremd ist die zugespitzte These

vom <Bild aus dem Tod> Jonas nicht. «Der vorzeitliche

Jäger zeichnete nicht diesen oder jenen Büffel,

sondern den Büffel - jeder mögliche Büffel war darin

beschworen, vorweggenommen, erinnert»20. Wenn
dem so wäre - ungeachtet der problematischen Ge-

neralisierungsthese, dem Begriff analog - ist die
Tiermalerei nicht ohne Todesnähe. Ist es der zu erlegende
oder der erlegte Büffel, Vorgriff oder Rückgriff, es ist

jedenfalls der vom Tod gezeichnete, als Toter gezeichnete

- als zu Tötender oder Getöteter. In dem Sinne

ist er nicht nur homo sacer, sondern animal sacrum.
Nicht zufällig war das Töten des Tieres ein heiliger Akt,
beschworen, erbeten, verdankt und gefeiert. Wenn
das Bild aus dem Tod entsteht - dann das Ritual aus

der Tötung? Der Homo necans ist das animal sacrum.
Ist das Bild wirklich stark wie der Tod - oder der Tod

doch immer schon stärker gewesen? Dagegen könnte
die apophatische Bildtheorie <vom Kreuz aus> einen

prägnanten Zweifel wecken.

19 Hans Jonas, Homo Pictor. Von der Freiheit des Bildens, in: ders.,

Organismus und Freiheit. Ansätze zu einer philosophischen Biologie,

Göttingen 1973,226-257, hier 244.

20 Ebd., 245.


	Von Bild zu Bild : ein unmöglicher Überblick aus protestantischer Perpektive

