Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 41 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wittgenstein Uber Satze und Bilder : Sagen und Zeigen
Autor: Kienzler, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-894018

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-894018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

Wittgenstein iiber Satze und Bilder: Sagen und Zeigen

Wolfgang Kienzler*

1. Wittgenstein und die einheitliche Wurzel allen
Ausdrucks

Ublicherweise unterscheidet man den Bereich der
Sprache im engeren Sinn, das Gebiet der Worter und
Sétze, einerseits vom Bereich des Mathematischen, wo
wir nicht mit Wortern, sondern mit nichtsprachlichen
Symbolen, Formeln und Zeichen arbeiten. Die meisten
Menschen sind entweder «sprachlich» oder «mathe-
matisch» begabt und wahlen fiir ihre Ausbildung den
ihnen mehr liegenden Zweig. Ausserdem grenzt man
beides noch einmal vom Bereich der Bilder ab, der pri-
mar weder mit Wortern noch mit Formeln zu tun hat
— und man versteht das Reich der Tone als einen weite-
ren, ganz eigenen Bereich.

Ludwig Wittgenstein war nicht nur ein aussergewohnli-
cher Mensch mit einer besonderen Begabung und Sen-
sibilitét sowohl fir den sprachlichen Ausdruck als auch
fir die Formeln der Logik — sondern auch jemand, der
einmal gestand, dass ihm die Musik vielleicht das wich-
tigste Medium des Ausdrucks {iberhaupt war. Wittgen-
stein war aber auch davon Uberzeugt, dass wir es in der
Musik, in der Wortsprache und auch beim Umgang mit
symbolischen Ausdrucksweisen der Logik — d.h. eigent-
lich immer mit Bildern zu tun haben. Fiir ihn war die
Bildhaftigkeit wesentlich fiir alle menschlichen Aus-
drucksmoglichkeiten iberhaupt.

Die Griinde fiir diese Einsicht liegen jedoch nicht an der
Oberflache, sondern erschliessen sich erst durch ein ge-
naueres Verstandnis der «Logik der Sprache», und da-
mit der «Logik allen Ausdrucks». Dabei handelt es sich
um etwas derart Einfaches, Grundlegendes, dass dafiir
das berlihmte Motto seines Buches, der Logisch-Philoso-
phischen Abhandlung (des «Tractatus») besonders gilt:
«...und alles, was man weif3, nicht blof3 rauschen und
brausen gehort hat, lasst sich in drei Worten sagen».

2. Der Grundgedanke der Bildtheorie und die
Logisch-Philosophische Abhandlung

Der Anfang war ganz einfach. Eine Notiz Wittgensteins
vom 29.9.1914 lautet: «Im Satz wird eine Welt probewei-
se zusammengestellt. (Wie wenn im Pariser Gerichts-
saal ein Automobilungliick mit Puppen etc. dargestellt
wird)» Gewdhnliche Sitze sind also Modelle, d.h. in
den Sétzen stellen wir die Worter dhnlich zur Beschrei-
bung eines Sachverhalts zusammen wie wir Puppen zu-
sammenstellen kdnnen, um die Situation eines Unfalls
nachzubilden. Das leuchtet ein, aber warum ist das so
wichtig? Wichtig ist es deswegen, weil wir daran erken-
nen konnen, dass es nicht ausreicht zu sagen, ein Satz

driicke einen «Gedanken» (oder einen «Sachverhalt»)
aus — denn dadurch haben wir die Moglichkeit des Ver-
gleichs von Satz und Wirklichkeit noch nicht erklart,
noch nicht verstandlich gemacht. Es war immer ratsel-
haft geblieben, wie man Gedanken mit der Wirklichkeit
vergleichen kann - da beide doch von ginzlich ver-
schiedener Art sind. Diese Korrespondenz war immer
nur behauptet, aber nie erklart worden: Wo sollten sich
denn Gedanke und Wirklichkeit treffen — im Reich der
Gedanken oder im Reich der Wirklichkeit? Wenn Sétze
aber Modelle sind, dann entspricht ihnen nicht nur et-
was in der Wirklichkeit, sondern dann haben sie etwas
mit der Wirklichkeit gemeinsam, namlich ihre Struketur.
Wir sehen die gemeinsame bildhafte Struktur des Sat-
zes und der Wirklichkeit."

Wittgenstein nimmt diesen Vergleich von Satz und Bild
ganz ernst; und dies erschliesst ihm einen Grundzug al-
len Ausdrucks und allen Verstehens — und zugleich wer-
den auch deren Grenzen klar: Die Grenze des Bildhaften
ist ndmlich zugleich die Grenze des Ausdriickbaren und
damit des Sagbaren. Sein Buch soll daher «dem Aus-
druck der Gedanken eine Grenze ziehen», so das Vor-
wort. Die Abhandlung selbst beginnt dann: «Die Welt
ist alles, was der Fall ist.»? (1) Es geht aber nicht ein-
fach um die Welt, sondern um uns, und darum, was wir
tun, um die Welt darzustellen (2.1): «Wir machen uns
Bilder der Tatsachen.» Deshalb gilt (4.01): «Der Satz ist

1 Korrespondenz braucht immer zwei Elemente, die zur Ubereinstim-

mung gebracht werden miissen; Wittgensteins Idee ist, dass es hier
nur ein Element, namlich die eine gemeinsame Struktur gibt.

2 Ein Unfall ist logisch gesehen natiirlich ebenfalls etwas, was der Fall
sein kann.

3 Die in Klammern angegebenen Bezifferungen verweisen auf die Stellen
in der Abhandlung.

31




32

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

ein Modell der Wirklichkeit, so wie wir sie uns den-
ken.» Als Systematiker kdnnen wir uns klarmachen,
dass die moglichen Arten, wie man Modelle machen
kann, nicht beliebig sind, d.h. wir kénnen (iber die in-
nere Systematik dieser Moglichkeiten die Form allen
sinnvollen Ausdrucks, «die allgemeine Form des Sat-
zes» (6) gewinnen.

Wir kénnen im Ubrigen im Denken genau so weit
kommen, wie unsere Bilder, unsere Satzmodelle der
Welt reichen (5.6): «Die Grenzen meiner Sprache be-
deuten die Grenzen meiner Welt.» Da wir es ja selbst
sind, die die Bilder machen, kdnnen wir andererseits
nicht mit auf den Bildern erscheinen. Als Subjekt der
Sprache sind wir nicht Teil der Welt, sowenig wie das
sehende Auge Teil des Gesichtsfeldes ist (5.632): «Das
Subjekt gehort nicht zur Welt, es ist die Grenze der
Welt.» Unsere Modelle konnen nun immer nur mog-
liche Tatsachen, aber keine Werte, Ethisches, Astheti-
sches, eben Hoheres ausdriicken (6.42): « Darum kann
es auch keine Satze der Ethik geben.» Und gerade
hier, wo wir eigentlich am meisten sprechen méchten,
kénnen wir es nicht — also diirfen wir es auch nicht
(7): «Wovon man nicht sprechen kann, dariiber muss
man schweigen.»

3. Es ist nicht alles nur Bild — Sagen und Zeigen
Um etwas genauer zu erklaren, was fiir Wittgenstein
ein Bild ist, muss man kldren, was wir mit Bildern ma-
chen. Wir kdnnen namlich mit Bildern zwei ganz ver-
schiedene Dinge machen, sie einfach vorzeigen, also
mit ihnen etwas zeigen, oder wir kdnnen sie benutzen
um-etwas mitihnen zu behaupten, etwas zu sagen. Die
Grundidee ist dabei: Alle Bilder zeigen etwas (namlich
sich selbst, die eigene Struktur), aber nur diejenigen
Bilder, die auch Sitze sind, sagen etwas (ndmlich, dass
es sich «so und so verhalt»).

Das ist ein wesentlicher Unterschied, der in dhnlicher
Form schon bei Kant vorkommt. Kant unterscheidet
namlich die Anschauung, die sich bildhaft unmittelbar
auf einen Gegenstand bezieht und ihn darstellt oder
«gibtx», vom Denken, das sich nur mittelbar, namlich
mit Hilfe von Begriffen, durch ein Urteil auf einen Ge-
genstand beziehen kann. Kant betont, dass Anschau-
ung und Denken notwendig zusammengehdren,
wenn unser Versuch etwas auszudriicken, nicht leer
oder blind bleiben soll.4 Wittgenstein erklart diesen
Unterschied und auch dieses Zusammengehoren auf
seine eigene Weise.

4 «Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind
blind.» (Kritik der reinen Vernunft B 75) Ein Sagen ohne Zeigen ist also
leer, ein Zeigen ohne Sagen ist blind..

3.1. Zeigen ist direkt, Sagen indirekt (aber Sagen ist
nicht «indirektes Zeigen »)

Wenn man etwas zeigt, muss das Gezeigte auch sicht-
bar und erkennbar sein — sonst ist es kein Zeigen. Fiir
das Sagen gilt das gerade nicht: das, was man sagt,
kann etwas betreffen, was wir zufillig auch sehen
(und zeigen) kdnnen, aber wenn wir etwas einfach nur
sagen, also durch einen Satz behaupten, dann kdnnen
wir durch den Satz allein nicht wissen, ob das Gesag-
te wahr ist.> Wir miissen den Satz erst noch mit der
Wirklichkeit vergleichen (4.05). Dies ergibt dann die
Verifikation, oder aber die Falsifikation. Diese erfolgt
also immer durch ein Zeigen, kein Sagen kann dieses
Zeigen ersetzen.

3.2. Sagen und Zeigen sind die zwei Elemente jedes
sinnvollen Satzes

Wittgenstein will vor allem erkldren, was ein Satz ist,
also wie ein sinnvoller Satz funktioniert. Um dies klar
zu bekommen, trennt er zunachst einmal die beiden
Elemente des (direkten) Zeigens und des (indirekten)
Sagens. Wir konnen namlich neue Satze, die wir noch
nie gehort haben, verstehen — genau dann namlich,
wenn sie aus Wortern gebildet sind, die wir schon
kennen (4.03). Dieses unmittelbare Verstehen von
neuen Sdtzen ist aber nur deswegen mdglich, weil
Sdtze auch etwas (direkt) zeigen. Nun zeigen Sitze
zwar nicht ihre eigene Wahrheit, aber sehr wohl ihren
Sinn: Am Modell sehen wir ja sofort, wie die zugehdri-
ge Wirklichkeit aussehen muss: namlich genauso. Nur
kénnen wir am Modell nicht sehen, ob die Wirklich-
keit tatsachlich so aussieht.

Ein Satz zeigt also seinen Sinn (4.022), und zwar gerade
auch dann, wenn wir noch nicht wissen, ob er wahr ist.
Deshalb miissen wir Sinn und Wahrheit von Satzen
sorgféltig trennen. Jeder sinnvolle Satz sagt also etwas,
er behauptet namlich, dass etwas der Fall ist, aber um
das zu tun, muss er auch etwas zeigen, namlich seinen
Sinn, den er mit Hilfe seiner logischen Struktur wie ein
logisches Bild darstellt: Er ist «ein Bild der Wirklich-
keit» (4.01).

3.3. Sdtze sind auch Bilder: die Bildtheorie des Satzes

Wie aber kann ein Satz seinen Sinn zeigen? Nach Witt-
genstein geht das nur deswegen, weil Satze eine bild-
hafte Natur haben. Ein Satz ist ndmlich nicht einfach
eine Liste oder ein « Wortergemisch», sondern ein Satz
muss artikuliert sein, das heisst er muss eine Struktur
haben. Ahnlich ist auch «das musikalische Thema
kein Gemisch von Tonen» (3.141). Die besondere Bild-
haftigkeit der Musik dussert sich nun darin, dass etwa
eine Partitur ein Modell der zu spielenden Musik ist.

5 Wir kénnen nichts zeigen, was nicht gegenwirtig ist, aber wir kdnnen
tiber das etwas sagen, was nicht da ist.



Hier ist der Bildcharakter sogar mehrschichtig (4.014):
«Die Grammophonplatte, der musikalische Gedanke,
die Notenschrift, die Schallwellen, stehen alle in jener
abbildenden internen Beziehung zu einander, die zwi-
schen Sprache und Welt besteht.»®

Diese Struktur, die der Satz und die Wirklichkeit ge-
meinsam haben miissen, kdnnen wir am Satz erkennen,
und nur dann verstehen wir ihn. Wittgenstein nennt
sie auch ein «logisches Bild» — jeder Satz ist fiir ihn ein
solches logisches Bild (2.18-2.19). Wenn wir Sétze mit
Hilfe einer guten logischen Notation aufschreiben, er-
kennen wir diese bildhafte Struktur leichter. Deshalb ist
auch der mathematische und logische Symbolismus der
gewohnlichen Sprache nicht entgegengesetzt, sondern
ganz im Gegenteil ein solcher Teil der Sprache, der die
inneren Strukturen besonders deutlich artikuliert (ahn-
lich wie die Notenschrift in der Musik).

Die beiden Sitze «Sokrates ist weise» und «Platon ist
weise» haben niamlich dieselbe Struktur, die durch die
symbolische Schreibweise W(s) und W(p) hervorgeho-
ben wird, wahrend der Satz «Sokrates ist alter als Pla-
ton» eine andere Struktur hat: A(s, p).” Wir sehen auch
am Satz selbst, an der Verschiedenheit der verwendeten
kleinen Buchstaben, dass in den beiden ersten Satzen
von zwei verschiedenen Personen (p und s) die Rede ist,
und wir sehen an der Gleichheit des grossen Buchsta-
bens W, dass von beiden Personen dieselbe Eigenschaft
ausgesagt wird. Ein sinnvoller Satz zeigt also seinen Sinn,
namlich den Sachverhalt, den der Satz beschreibt. Ob
aber nun der Satz A(s, p) oder der Satz A(p, s) wahr ist,
das kénnen wir dem Satz allein nicht entnehmen. Dazu
miissen wir ihn mit der Wirklichkeit vergleichen um
festzustellen, wer der altere ist.

3.4. Sdtze, die ihre Wahrheit selbst zeigen:
Bilder von Nichts

Es gibt aber nun besondere Grenzfille, in denen wir aus
dem Satz selbst doch erkennen konnen, ob er wahr ist
(4.46). Das sind die Falle, in denen sich der Gehalt der
Sétze herauskiirzt, so dass nur noch die bildhafte Struk-
tur tibrig bleibt. Das sind dann sozusagen «reine Bilder»
— die nur noch zeigen, aber nichts mehr sagen. Wenn
wir etwa sagen: «Sokrates ist weise oder Sokrates ist
nicht weise» — dann kdnnen wir dies so notieren: «W(s)

6 Dies ist fiir Wittgenstein kein zufillig herangezogenes Beispiel. Man
kénnte sogar sagen, dass seine Bildtheorie nach dem Modell einer
«Partiturtheorie der Sprache» gebildet ist. Das Besondere am «mu-
sikalischen Gedanken», den Wittgenstein hier anspricht, dirfte im
Ubrigen sein, dass es bei ihm nicht auf seine Wahr- oder Falschheit,
sondern ganz auf seine artikulierte Struktur ankommt.

7 Als Belege fiir den bildhaften Charakter des Satzes und der Schrift
allgemein nennt Wittgenstein die Notenschrift (4.011), die Hierogly-
phenschrift (4.016) und die Moglichkeit, den Satz «a steht in der Rela-
tion R zu b» so zu notieren: aRb (3.1432). Er betont: «Offenbar ist, dass
wir einen Satz von der Form <aRb als Bild empfinden.» (4.012)

33

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoit 2015

oder nicht W(s)». Diesen Satz kdnnen wir aber auch so
hinschreiben, dass wir fiir W(s) einfach p schreiben und
dann bekommen wir: p oder nicht p. Dies aber ist eine
Tautologie?, die ganz unabhangig davon, was wir fiir p
einsetzen, wahr ist. Wir hitten genauso gut auch A(s, p)
und nicht A (s, p) verwenden konnen. In diesen Fallen
kiirzt sich der sinnvolle Satz, und mit ihm der modellar-
tige Bezug auf die Wirklichkeit, heraus und wir behalten
ein logisches Gebilde zuriick, an dem wir sofort sehen
konnen, ob es wahr ist oder nicht. Allerdings bedeutet
jetzt die Rede von «Wahrheit» auch etwas ganz an-
deres: Wahrheit ist jetzt nicht mehr «Gemeinsamkeit
der logischen Struktur des Modells mit derjenigen der
Wirklichkeit», denn es gibt ja keinen solchen Modell-
charakter mehr; sondern die logische Wahrheit bedeu-
tet nur: ganz egal, was wir flir p einsetzen, der Gesamt-
satz bleibt immer wahr, er kann nie falsch werden.

Logische wahre Satze sind also nach Wittgenstein Bilder
einer anderen, besonderen Art; sie zeigen, dass sie selbst
wahr sind — aber sie sind nicht Bilder von etwas, sie zei-
gen nur auf sich selbst, auf ihre eigene Struktur, aber
sie haben keine Verbindung zur Wirklichkeit, weil ihre
Struktur schon zeigt, dass alle Einsetzungen sie «wahr»
machen (4.461). Ausser den logisch wahren Tautologien
gibt es auch logisch falsche Satze, die Kontradiktionen
wie etwa: p und nicht p. Diese konnen durch keine Ein-
setzung von p wahr werden («Es regnet und es regnet
nicht» driickt eine Unméglichkeit aus). Solche logisch
wahren oder falschen Sitze miissen im Ubrigen immer
logisch komplex sein und aus mehreren Teilsatzen zu-
sammengesetzt sein, die einander dann gegenseitig he-
rauskiirzen. Ein einfacher Satz p kann keine Tautologie
sein.

Tautologien haben auch keinen Sinn, denn «Sinn
haben» bedeutet ja, eine mdgliche Sachlage in der
Wirklichkeit darstellen. Wittgenstein nennt sie des-
wegen auch manchmal «sinnlos» — und zwar gilt das

sowohl fiir Tautologien als auch fiir Kontradiktionen.

Man konnte die Sétze der Logik entweder «gar keine
Bilder» nennen, da sie die eigentliche Aufgabe eines
Bildes, namlich Bild von etwas zu sein, verloren haben;
aber man konnte sie auch «absolute Bilder» nennen,
namlich Bilder, die sozusagen nur aus ihrer eigenen
Struktur bestehen.

3.5. Philosophische Sétze zeigen auch etwas
Flr Wittgenstein ist es nun eine Hauptaufgabe der Phi-
losophie, diese verschiedenen Arten von Satzen ausei-

8 Wittgenstein verwendet diesen Ausdruck in einem neuen Sinn: In
einer Tautologie im tblichen Sinn wird zweimal dasselbe gesagt (wie:
p und p) — in Wittgensteins Tautologien (und Kontradiktionen) wird
dagegen etwas und seine Verneinung, sein Gegenteil gesagt; und dann
wird beides durch «oder» bzw. durch «und» verbunden. (Der Satz «p
und p» ist logisch dagegen einfach gleichbedeutend mit «p».)



34

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

nanderzuhalten und ihre Unterschiede zu erklaren. Das
meint er, wenn er davon spricht, dass die «Logik der
Spraches» geklart werden muss. Die Philosophie muss
so etwa klarstellen, dass alle sinnvollen Satze mit der
Wirklichkeit auf ihre Wahrheit oder Falschheit vergli-
chen werden missen — am Satz selbst kénnen wir nur
den Sinn, aber eben nicht seine Wahrheit erkennen.
Sinnvolle Sitze kdnnen deshalb nicht notwendigerweise
wahr sein, da ihre Falschheit ja ebenfalls sinnvoll ist - ja,
derselbe Satz und seine Verneinung (« Platon ist weise »
und « Platon ist nicht weise») haben ja eigentlich den-
selben Sinn, nur wird dieser Sinn einmal behauptet und
einmal bestritten: p und nicht-p enthalten ja dasselbe
p und somit denselben Sinn von p.> Man konnte auch
sagen, dass sie spiegelbildlichen Sinn haben: dasselbe
Bild wird sozusagen einmal rechts- und einmal linkshe-
rum gezeigt. Logisch wahre oder falsche Satze dagegen
haben gar keinen Sinn, der Sinn ihrer Bestandteile kiirzt
sich heraus. Ihre Wahr- oder Falschheit zeigt sich am
Satz selbst, in ihrer tautologischen oder eben kontra-
diktorischen Struktur.

Von welcher Art sind nun Wittgensteins eigene Satze,
die seine philosophischen Uberlegungen tiber die «Lo-
gik der Sprache» ausdriicken? Man kann nun zwar an
ihnen selbst nicht erkennen, ob sie wahr oder falsch
sind, aber sie beziehen sich auf etwas, was uns allen je-
derzeit offen vor Augen liegt, ndamlich auf unsere Spra-
che und die Sétze, die wir taglich verwenden. In diesem
Sinne muss die Philosophie gar nichts Besonderes be-
haupten, nichts Neues sagen, was wir erst noch anhand
der Wirklichkeit Giberpriifen miissen. Wir kénnen und
sollen uns die Richtigkeit dessen, was Wittgenstein aus-
fiihrt, anhand der Sprache, die wir immer schon ver-
wenden, klarmachen.”®

Die Philosophie besteht also nach Wittgenstein gar
nicht aus sinnvollen Sitzen. Sie besteht aber auch
nicht aus logisch wahren oder falschen Satzen, denn
wenn wir darauf hinweisen, und sagen (T): «In einer
Tautologie kiirzt sich der inhaltliche Teil der Teilsat-
ze heraus», dann ist dieser Satz (T), mit dem wir ei-
nen solchen Hinweis geben, selbst ja keine Tautolo-
gie. Wittgenstein nennt seine philosophischen Satze
«Erlauterungen», die uns auf bestimmte Zilige der
Sprache und wichtige Unterschiede der Sitze unter-
einander hinweisen sollen (4.112). Wir sehen nicht
an den philosophischen Sitzen selbst, dass sie gute
Erlauterungen sind — sondern daran, dass uns lber

9 Logisch so wichtige Wérter wie «nicht» («und», «oder», usw.) tragen
also zum Bildhaften nichts bei, sie stehen nicht fiir etwas und haben
in dieser Hinsicht weder Sinn noch Bedeutung. lhre Aufgabe dhnelt
derjenigen von Klammern und Interpunktionszeichen.

10 Insofern jedes Nachdenken die Beherrschung der Sprache voraus-
setzt, liegt darin ein Apriori, das zudem nicht analytisch auf den Satz
vom Widerspruch zuriickgefiihrt werden kann, und welches daher in
einem gewissen, wenn auch nicht Kantischen Sinn «synthetisch» ist.

sie etwas klarer wird. Sie sind also weder Modelle von
Sachverhalten, noch Satze der Logik. Philosophie und
Logik sind keineswegs dasselbe, trotz unserer Rede
von der «logischen Analyse der Sprache». Wenn uns
seine Erlduterungen (iberzeugen, dann deshalb, weil
wir merken, dass wir in unserer Sprache tatsachlich
solche Unterschiede machen und dass es beispielswei-
se genau richtig ist, mit Wittgenstein zwischen Sagen
und Zeigen und zwischen sinnvollen und sinnlosen
Sdtzen zu unterscheiden. « Was gezeigt werden kann,
kann nicht gesagt werden.» (4.1212) — das ist einfach
deshalb richtig, weil etwas entweder unmittelbar oder
aber mittelbar sein kann, aber nicht beides zugleich
oder etwas « dazwischen».

Diese Erlauterungen zeigen uns also etwas an unserer
Sprache, sie sollen unsere eigene Sprache beleuchten,
damit wir sie besser (iberblicken und verstehen ler-
nen."

Wenn wir diese Unterschiede, auf die die Erlauterungs-
sdtze hinweisen, die sie also aufzeigen, einmal gesehen
und verstanden haben, dann brauchen wir diese Satze
nicht mehr, weil wir gelernt haben uns auszukennen
und nun die Sprache, und damit die Welt «richtig se-
hen». In diesem Sinne werden die philosophischen Sat-
ze, die uns auf etwas aufmerksam machen und etwas
darliber zeigen, wie wir immer schon die ganz gewdhn-
liche Sprache (aber auch Musik und Logik) verwenden,
dann tberfllssig. Wittgenstein vergleicht sie mit einer
Leiter, die eine wichtige Funktion, aber keinen «Inhalt»
hat, und die wir deshalb nach Gebrauch wegwerfen
kénnen. Er nennt sie deswegen, in Abgrenzung zu den
sinnvollen und den sinnlosen Satzen, manchmal «un-
sinnig» (6.54).

4, Wesentliches und Unwesentliches in der
Philosophie und in der Sprache

Nach Wittgenstein sind also gewohnliche sinnvolle
Satze logische Bilder, die wir verwenden um etwas
zu sagen. Logische Satze sind bildhafte Strukturen, die
von sich selbst zeigen, dass sie wahr oder falsch sind;
und philosophische Satze sind Erlduterungen, so et-
was wie Lichter, die die Strukturen der Sprache beleuch-
ten sollen.

Was ist aber nun mit dem, was Philosophen doch
normalerweise wollen, namlich wesentliche, tiefe Er-
kenntnisse zu gewinnen? Unter Philosophie versteht
man (blicherweise die Erkenntnis der notwendigen
oder wesentlichen Strukturen oder Wahrheiten.

11 Spiter hat Wittgenstein dies einmal, in Anspielung auf Platons Anam-
nesislehre, so formuliert, dass die Philosophie ganz in «Erinnerungen
an den Sprachgebrauch bestehe». Sie ist dann «ein Zusammentragen
von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck» (Philosophische Un-
tersuchungen § 128).



Keine der drei Typen von Sdtzen bei Wittgenstein
erfiillt diesen Anspruch. Seine Analyse der tradi-
tionellen Anspriiche der Philosophie lautet nun: Die
meisten Philosophen wollen etwas sagen, was sich
nur zeigen ldsst — sie verwechseln namlich Sagen mit
Zeigen, und daher kann man an ihren Satzen «nur
die Unsinnigkeit feststellen» (4.003). Das, was man
fiir wesentlich hdlt (und was ja auch wesentlich ist),
sind keine metaphysischen Wahrheiten, es ist nur
die Struktur der Sprache bzw. sind es die Struktur-
Ubereinstimmungen in der Sprache. Wir verwenden
zum Beispiel eine Sprache, in der wir Substanzen, also
Dinge (und Personen, die logisch als Dinge aufgefasst
werden) von Attributen, also Eigenschaften, unter-
scheiden und driicken dies in Satzen der Form W(s)
oder allgemeiner f(x) aus — dabei sind die Ausdriicke
der Form f() gegeniiber solchen der Form x wesent-
lich verschieden, weil sie ganz verschieden gebraucht
werden, d.h. eine unterschiedliche Funktion haben.
Das bedeutet aber nur, dass wir diese sprachliche
Form in unserem Sprechen uber die Wirklichkeit
verwenden, und nicht, dass wir etwas Wesentliches
Uber die Wirklichkeit «an sich» erkannt haben. Die-
ser Unterschied ist nur fiir unsere Sprache wesent-
lich, weil wir eben genau diese Substanz-Attribut-
bzw. Subjekt-Pradikat-Form verwenden. Deshalb
kommt dieser Unterschied in allen unseren Sdtzen
vor; er ist die Art und Weise, wie wir die Wirklichkeit
darstellen. Das bedeutet aber keineswegs, dass dar-
in eine tiefe Einsicht in das Wesen der Wirklichkeit
enthalten ist. Der Anspruch, eine solche Erkenntnis
zu besitzen, verwechselt namlich unsere eigene Dar-
stellungsweise, also eine Form, mit der Einsicht in et-
was, was wir darstellen, behaupten oder aussagen,
also einem Inhalt. Eine Form muss man zeigen, einen
Inhalt dagegen teilt man mit. Der wahre Gegenstand
der Philosophie ist nimlich nicht die Welt, auch
nicht das Bewusstsein, sondern die Struktur unserer
Sprache. Und hier geht es nicht darum, die Wahrheit
zu erkennen, sondern den Sinn von Sitzen, vor al-
lem aber darum, die unterschiedliche Art und Weise
zu verstehen, wie Satze Sinn, oder eben keinen Sinn,
haben. Diese Einsicht bedeutet einen wesentlichen
Umschwung in der Art die Philosophie anzusehen,
sie markiert die Wende zur Sprache, den (spater so
genannten) linguistic turn. All dies folgt direkt oder
indirekt aus dem richtigen Verstandnis des Unter-
schieds von Sagen und Zeigen.

5. Fazit: Bilder und Satze, Anschauung

und Denken
Nach Wittgenstein hat aller sprachliche Ausdruck ei-
nen bildlichen Anteil, denn etwas muss immer unmit-
telbar und direkt erkennbar sein. Alles Sagen aber ist
eine indirekte Form, und bleibt daher auf zeigende Ele-
mente angewiesen. Das Zeigen im engeren Sinn wiede-

35
VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, ao(it 2015

28

o, ftaptiee.
4//0( /\Iéw ) 2
L Wow?{«r-@ v

P
//’ reetite O e K "5{:"74..#(

tul | ey Ay A E

\/ﬁu/&k AL Loy %‘2’{'

A ow st /
¥ d u?// oI w»ff p A fﬂ/?,

‘/) L‘d’:, el {,&z‘ , é ff 2ty ~’ ‘»/”
/L:%;.u- S o o 2C /rw/(;m i

t«;tm( /@:‘Mx% :a(fﬁZa:z:ﬁ:@%@ =

}\\\4\” 0&«% )} dbenia, Lol Al far
Loo ALt rloAle A Ytk F ot L)

,- ,1-/-" v ,‘Z YA g&l»\ /L/&&,&J’?b’“ €
| F[gt b )4..//;’51/4 M/’\)’{/ Céﬂ/o
t ét;v,a/.z/a/(/h ; A /L M/M( Pt 6 ’dJ‘L

ol g,’f/'{ld\

Die Notiz Wittgensteins vom 29.9.1914 (Werkausgabe Bd. 1, 94-95)
Transkription des Textes: Im Satz wird eine Welt probeweise zusammengestellt.
(Wie wenn im Pariser Gerichtssaal ein Automobilungliick mit Puppen etc.
demonstriert dargestellt wird.)

Daraus muf sich (wenn ich nicht blind wdre) sofort das Wesen der Wahrheit
ergeben.

Denken wir an Hiroglyphische Schriften bei denen jedes Wort seine Bedeutung
darstellt! Denken wir daran daf$ auch wirkliche Bilder von Sachverhalten stim-
men und nichtstimmen kénnen.

«(Skizze) »: Wenn in diesem Bild der Rechte Mann den Menschen A vorstellt und
bezeichnet der linke den Menschen B so kénnte etwa das Ganze aussagen « A
ficht mit Bx». Der

rum kann nicht tber sich selbst hinausgehen.’> Wohl
aber kann man Bilder dazu verwenden, um etwas zu
sagen; namlich dann, wenn man bestimmte Konventi-
onen Uber die Bedeutung ihrer Bestandteile einfiihrt.
Sétze sind ja solche Bilder, und man konnte auch an-
dere Bilder so verwenden. Wittgenstein selbst erwahnt
das Gesellschaftsspiel der «lebenden Bilder» (4.0311),
die «zwei Jlnglinge, ihre zwei Pferde und ihre Lilien»
(4.014) aus dem Mérchen, und er behauptet sogar, dass
Sétze «auch im gewdhnliches Sinn» des Wortes Bilder
sind (4.011) — und er scheint anzunehmen, dass alle Bil-
der umgekehrt auch Satze sind, d.h. als Sétze verwen-

12 Bereits Russell unterschied die Kenntnis.durch unmittelbare Be-
kanntschaft (acquaintance) von derjenigen durch vermittelte
Beschreibung (description). Mit allem, was wir durch Beschreibung
kennen, muss fiir ihn grundsdtzlich auch eine Kenntnis durch Be-
kanntschaft méglich sein. Er wollte alles Sagen auf Zeigen reduzieren
und konnte daher mit Wittgensteins Rede von einem Artunterschied
zwischen beidem nichts anfangen. (In diesem Unverstandnis ist ihm
der Mainstream der analytischen Philosophie bis heute gefolgt.)




36

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, aoiit 2015

det werden konnten, denn «jedes Bild ist auch ein lo-
gisches» (2.182). Damit aber beschrankt er umgekehrt
den Begriff des Bildes auf Gebilde, die eine artikulierte
logische Struktur aufweisen: Jede Zusammenstellung
diskreter Elemente ist fiir ihn ein Bild und als solches
verwendbar; aber auch nur solche Arten von Zusam-
menstellungen. Das aber gilt nicht fiir alle Bilder im ge-
wohnlichen Sinn von «Bild ».3

Philosophie aber will traditionellerweise zweierlei: Sie
will absolute Sicherheit und Gewissheit, wie sie nur im
Zeigen des anschaulich Prasenten moglich ist, und zu-
gleich will sie Neues und Gehaltvolles mitteilen, also et-
was sagen. Beides ist nicht zugleich mdglich, und doch
wird es in der Philosophie immer wieder zusammen-
geworfen und vermengt. Dieser strukturell unmagliche
Wunsch verweist aber darauf, dass Philosophie tat-
sachlich etwas Ungewohnliches macht: Sie will etwas
ausdriicken und sagen, was uns immer schon in der
Sprache vorliegt. Sie hat es mit etwas zu tun, was uns
immer schon bekannt ist, was wir aber trotzdem nicht,
oder nur sehr schwer verstehen.

Um es pragnant auszudriicken: Philosophie hat vor al-
lem die Aufgabe, etwas {iber den Unterschied von Sa-
gen und Zeigen auszudriicken™ — und dazu muss sie
diese beiden Elemente, die eng zusammengehdren, zu-
erst begrifflich trennen, um dann die verschiedenen Ar-
ten ihres Zusammengehdrens zu erlautern. Diese Auf-
gabe schliesslich kann man am besten |6sen, wenn man
sich genligend Zeit nimmt, um Uber die Unterschiede
und die Zusammenhange zwischen Typen von Sitzen
wie f(a), g(a), f(b), g(b), f(a,b), f(b,a), f(a) und ~f(a), usw.
nachzudenken.

13 In diesem Sinne wird man Wittgensteins Bildbegriff auch wieder eng
nennen miissen. Er umfasst sozusagen nur den digital, namlich prazi-
se artikulierbar fassbaren Anteil an Bildern.

14 In einem Brief an Russell nennt Wittgenstein daher die Unterschei-
dung von Sagen und Zeigen das Wichtigste in der ganzen Philosophie
und damit auch in seiner eigenen Logisch-Philosophischen Abhand-
lung: «Ich befiirchte, Du hast meine Hauptsache nicht richtig verstan-
den, zu der das ganze Zeug mit den logischen Sitzen nur eine Ergdn-
zung ist. Die Hauptsache ist das Verstandnis dessen, was durch Sitze
(durch die Sprache) ausgedriickt, also gesagt, werden kann (und, was
dasselbe ist: was gedacht werden kann) — und das, was nicht durch
Satze ausgedriickt, sondern nur gezeigt werden kann: das ist, glau-
be ich, das Grundproblem der Philosophie.» [,Now I'm afraid you
haven't really got hold of my main contention, to which the whole
business of logical propositions is only a corollary. The main point is
the theory of what can be expressed (gesagt) by propositions - i.e.
by language - (and, which comes to the same, what can be thought)
and what can not be expressed by propositions, but only shown
(gezeigt); which, | believe, is the cardinal problem of philosophy.”] (19.
August 1919)

Dieser Unterschied gilt in der Forschungsliteratur mit
als das Schwerste und Dunkelste in Wittgensteins frii-
her Philosophie - fiir Wittgenstein selbst war es eine
natiirliche und offensichtliche Doppeltheit von fast al-
lem — und etwas, was er versuchte, in drei Worten aus-
zudriicken.’

6. Ausblick

Spater hat Wittgenstein vieles von dem verworfen,
was er zuvor entwickelt hatte — dazu gehort nach ver-
breiteter Meinung auch die «Bildtheorie der Sprache».
Das ist irrefithrend, da es sich hier gar nicht um eine
Theorie im eigentlichen Sinn dieses Wortes handelt,
sondern darum, den Unterschied zwischen Sagen und
Zeigen konsequent zu beachten. Diesen Unterschied
hat Wittgenstein keineswegs verworfen, aber er kam zu
der Auffassung, dass wir mit der Sprache sehr viel mehr
Verschiedenes machen, als nur « Modelle der Wirklich-
keit» zu entwerfen. Dies flihrte ihn zur Beschreibung
vielfaltiger «Sprachspiele», in denen er von den Satzen
und Bildern nicht mehr voraussetzt, dass sie in jeder
Hinsicht vollstandig artikuliert sind: In vielen Fallen
konnen wir nicht mehr tun als die wichtigsten Ziige der
Regeln hervorheben. Es kommt dann alles nicht mehr
ganz so logisch und exakt heraus: Die Bemiihung um
die «Logik der Sprache» muss allerdings nicht aufgege-
ben, sondern um solche, pragmatischen und situations-
bezogenen Aspekte erweitert werden.'é =

15 Die Schwierigkeiten der meisten Exegeten hangen damit zusammen,
dass man die Philosophie als stringenten Argumentationszusammen-
hang versteht; und dann wirkt der Verweis auf das, was «sich zeigt»
als dsthetisch verbramte Faulheit. So lautet schon die Kritik Carnaps,
der in Logische Syntax der Sprache (1934) Wittgensteins Ansatz in
eine «richtige Theorie» umformen wollte. Auch die neueren Diskus-
sionen iiber die Abhandlung im Rahmen der sog. «resoluten» Lesart,
die von C. Diamond und J. Conant entwickelt wurde, gehen von der
Unterscheidung Sagen/ Zeigen aus, und davon, dass Wittgenstein am
Ende dazu kommt, zu sagen: «Meine Sdtze erldutern dadurch, dass
sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er
durch sie — auf ihnen - tber sie hinausgestiegen ist.» (6.54) Anstatt
das im Prinzip einfache Wechselverhiltnis von Sagen und Zeigen im
einzelnen zu erldutern, wollen Diamond und Conant nachweisen,
dass das ganze Buch auf raffinierte Weise zuerst eine lllusion von
Sinn, und die lllusion einer Theorie der Sprache erzeugen will: Die
Botschaft des Buches sei es,am Ende diesen scheinbaren Sinn und
diese scheinbare Theorie als lllusion zu erkennen. Ein Sammelband
dazu: The New Wittgenstein, hg. v. A. Crary und R. Read, London,
Routledge, 2000.

16 Eine knappe Einfiihrung in Wittgensteins Weg und Werk bietet:

J. Schulte, Wittgenstein, Stuttgart, Reclam. Uber die Abhandlung ist
besonders zu empfehlen: H.O. Mounce, Wittgenstein's Tractatus, Ox-
ford, Blackwell, 1980. Den hier skizzierten Ansatz habe ich in Aufsét-
zen eingehender erldutert, von denen einige auf meiner Homepage
verfligbar sind. Die Vorgehensweise des spaten Wittgenstein habe ich
in meinem Buch Ludwig Wittgensteins «Philosophische Untersuchun-
gen» (WBG Darmstadt 2007) erldutert.



	Wittgenstein über Sätze und Bilder : Sagen und Zeigen

