
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 41 (2015)

Heft: 3

Artikel: Wittgenstein über Sätze und Bilder : Sagen und Zeigen

Autor: Kienzler, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894018

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894018
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Wittgenstein über Sätze und Bilder: Sagen und Zeigen

Wolfgang Kienzier*

1. Wittgenstein und die einheitliche Wurzel allen

Ausdrucks
Üblicherweise unterscheidet man den Bereich der

Sprache im engeren Sinn, das Gebiet der Wörter und

Sätze, einerseits vom Bereich des Mathematischen, wo
wir nicht mit Wörtern, sondern mit nichtsprachlichen
Symbolen, Formeln und Zeichen arbeiten. Die meisten
Menschen sind entweder «sprachlich» oder
«mathematisch» begabt und wählen für ihre Ausbildung den

ihnen mehr liegenden Zweig. Ausserdem grenzt man
beides noch einmal vom Bereich der Bilder ab, der
primär weder mit Wörtern noch mit Formeln zu tun hat

- und man versteht das Reich der Töne als einen weiteren,

ganz eigenen Bereich.

Ludwig Wittgenstein war nicht nur ein aussergewöhnli-
cher Mensch mit einer besonderen Begabung und
Sensibilität sowohl für den sprachlichen Ausdruck als auch

für die Formeln der Logik - sondern auch jemand, der

einmal gestand, dass ihm die Musik vielleicht das

wichtigste Medium des Ausdrucks überhaupt war. Wittgenstein

war aber auch davon überzeugt, dass wir es in der

Musik, in der Wortsprache und auch beim Umgang mit
symbolischen Ausdrucksweisen der Logik - d.h. eigentlich

immer mit Bildern zu tun haben. Für ihn war die

Bildhaftigkeit wesentlich für alle menschlichen

Ausdrucksmöglichkeiten überhaupt.

Die Gründe für diese Einsicht liegen jedoch nicht an der

Oberfläche, sondern erschliessen sich erst durch ein

genaueres Verständnis der «Logik der Sprache», und
damit der «Logik allen Ausdrucks». Dabei handelt es sich

um etwas derart Einfaches, Grundlegendes, dass dafür
das berühmte Motto seines Buches, der Logisch-Philosophischen

Abhandlung (des «Tractatus») besonders gilt:
«...und alles, was man weiß, nicht bloß rauschen und
brausen gehört hat, lässt sich in drei Worten sagen».

2. Der Grundgedanke der Bildtheorie und die

Logisch-Philosophische Abhandlung
Der Anfang war ganz einfach. Eine Notiz Wittgensteins
vom 29.9.1914 lautet: «Im Satz wird eine Welt probeweise

zusammengestellt. (Wie wenn im Pariser Gerichtssaal

ein Automobilunglück mit Puppen etc. dargestellt
wird.)» Gewöhnliche Sätze sind also Modelle, d.h. in

den Sätzen stellen wir die Wörter ähnlich zur Beschreibung

eines Sachverhalts zusammen wie wir Puppen
zusammenstellen können, um die Situation eines Unfalls

nachzubilden. Das leuchtet ein, aber warum ist das so

wichtig? Wichtig ist es deswegen, weil wir daran erkennen

können, dass es nicht ausreicht zu sagen, ein Satz

drücke einen «Gedanken» (oder einen «Sachverhalt»)

aus - denn dadurch haben wir die Möglichkeit des

Vergleichs von Satz und Wirklichkeit noch nicht erklärt,
noch nicht verständlich gemacht. Es war immer rätselhaft

geblieben, wie man Gedanken mit der Wirklichkeit

vergleichen kann - da beide doch von gänzlich
verschiedener Art sind. Diese Korrespondenz war immer

nur behauptet, aber nie erklärt worden: Wo sollten sich

denn Gedanke und Wirklichkeit treffen - im Reich der

Gedanken oder im Reich der Wirklichkeit? Wenn Sätze

aber Modelle sind, dann entspricht ihnen nicht nur
etwas in der Wirklichkeit, sondern dann haben sie etwas
mit der Wirklichkeit gemeinsam, nämlich ihre Struktur.

Wir sehen die gemeinsame bildhafte Struktur des Satzes

und der Wirklichkeit.1

Wittgenstein nimmt diesen Vergleich von Satz und Bild

ganz ernst; und dies erschliesst ihm einen Grundzug
allen Ausdrucks und allen Verstehens - und zugleich werden

auch deren Grenzen klar: Die Grenze des Bildhaften
ist nämlich zugleich die Grenze des Ausdrückbaren und
damit des Sagbaren. Sein Buch soll daher «dem
Ausdruck der Gedanken eine Grenze ziehen», so das

Vorwort. Die Abhandlung selbst beginnt dann: «Die Welt
ist alles, was der Fall ist.»2 (I)3 Es geht aber nicht
einfach um die Welt, sondern um uns, und darum, was wir
tun, um die Welt darzustellen (2.1): «Wir machen uns
Bilder der Tatsachen.» Deshalb gilt (4.01): «Der Satz ist

1 Korrespondenz braucht immer zwei Elemente, die zur Übereinstimmung

gebracht werden müssen; Wittgensteins Idee ist, dass es hier

nur ein Element, nämlich die eine gemeinsame Struktur gibt.

2 Ein Unfall ist logisch gesehen natürlich ebenfalls etwas, was der Fall

sein kann.
3 Die in Klammern angegebenen Bezifferungen verweisen auf die Stellen

in der Abhandlung.

* FSU Jena, Institut für Philosophie, 07737 Jena, Deutschland.

E-mail: woljgang.kienzler@uni-jena.de
http://www.ifp.uni-jena.de/Webseiten+der+Mitarbeiter/Kienzler_
+Wolfgang_+PD+Dr_.html

Wolfgang Kienzier, Dr. phil., geb. 1959. Studium der
Philosophie und Geschichte, Promotion 1995 in Konstanz,
Habilitation 2004 in Jena, lehrt seit 1995 in Jena Philosophie.
Publikationen: Wittgensteins Wende zu seiner Spätphilosophie

1930-1932 (1997), Ludwig Wittgensteins «Philosophische

Untersuchungen» (2007), Begriff und Gegenstand.
Eine historische und systematische Studie zur Entwicklung von Gottlob
Freges Denken (2009). Arbeitet gegenwärtig an einem Kommentar zu

Wittgensteins LPA; Studien zum sich wandelnden Verständnis der Logik
einschliesslich deren Auswirkungen auf die Gestaltung der theoretischen
Philosophie; Studien zu Darstellungsformen der Philosophie.



32

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

ein Modell der Wirklichkeit, so wie wir sie uns
denken.» Als Systematiker können wir uns klarmachen,
dass die möglichen Arten, wie man Modelle machen

kann, nicht beliebig sind, d.h. wir können über die

innere Systematik dieser Möglichkeiten die Form allen

sinnvollen Ausdrucks, «die allgemeine Form des

Satzes» (6) gewinnen.

Wir können im Übrigen im Denken genau so weit
kommen, wie unsere Bilder, unsere Satzmodelle der
Welt reichen (5.6): «Die Grenzen meiner Sprache
bedeuten die Grenzen meiner Welt.» Da wir es ja selbst

sind, die die Bilder machen, können wir andererseits

nicht mit auf den Bildern erscheinen. Als Subjekt der

Sprache sind wir nicht Teil der Welt, sowenig wie das

sehende Auge Teil des Gesichtsfeldes ist (5.632): «Das

Subjekt gehört nicht zur Welt, es ist die Grenze der

Welt.» Unsere Modelle können nun immer nur mögliche

Tatsachen, aber keine Werte, Ethisches, Ästhetisches,

eben Höheres ausdrücken (6.42): «Darum kann

es auch keine Sätze der Ethik geben.» Und gerade
hier, wo wir eigentlich am meisten sprechen möchten,
können wir es nicht - also dürfen wir es auch nicht
(7): «Wovon man nicht sprechen kann, darüber muss

man schweigen.»

3. Es ist nicht alles nur Bild - Sagen und Zeigen
Um etwas genauer zu erklären, was für Wittgenstein
ein Bild ist, muss man klären, was wir mit Bildern
machen. Wir können nämlich mit Bildern zwei ganz
verschiedene Dinge machen, sie einfach vorzeigen, also

mit ihnen etwas zeigen, oder wir können sie benutzen

um etwas mit ihnen zu behaupten, etwas zu sagen. Die

Grundidee ist dabei: Alle Bilder zeigen etwas (nämlich
sich selbst, die eigene Struktur), aber nur diejenigen
Bilder, die auch Sätze sind, sagen etwas (nämlich, dass

es sich «so und so verhält»).

Das ist ein wesentlicher Unterschied, der in ähnlicher
Form schon bei Kant vorkommt. Kant unterscheidet
nämlich die Anschauung, die sich bildhaft unmittelbar
auf einen Gegenstand bezieht und ihn darstellt oder

«gibt», vom Denken, das sich nur mittelbar, nämlich

mit Hilfe von Begriffen, durch ein Urteil auf einen

Gegenstand beziehen kann. Kant betont, dass Anschauung

und Denken notwendig zusammengehören,

wenn unser Versuch etwas auszudrücken, nicht leer

oder blind bleiben soll.4 Wittgenstein erklärt diesen

Unterschied und auch dieses Zusammengehören auf
seine eigene Weise.

3.1. Zeigen ist direkt, Sagen indirekt (aber Sagen ist

nicht « indirektes Zeigen »)
Wenn man etwas zeigt, muss das Gezeigte auch sichtbar

und erkennbar sein - sonst ist es kein Zeigen. Für

das Sagen gilt das gerade nicht: das, was man sagt,
kann etwas betreffen, was wir zufällig auch sehen

(und zeigen) können, aber wenn wir etwas einfach nur
sagen, also durch einen Satz behaupten, dann können

wir durch den Satz allein nicht wissen, ob das Gesagte

wahr ist.5 Wir müssen den Satz erst noch mit der
Wirklichkeit vergleichen (4.05). Dies ergibt dann die

Verifikation, oder aber die Falsifikation. Diese erfolgt
also immer durch ein Zeigen, kein Sagen kann dieses

Zeigen ersetzen.

3.2. Sagen und Zeigen sind die zwei Elemente jedes
sinnvollen Satzes

Wittgenstein will vor allem erklären, was ein Satz ist,

also wie ein sinnvoller Satz funktioniert. Um dies klar

zu bekommen, trennt er zunächst einmal die beiden

Elemente des (direkten) Zeigens und des (indirekten)
Sagens. Wir können nämlich neue Sätze, die wir noch

nie gehört haben, verstehen - genau dann nämlich,

wenn sie aus Wörtern gebildet sind, die wir schon

kennen (4.03). Dieses unmittelbare Verstehen von

neuen Sätzen ist aber nur deswegen möglich, weil
Sätze auch etwas (direkt) zeigen. Nun zeigen Sätze

zwar nicht ihre eigene Wahrheit, aber sehr wohl ihren
Sinn: Am Modell sehen wir ja sofort, wie die zugehörige

Wirklichkeit aussehen muss: nämlich genauso. Nur
können wir am Modell nicht sehen, ob die Wirklichkeit

tatsächlich so aussieht.

Ein Satz zeigt also seinen Sinn (4.022), und zwar gerade
auch dann, wenn wir noch nicht wissen, ob er wahr ist.

Deshalb müssen wir Sinn und Wahrheit von Sätzen

sorgfältig trennen. Jeder sinnvolle Satz sagt also etwas,

er behauptet nämlich, dass etwas der Fall ist, aber um
das zu tun, muss er auch etwas zeigen, nämlich seinen

Sinn, den er mit Hilfe seiner logischen Struktur wie ein

logisches Bild darstellt: Er ist «ein Bild der Wirklichkeit»

(4.01).

3.3. Sätze sind auch Bilder: die Bildtheorie des Satzes

Wie aber kann ein Satz seinen Sinn zeigen? Nach

Wittgenstein geht das nur deswegen, weil Sätze eine
bildhafte Natur haben. Ein Satz ist nämlich nicht einfach

eine Liste oder ein «Wörtergemisch», sondern ein Satz

muss artikuliert sein, das heisst er muss eine Struktur
haben. Ähnlich ist auch «das musikalische Thema
kein Gemisch von Tönen» (3.141). Die besondere Bild-

haftigkeit der Musik äussert sich nun darin, dass etwa
eine Partitur ein Modell der zu spielenden Musik ist.

4 «Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind

blind.» (Kritik der reinen Vernunft B 75) Ein Sagen ohne Zeigen ist also

leer, ein Zeigen ohne Sagen ist blind..

5 Wir können nichts zeigen, was nicht gegenwärtig ist, aber wir können

über das etwas sagen, was nicht da ist.



33

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Hier ist der Bildcharakter sogar mehrschichtig (4.014):

«Die Grammophonplatte, der musikalische Gedanke,

die Notenschrift, die Schallwellen, stehen alle in jener
abbildenden internen Beziehung zu einander, die
zwischen Sprache und Welt besteht.»6

Diese Struktur, die der Satz und die Wirklichkeit
gemeinsam haben müssen, können wir am Satz erkennen,

und nur dann verstehen wir ihn. Wittgenstein nennt
sie auch ein «logisches Bild» - jeder Satz ist für ihn ein

solches logisches Bild (2.18-2.19). Wenn wir Sätze mit
Hilfe einer guten logischen Notation aufschreiben,
erkennen wir diese bildhafte Struktur leichter. Deshalb ist

auch der mathematische und logische Symbolismus der

gewöhnlichen Sprache nicht entgegengesetzt, sondern

ganz im Gegenteil ein solcher Teil der Sprache, der die

inneren Strukturen besonders deutlich artikuliert (ähnlich

wie die Notenschrift in der Musik).

Die beiden Sätze «Sokrates ist weise» und «Piaton ist

weise» haben nämlich dieselbe Struktur, die durch die

symbolische Schreibweise W(s) und W(p) hervorgehoben

wird, während der Satz «Sokrates ist älter als

Piaton» eine andere Struktur hat: Ä(s, p)J Wir sehen auch

am Satz selbst, an der Verschiedenheit der verwendeten
kleinen Buchstaben, dass in den beiden ersten Sätzen

von zwei verschiedenen Personen (p und s) die Rede ist,

und wir sehen an der Gleichheit des grossen Buchstabens

W, dass von beiden Personen dieselbe Eigenschaft

ausgesagt wird. Ein sinnvoller Satz zeigt also seinen Sinn,

nämlich den Sachverhalt, den der Satz beschreibt. Ob

aber nun der Satz Ä(s, p) oder der Satz Ä(p, s) wahr ist,

das können wir dem Satz allein nicht entnehmen. Dazu

müssen wir ihn mit der Wirklichkeit vergleichen um
festzustellen, wer der ältere ist.

3.4. Sätze, die ihre Wahrheit selbst zeigen:

Bilder von Nichts
Es gibt aber nun besondere Grenzfälle, in denen wir aus

dem Satz selbst doch erkennen können, ob er wahr ist

(4.46). Das sind die Fälle, in denen sich der Gehalt der

Sätze herauskürzt, so dass nur noch die bildhafte Struktur

übrig bleibt. Das sind dann sozusagen «reine Bilder»

- die nur noch zeigen, aber nichts mehr sagen. Wenn

wir etwa sagen: «Sokrates ist weise oder Sokrates ist

nicht weise» - dann können wir dies so notieren: «W(s)

6 Dies ist für Wittgenstein kein zufällig herangezogenes Beispiel. Man

könnte sogar sagen, dass seine Bildtheorie nach dem Modell einer

«Partiturtheorie der Sprache» gebildet ist. Das Besondere am

«musikalischen Gedanken», den Wittgenstein hier anspricht, dürfte im

Übrigen sein, dass es bei ihm nicht auf seine Wahr- oder Falschheit,

sondern ganz auf seine artikulierte Struktur ankommt.
1 Als Belege für den bildhaften Charakter des Satzes und der Schrift

allgemein nennt Wittgenstein die Notenschrift (4.011), die
Hieroglyphenschrift (4.016) und die Möglichkeit, den Satz «a steht in der Relation

R zu b» so zu notieren: aRb (3.1432). Er betont: «Offenbar ist, dass

wir einen Satz von der Form <aRb> als Bild empfinden.» (4.012)

oder nicht W(s)». Diesen Satz können wir aber auch so

hinschreiben, dass wir für W(s) einfach p schreiben und

dann bekommen wir: p oder nicht p. Dies aber ist eine

Tautologie8, die ganz unabhängig davon, was wir für p
einsetzen, wahr ist. Wir hätten genauso gut auch Ä(s, p)

und nicht Ä (s, p) verwenden können. In diesen Fällen

kürzt sich der sinnvolle Satz, und mit ihm der modellartige

Bezug auf die Wirklichkeit, heraus und wir behalten

ein logisches Gebilde zurück, an dem wir sofort sehen

können, ob es wahr ist oder nicht. Allerdings bedeutet

jetzt die Rede von «Wahrheit» auch etwas ganz
anderes: Wahrheit ist jetzt nicht mehr «Gemeinsamkeit

der logischen Struktur des Modells mit derjenigen der

Wirklichkeit», denn es gibt ja keinen solchen
Modellcharakter mehr; sondern die logische Wahrheit bedeutet

nur: ganz egal, was wir für p einsetzen, der Gesamtsatz

bleibt immer wahr, er kann nie falsch werden.

Logische wahre Sätze sind also nach Wittgenstein Bilder

einer anderen, besonderen Art; sie zeigen, dass sie selbst

wahr sind - aber sie sind nicht Bilder von etwas, sie

zeigen nur auf sich selbst, auf ihre eigene Struktur, aber

sie haben keine Verbindung zur Wirklichkeit, weil ihre

Struktur schon zeigt, dass alle Einsetzungen sie «wahr»
machen (4.461). Ausser den logisch wahren Tautologien

gibt es auch logisch falsche Sätze, die Kontradiktionen
wie etwa: p und nicht p. Diese können durch keine

Einsetzung von p wahr werden («Es regnet und es regnet
nicht» drückt eine Unmöglichkeit aus). Solche logisch

wahren oder falschen Sätze müssen im Übrigen immer

logisch komplex sein und aus mehreren Teilsätzen

zusammengesetzt sein, die einander dann gegenseitig
herauskürzen. Ein einfacher Satz p kann keine Tautologie
sein.

Tautologien haben auch keinen Sinn, denn «Sinn

haben» bedeutet ja, eine mögliche Sachlage in der

Wirklichkeit darstellen. Wittgenstein nennt sie

deswegen auch manchmal «sinnlos» - und zwar gilt das

sowohl für Tautologien als auch für Kontradiktionen.
Man könnte die Sätze der Logik entweder «gar keine

Bilder» nennen, da sie die eigentliche Aufgabe eines

Bildes, nämlich Bild von etwas zu sein, verloren haben;

aber man könnte sie auch «absolute Bilder» nennen,
nämlich Bilder, die sozusagen nur aus ihrer eigenen

Struktur bestehen.

3.5. Philosophische Sätze zeigen auch etwas
Für Wittgenstein ist es nun eine Hauptaufgabe der

Philosophie, diese verschiedenen Arten von Sätzen ausei-

8 Wittgenstein verwendet diesen Ausdruck in einem neuen Sinn: In

einer Tautologie im üblichen Sinn wird zweimal dasselbe gesagt (wie:

p und p) - in Wittgensteins Tautologien (und Kontradiktionen) wird

dagegen etwas und seine Verneinung, sein Gegenteil gesagt; und dann

wird beides durch «oder» bzw. durch «und» verbunden. (Der Satz «p
und p» ist logisch dagegen einfach gleichbedeutend mit «p».)



34

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

nanderzuhalten und ihre Unterschiede zu erklären. Das

meint er, wenn er davon spricht, dass die «Logik der

Sprache» geklärt werden muss. Die Philosophie muss

so etwa klarstellen, dass alle sinnvollen Sätze mit der

Wirklichkeit auf ihre Wahrheit oder Falschheit verglichen

werden müssen - am Satz selbst können wir nur
den Sinn, aber eben nicht seine Wahrheit erkennen.

Sinnvolle Sätze können deshalb nicht notwendigerweise
wahr sein, da ihre Falschheit ja ebenfalls sinnvoll ist - ja,

derselbe Satz und seine Verneinung (« Piaton ist weise»

und « Piaton ist nicht weise») haben ja eigentlich
denselben Sinn, nur wird dieser Sinn einmal behauptet und

einmal bestritten: p und nicht-p enthalten ja dasselbe

p und somit denselben Sinn von p.9 Man könnte auch

sagen, dass sie spiegelbildlichen Sinn haben: dasselbe

Bild wird sozusagen einmal rechts- und einmal linksherum

gezeigt. Logisch wahre oder falsche Sätze dagegen

haben gar keinen Sinn, der Sinn ihrer Bestandteile kürzt
sich heraus. Ihre Wahr- oder Falschheit zeigt sich am
Satz selbst, in ihrer tautologischen oder eben

kontradiktorischen Struktur.

Von welcher Art sind nun Wittgensteins eigene Sätze,

die seine philosophischen Überlegungen über die « Logik

der Sprache» ausdrücken? Man kann nun zwar an

ihnen selbst nicht erkennen, ob sie wahr oder falsch

sind, aber sie beziehen sich auf etwas, was uns allen

jederzeit offen vor Augen liegt, nämlich auf unsere Sprache

und die Sätze, die wir täglich verwenden. In diesem

Sinne muss die Philosophie gar nichts Besonderes

behaupten, nichts Neues sagen, was wir erst noch anhand

der Wirklichkeit überprüfen müssen. Wir können und

sollen uns die Richtigkeit dessen, was Wittgenstein
ausführt, anhand der Sprache, die wir immer schon

verwenden, klarmachen.10

Die Philosophie besteht also nach Wittgenstein gar
nicht aus sinnvollen Sätzen. Sie besteht aber auch

nicht aus logisch wahren oder falschen Sätzen, denn

wenn wir daraufhinweisen, und sagen (T): «In einer

Tautologie kürzt sich der inhaltliche Teil der Teilsätze

heraus», dann ist dieser Satz (T), mit dem wir
einen solchen Hinweis geben, selbst ja keine Tautologie.

Wittgenstein nennt seine philosophischen Sätze

«Erläuterungen», die uns auf bestimmte Züge der

Sprache und wichtige Unterschiede der Sätze

untereinander hinweisen sollen (4.112). Wir sehen nicht
an den philosophischen Sätzen selbst, dass sie gute
Erläuterungen sind - sondern daran, dass uns über

9 Logisch so wichtige Wörter wie «nicht» («und», «oder», usw.) tragen
also zum Bildhaften nichts bei, sie stehen nicht für etwas und haben

in dieser Hinsicht wederSinn noch Bedeutung. Ihre Aufgabe ähnelt

derjenigen von Klammern und Interpunktionszeichen.
10 Insofern jedes Nachdenken die Beherrschung der Sprache voraussetzt,

liegt darin ein Apriori, das zudem nicht analytisch auf den Satz

vom Widerspruch zurückgeführt werden kann, und welches daher in

einem gewissen, wenn auch nicht Kantischen Sinn «synthetisch» ist.

sie etwas klarer wird. Sie sind also weder Modelle von
Sachverhalten, noch Sätze der Logik. Philosophie und

Logik sind keineswegs dasselbe, trotz unserer Rede

von der «logischen Analyse der Sprache». Wenn uns
seine Erläuterungen überzeugen, dann deshalb, weil

wir merken, dass wir in unserer Sprache tatsächlich
solche Unterschiede machen und dass es beispielsweise

genau richtig ist, mit Wittgenstein zwischen Sagen

und Zeigen und zwischen sinnvollen und sinnlosen

Sätzen zu unterscheiden. «Was gezeigt werden kann,
kann nicht gesagt werden.» (4.1212) - das ist einfach

deshalb richtig, weil etwas entweder unmittelbar oder
aber mittelbar sein kann, aber nicht beides zugleich
oder etwas « dazwischen ».

Diese Erläuterungen zeigen uns also etwas an unserer

Sprache, sie sollen unsere eigene Sprache beleuchten,

damit wir sie besser überblicken und verstehen
lernen.11

Wenn wir diese Unterschiede, auf die die Erläuterungssätze

hinweisen, die sie also aufzeigen, einmal gesehen

und verstanden haben, dann brauchen wir diese Sätze

nicht mehr, weil wir gelernt haben uns auszukennen

und nun die Sprache, und damit die Welt «richtig
sehen ». In diesem Sinne werden die philosophischen Sätze,

die uns auf etwas aufmerksam machen und etwas
darüber zeigen, wie wir immer schon die ganz gewöhnliche

Sprache (aber auch Musik und Logik) verwenden,
dann überflüssig. Wittgenstein vergleicht sie mit einer

Leiter, die eine wichtige Funktion, aber keinen « Inhalt»
hat, und die wir deshalb nach Gebrauch wegwerfen
können. Er nennt sie deswegen, in Abgrenzung zu den

sinnvollen und den sinnlosen Sätzen, manchmal

«unsinnig» (6.54).

4. Wesentliches und Unwesentliches in der

Philosophie und in der Sprache
Nach Wittgenstein sind also gewöhnliche sinnvolle

Sätze logische Bilder, die wir verwenden um etwas

zu sagen. Logische Sätze sind bildhafte Strukturen, die

von sich selbst zeigen, dass sie wahr oder falsch sind;

und philosophische Sätze sind Erläuterungen, so

etwas wie Lichter, die die Strukturen der Sprache beleuchten

sollen.

Was ist aber nun mit dem, was Philosophen doch
normalerweise wollen, nämlich wesentliche, tiefe
Erkenntnisse zu gewinnen? Unter Philosophie versteht

man üblicherweise die Erkenntnis der notwendigen
oder wesentlichen Strukturen oder Wahrheiten.

11 Später hat Wittgenstein dies einmal, in Anspielung auf Piatons Anam-

nesislehre, so formuliert, dass die Philosophie ganz in «Erinnerungen

an den Sprachgebrauch bestehe». Sie ist dann «ein Zusammentragen

von Erinnerungen zu einem bestimmten Zweck» (Philosophische

Untersuchungen § 128).



35

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Keine der drei Typen von Sätzen bei Wittgenstein
erfüllt diesen Anspruch. Seine Analyse der
traditionellen Ansprüche der Philosophie lautet nun: Die

meisten Philosophen wollen etwas sagen, was sich

nur zeigen lässt - sie verwechseln nämlich Sagen mit
Zeigen, und daher kann man an ihren Sätzen «nur
die Unsinnigkeit feststellen» (4.003). Das, was man
für wesentlich hält (und was ja auch wesentlich ist),

sind keine metaphysischen Wahrheiten, es ist nur
die Struktur der Sprache bzw. sind es die

Strukturübereinstimmungen in der Sprache. Wir verwenden

zum Beispiel eine Sprache, in der wir Substanzen, also

Dinge (und Personen, die logisch als Dinge aufgefasst

werden) von Attributen, also Eigenschaften,
unterscheiden und drücken dies in Sätzen der Form W(s)

oder allgemeiner/(x) aus - dabei sind die Ausdrücke
der Form/O gegenüber solchen der Form x wesentlich

verschieden, weil sie ganz verschieden gebraucht
werden, d.h. eine unterschiedliche Funktion haben.

Das bedeutet aber nur, dass wir diese sprachliche
Form in unserem Sprechen über die Wirklichkeit
verwenden, und nicht, dass wir etwas Wesentliches

über die Wirklichkeit «an sich» erkannt haben. Dieser

Unterschied ist nur für unsere Sprache wesentlich,

weil wir eben genau diese Substanz-Attributbzw.

Subjekt-Prädikat-Form verwenden. Deshalb

kommt dieser Unterschied in allen unseren Sätzen

vor; er ist die Art und Weise, wie wir die Wirklichkeit
darstellen. Das bedeutet aber keineswegs, dass darin

eine tiefe Einsicht in das Wesen der Wirklichkeit
enthalten ist. Der Anspruch, eine solche Erkenntnis

zu besitzen, verwechselt nämlich unsere eigene
Darstellungsweise, also eine Form, mit der Einsicht in

etwas, was wir darstellen, behaupten oder aussagen,
also einem Inhalt. Eine Form muss man zeigen, einen

Inhalt dagegen teilt man mit. Der wahre Gegenstand
der Philosophie ist nämlich nicht die Welt, auch

nicht das Bewusstsein, sondern die Struktur unserer
Sprache. Und hier geht es nicht darum, die Wahrheit

zu erkennen, sondern den Sinn von Sätzen, vor
allem aber darum, die unterschiedliche Art und Weise

zu verstehen, wie Sätze Sinn, oder eben keinen Sinn,

haben. Diese Einsicht bedeutet einen wesentlichen

Umschwung in der Art die Philosophie anzusehen,
sie markiert die Wende zur Sprache, den (später so

genannten) linguistic turn. All dies folgt direkt oder
indirekt aus dem richtigen Verständnis des
Unterschieds von Sagen und Zeigen.

5. Fazit: Bilder und Sätze, Anschauung
und Denken

Nach Wittgenstein hat aller sprachliche Ausdruck

einen bildlichen Anteil, denn etwas muss immer unmittelbar

und direkt erkennbar sein. Alles Sagen aber ist

eine indirekte Form, und bleibt daher aufzeigende
Elemente angewiesen. Das Zeigen im engeren Sinn wiede-

z?

' ~iyx~

-e-A-

< ik-t-x-tAP *d- - .LV

Pufi) X x.e.y'

"V?">
\ -WU- •

yL,.~C,Ù'\ *>TK. ; i'-j -V

AVljU iÊA
A -Mh pApitt-tsA- £/Ä.r~1L

Die Notiz Wittgensteins vom 29.9.1914 (Werkausgabe Bd. 1, 94-95)
Transkription des Textes: Im Satz wird eine Welt probeweise zusammengestellt.
(Wie wenn im Pariser Gerichtssaal ein Automobilunglück mit Puppen etc.

demonstriert dargestellt wird.)
Daraus muß sich (wenn ich nicht blind wäre) sofort das Wesen der Wahrheit
ergeben.

Denken wir an Hiroglyphische Schriften bei denen jedes Wort seine Bedeutung
darstellt! Denken wir daran daß auch wirkliche Bilder von Sachverhalten stimmen

und nichtStimmen können.

« (Skizze)»: Wenn in diesem Bild der Rechte Mann den Menschen A vorstellt und
bezeichnet der linke den Menschen B so könnte etwa das Ganze aussagen «A

ficht mit B ». Der

rum kann nicht über sich selbst hinausgehen.12 Wohl

aber kann man Bilder dazu verwenden, um etwas zu

sagen; nämlich dann, wenn man bestimmte Konventionen

über die Bedeutung ihrer Bestandteile einführt.
Sätze sind ja solche Bilder, und man könnte auch
andere Bilder so verwenden. Wittgenstein selbst erwähnt
das Gesellschaftsspiel der «lebenden Bilder» (4.0311),

die «zwei Jünglinge, ihre zwei Pferde und ihre Lilien»

(4.014) aus dem Märchen, und er behauptet sogar, dass

Sätze «auch im gewöhnliches Sinn» des Wortes Bilder

sind (4.011 - und er scheint anzunehmen, dass alle

Bilder umgekehrt auch Sätze sind, d.h. als Sätze verwen-

12 Bereits Russell unterschied die Kenntnis durch unmittelbare
Bekanntschaft (acquaintance) von derjenigen durch vermittelte

Beschreibung (description). Mit allem, was wir durch Beschreibung

kennen, muss für ihn grundsätzlich auch eine Kenntnis durch
Bekanntschaft möglich sein. Er wollte alles Sagen auf Zeigen reduzieren

und konnte daher mit Wittgensteins Rede von einem Artunterschied
zwischen beidem nichts anfangen. (In diesem Unverständnis ist ihm

der Mainstream der analytischen Philosophie bis heute gefolgt.)



36

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

det werden könnten, denn «jedes Bild ist auch ein

logisches» (2.182). Damit aber beschränkt er umgekehrt
den Begriff des Bildes auf Gebilde, die eine artikulierte

logische Struktur aufweisen: Jede Zusammenstellung
diskreter Elemente ist für ihn ein Bild und als solches

verwendbar; aber auch nur solche Arten von
Zusammenstellungen. Das aber gilt nicht für alle Bilder im
gewöhnlichen Sinn von «Bild».13

Philosophie aber will traditionellerweise zweierlei: Sie

will absolute Sicherheit und Gewissheit, wie sie nur im

Zeigen des anschaulich Präsenten möglich ist, und

zugleich will sie Neues und Gehaltvolles mitteilen, also

etwas sagen. Beides ist nicht zugleich möglich, und doch
wird es in der Philosophie immer wieder zusammengeworfen

und vermengt. Dieser strukturell unmögliche
Wunsch verweist aber darauf, dass Philosophie
tatsächlich etwas Ungewöhnliches macht: Sie will etwas
ausdrücken und sagen, was uns immer schon in der

Sprache vorliegt. Sie hat es mit etwas zu tun, was uns

immer schon bekannt ist, was wir aber trotzdem nicht,
oder nur sehr schwer verstehen.

Um es prägnant auszudrücken: Philosophie hat vor
allem die Aufgabe, etwas über den Unterschied von
Sagen und Zeigen auszudrücken14 - und dazu muss sie

diese beiden Elemente, die eng zusammengehören,
zuerst begrifflich trennen, um dann die verschiedenen

Arten ihres Zusammengehörens zu erläutern. Diese

Aufgabe schliesslich kann man am besten lösen, wenn man
sich genügend Zeit nimmt, um über die Unterschiede

und die Zusammenhänge zwischen Typen von Sätzen

wie f(a), g(a), f(b), g(b), f(a,b), f(b,a), f(a) und ~f(a), usw.

nachzudenken.

13 In diesem Sinne wird man Wittgensteins Bildbegriff auch wieder eng

nennen müssen. Er umfasst sozusagen nur den digital, nämlich präzise

artikulierbar fassbaren Anteil an Bildern.
14 In einem Brief an Russell nennt Wittgenstein daher die Unterscheidung

von Sagen und Zeigen das Wichtigste in der ganzen Philosophie
und damit auch in seiner eigenen Logisch-Philosophischen Abhandlung.

«Ich befürchte, Du hast meine Hauptsache nicht richtig verstanden,

zu der das ganze Zeug mit den logischen Sätzen nur eine Ergänzung

ist. Die Hauptsache ist das Verständnis dessen, was durch Sätze

(durch die Sprache) ausgedrückt, also gesagt, werden kann (und, was

dasselbe ist: was gedacht werden kann) - und das, was nicht durch

Sätze ausgedrückt, sondern nur gezeigt werden kann: das ist, glaube

ich, das Grundproblem der Philosophie.» [„Now I'm afraid you
haven't really got hold of my main contention, to which the whole

business of logical propositions is only a corollary. The main point is

the theory of what can be expressed (gesagt) by propositions - i.e.

by language - (and, which comes to the same, what can be thought)
and what can not be expressed by propositions, but only shown

(gezeigt); which, I believe, is the cardinal problem of philosophy."] (19.

August 1919)

Dieser Unterschied gilt in der Forschungsliteratur mit
als das Schwerste und Dunkelste in Wittgensteins früher

Philosophie - für Wittgenstein selbst war es eine

natürliche und offensichtliche Doppeltheit von fast
allem - und etwas, was er versuchte, in drei Worten
auszudrücken.15

6. Ausblick

Später hat Wittgenstein vieles von dem verworfen,

was er zuvor entwickelt hatte - dazu gehört nach

verbreiteter Meinung auch die «Bildtheorie der Sprache».
Das ist irreführend, da es sich hier gar nicht um eine

Theorie im eigentlichen Sinn dieses Wortes handelt,
sondern darum, den Unterschied zwischen Sagen und

Zeigen konsequent zu beachten. Diesen Unterschied

hat Wittgenstein keineswegs verworfen, aber er kam zu
der Auffassung, dass wir mit der Sprache sehr viel mehr
Verschiedenes machen, als nur «Modelle der Wirklichkeit»

zu entwerfen. Dies führte ihn zur Beschreibung

vielfältiger «Sprachspiele», in denen er von den Sätzen

und Bildern nicht mehr voraussetzt, dass sie in jeder
Hinsicht vollständig artikuliert sind: In vielen Fällen

können wir nicht mehr tun als die wichtigsten Züge der

Regeln hervorheben. Es kommt dann alles nicht mehr

ganz so logisch und exakt heraus: Die Bemühung um
die «Logik der Sprache» muss allerdings nicht aufgegeben,

sondern um solche, pragmatischen und situations-

bezogenen Aspekte erweitert werden.16

15 Die Schwierigkeiten der meisten Exegeten hängen damit zusammen,
dass man die Philosophie als stringenten Argumentationszusammenhang

versteht; und dann wirkt der Verweis auf das, was «sich zeigt»
als ästhetisch verbrämte Faulheit. So lautet schon die Kritik Carnaps,
der in Logische Syntax der Sprache (1934) Wittgensteins Ansatz in

eine «richtige Theorie» umformen wollte. Auch die neueren Diskussionen

über die Abhandlung im Rahmen der sog. «resoluten» Lesart,

die von C. Diamond und J. Conant entwickelt wurde, gehen von der

Unterscheidung Sagen/ Zeigen aus, und davon, dass Wittgenstein am

Ende dazu kommt, zu sagen: «Meine Sätze erläutern dadurch, dass

sie der, welcher mich versteht, am Ende als unsinnig erkennt, wenn er

durch sie - auf ihnen - über sie hinausgestiegen ist.» (6.54) Anstatt
das im Prinzip einfache Wechselverhältnis von Sagen und Zeigen im

einzelnen zu erläutern, wollen Diamond und Conant nachweisen,

dass das ganze Buch auf raffinierte Weise zuerst eine Illusion von
Sinn, und die Illusion einer Theorie der Sprache erzeugen will: Die

Botschaft des Buches sei es, am Ende diesen scheinbaren Sinn und
diese scheinbare Theorie als Illusion zu erkennen. Ein Sammelband

dazu: The New Wittgenstein, hg. v. A. Crary und R. Read, London,

Routledge, 2000.
16 Eine knappe Einführung in Wittgensteins Weg und Werk bietet:

J. Schulte, Wittgenstein, Stuttgart, Reclam. Über die Abhandlung ist

besonders zu empfehlen: H.O. Mounce, Wittgenstein's Tractatus,
Oxford, Blackwell, 1980. Den hier skizzierten Ansatz habe ich in Aufsätzen

eingehender erläutert, von denen einige auf meiner Homepage

verfügbar sind. Die Vorgehensweise des späten Wittgenstein habe ich

in meinem Buch Ludwig Wittgensteins «Philosophische Untersuchungen»

(WBG Darmstadt 2007) erläutert.


	Wittgenstein über Sätze und Bilder : Sagen und Zeigen

