
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 41 (2015)

Heft: 3

Artikel: Bilder in der Hebräischen Bibel und das alttestamentliche Bilderverbot

Autor: Wagner, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-894014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-894014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Bilder in der Hebräischen Bibel und das alttestamentliche Bilderverbot

Andreas Wagner*

1. Ausgangsüberlegungen
Der Beitragstitel, der mir zugedacht wurde, ist mit
Bedacht gewählt. «Bilder» sind in der alttestamentlichen
Wissenschaft der letzten Jahrzehnte intensiv erforscht

worden, die « Ikonographie» gehört zu den grossen und
innovativen Neuentwicklungen unserer Zunft. Nicht
zuletzt die Beiträge der schweizerischen Forschungslandschaft

aus Fribourg, Zürich und Bern haben hier
Bahnbrechendes geleistet (vgl. die Publikationen von
Othmar Keel, Silvia Schroer, Christoph Uehlinger u.a.,

insbes. IPIAO)1. Untersuchungsgegenstand sind hier

«Bilder» wie man sie sich auch ausserhalb der
Alttestamentlichen Exegese in anderen «ikonographischen»
Disziplinen vorstellt: Es geht um Bildartefakte aus dem
Bereich Palästinas/Israels und angrenzender Kulturen,
und dabei um alle möglichen Formen von Abbildungen,

die sich auf verschiedensten Bildträgern finden

(von der Wandmalerei bis zu Graffitis, von kleinen

reproduzierbaren Abbildungen durch Stempel und Siegel

bis zu Grossdarstellungen in Palästen, von
Flachbildern bis zu dreidimensionalen Plastiken u.v.a.m.).

Solche «materialen Bilder», also Abbildungen, die sich

auf oder mit Material verbunden haben, wurden von
dieser neuen Forschungsrichtung im Bereich der
altisraelitischen Kultur systematisch untersucht; sie wurden

auf ihre Funktionsweise, ihre Aussageweisen hin

ausgewertet, als Quellen für das historische Arbeiten
verstanden u.ä. Die alttestamentliche Wissenschaft

hat sehr von dieser neuen ikonographischen
Forschung profitiert, bis hin zu religionsgeschichtlichen
Gesamtdarstellungen, die ganz wesentlich den

ikonographischen Befund einbeziehen2.

Alle - ausnahmslos alle - diese materialen Bilder
finden sich freilich nicht innerhalb der hebräischen Bibel.

Alle materialen Bilder wurden über Funde und Sammlungen

in aussertextlichen Zusammenhängen zugänglich,

sie stammen aus archäologischen Grabungen
oder aus verschiedensten Überlieferungen, die sich

über die vergangenen Zeiten angesammelt haben und
die nicht mehr auf einzelne Fundstellen zurückzuführen

sind. Der Beitragstitel «Bilder in der Flebräischen

Bibel» lässt daher schon einmal aufhorchen!

Die deutsche Sprache - wie viele andere Sprachen auch

- ermöglicht, durch das Wort «Bild» Zusammenhänge

herzustellen, die in der unglaublich grossen Bedeu¬

tungsbreite des Wortes begründet liegen. Das Wort
«Bild» kann jede Art von Abbildung bezeichnen, völlig
losgelöst von der Frage, ob es materiale Bildträger oder
andere sind. Bild bedeutet aber nicht nur Abbildung,
sondern auch Vorstellung, kann also sowohl mimetische

Bilder bezeichnen wie solche, die überhaupt nur
«in Gedanken» existieren. Es kann um reale oder virtuelle

Bilder, vergangene oder zukünftige oder visionäre

Bilder gehen. Mit Bild kann sowohl die Anschauung

von einer Sache bezeichnet werden (mein Bild von...)

wie auch die anschauliche Sache selbst, u.a.m.

Auch der zweite Teil des Beitragstitels ist von daher

erklärungsbedürftig: «[...] und das alttestamentliche
Bilderverbot». Was wird im A.T. eigentlich verboten?
Das alttestamentliche Bilderverbot erschliesst sich

sicher nicht von anderen Sprachen als dem Flebräischen

her. Denken wir das «Bilder»-Verbot etwa von
einer Sprache wie dem Deutschen aus, mit dem oben
beschriebenen weiten Bedeutungsbereich des Wortes

«Bild», dann wird viel mehr und anderes erfasst, als

im A.T. ursprünglich gemeint war. Mit leider
unerfreulichen Folgen in der Geschichte nicht zuletzt der

deutschsprachigen Bilderstürmer.

Ich will daher zunächst an diesem Punkt ansetzen,

um hier sich teils bis heute haltende Missverständnisse

auszuräumen (Abschn. 2), dann im zweiten Schritt
(Abschn. 3) mich den Bildern in der Hebräischen Bibel

zuwenden.

2. Bilderverbot
Zunächst muss geklärt werden, auf welche «Bilder»
sich das Bilderverbot bezieht.3 Die zentralen Texte

1 Vgl. Schroer, S. / Keel, O.: Die Ikonographie Palästinas / Israels und

der Alte Orient (IPIAO). Eine Religionsgeschichte in Bildern. Band Iff,

Fribourg 2005ff.
2 Vgl. Keel, O. / Uehlinger, C: Göttinnen, Götter, Gottessymbole,

Freiburg u.a. 52001.

3 Vgl. für die folgende Darstellung: Wagner, A.: Gottes Körper. Zur
alttestamentlichen Vorstellung der Menschengestaltigkeit Gottes.

Gütersloh 2010,21-31.

* Universität Bern, Institut für Bibelwissenschaft,

Länggassstrasse 51,3000 Bern 9.

E-mail: andreas.wagrter@theol.unibe.ch

Andreas Wagner, Dr. theol., Studium der Evangelischen

Theologie in Mainz und Fleidelberg, der Deutschen

Philologie, Musikwissenschaft und Privatmusik in Mainz,
1990 Magister artium, 1995 Promotion über Sprechakte und
Sprechaktanalyse im A.T., 2002 Habilitation über Prophétie als

Theologie, 1990-2004 Assistent in Mainz, 2004-2008 PD und
DFG-Forschungsstipendiat in Heidelberg, 2009-2013 DFG-Projektleiter
an der TU Darmstadt, seit 2009 Professor für Altes Testament in Bern,
2012 Gastwissenschaftler an der New York University (NYU). Arbeits- und

Forschungsschwerpunkte: Prophétie, Psalmen, Anthropologie, Theologie
und Religionsgeschichte, Hebräische Philologie.



10

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Ex 20,4-6 Dtn 5,8-10

V.3 Du sollst keine anderen Götter V.7 Du sollst keine anderen Götter

haben neben mir. haben neben mir.

V.4 Du sollst dir kein pœsœl (=Kult- V.8 Du sollst dir kein pcescel (=KULT-

BILD, s.u.) machen BILD, s.u.) machen

und (nicht) von all dem ein Abbild, von jedweder Gestalt,

was oben im Himmel, wie sie oben im Himmel,

was unten aufErden unten aufErden

und was im Wasser unter der Erde ist. und im Wasser unter der Erde ist.

V.5 Fall nicht vor ihnen nieder V.9 Fall nicht vor ihnen nieder

(um sie anzubeten) (um sie anzubeten)

und diene ihnen nicht! und diene ihnen nicht!

ihnen kann sich hier auf pœsœl + Abihnen kann sich hier nur auf

bild beziehen und muss nicht auf die die anderen Götter (V.7)

anderen Götter (V.3) bezogen sein beziehen

Denn ich bin Jahwe, dein Gott, (bin) ein eifernder Gott, der die Missetat der Väter heimsucht

bis ins dritte lind vierte Glied an den Kindern derer, die mich hassen,

V.6//V.10 der sich aber loyal erweist an vielen tausenden,

die mich lieben und meine Gebote halten.

sind dabei die beiden Fassungen des Dekalogs in Ex

20 und Dtn 5.4

Gesetzestexte wie der Dekalog, die in verdichteter
Form wegweisende und auf den Willen Gottes
zurückgeführte Richtlinien für den Menschen enthalten,

stehen eher am Ende von Reflexionsprozessen
über Recht und das Verhalten von Menschen als am

Anfang solcher Überlegungen. So ist auch der Dekalog

in seinen vorliegenden Formen nach Ex 20 und
Dtn 5 ein später Rechtstext, der allerdings ältere
Bausteine aufgenommen hat. Im Dekalogtext erkennen

wir Erweiterungen, so die Präzisierungen, die beim

Bilderverbot an die knappe, zu Beginn stehende

Verbotsformulierung (in der Übersetzung oben fett)
angefügt sind. Dass dabei Ex 20 und Dtn 5 unterschiedliche

Wege gegangen sind, zeigen die verschiedenen

Weiterführungen des Gebotskerns.

4 Das Bilderverbot ist nicht auf die beiden Dekalogfassungen
beschränkt. „Die HB [=hebräische Bibel] kennt nicht ein Bilderverbot,
sondern verschiedene Formulierungen, die sich nicht auf ein

Ursprungsverbot zurückführen lassen. Die sachliche Verwandtschaft der

verschiedenen Texte zeigt sich darin, dass jedes der grossen Gesetzes-

corpora in jeweils gewichtiger Position ein Bilderverbot in dereinen
oder anderen Form enthält." Uehlinger, C: Art. Bilderverbot, in: RGG4

1 (1998), 1574-1577, hier 1574. Vgl. z.B.: Ex 34,14.17; Lev 19,4; Ex 20,23;

Dtn 27,15 (die relevanten Texte sind besprochen bei: Dohmen, C: Das

Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament.

(BBB 62) Frankfurt 21987).

Entscheidend ist in beiden Dekalogfassungen des

Bilderverbots das hebr. Wort pcescel (sprich: päsäl, auf
dem ersten ä betont). Es bedeutet das handwerklich

hergestellte Kultbild. Das Verb psl, von dem das

Nomen abgeleitet ist, wird für das handwerkliche

Anfertigen, meist das Behauen von Steinen (und Holz),
verwendet (im Folgenden gesperrt):

I.Kön 5,32 Und die Bauleute Salomos und die
Bauleute Hirams und die Gebaliter hieben sie

[große Steine] zurecht; so bereiteten sie Holz
und Steine zu, um das Haus zu bauen.

Ein pcescel lässt sich also als etwas Be- und Zurecht-

gehauenes verstehen, es geht wohl um ein plastisches,

dreidimensionales «Bild». Einige Male kommt
pcescel in Kombination mit massekäh/Fertigprodukt
der Edelmetall-, insbesondere der Goldschmiedekunst

(Goldüberzug) vor; es bedeutet dann «eine plastisch
gearbeitete Darstellung (psl) samt den - für ein Kultbild

notwendigen - Produkten der Goldschmiedekunst

(massekah)»5.

Genauso sind Kultbilder aus dem Umfeld Israels

beschaffen, wie Texte und archäologische Funde zeigen.
Die meisten der aus der Spätbronze- und Eisenzeit

überkommenen Kultbilder aus Palästina sind kaum

5 Dohmen, C.: Art. hos psl, ThWAT VI (1989), 688-697, hier 692.



11

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

grösser als 15 cm, nur wenige Fragmente lassen auf

grössere (bis menschengrosse) Statuen schliessen.

Die Abb. 1 soll wenigstens einen Eindruck einem
solchen Kultbild vermitteln:

Abbildung 1. Cott aus Megiddo.6

Solche plastischen, Kultbilder dienen der Repräsentation

der Gottheit im Kult. Zuweilen werden die
Kultbilder behandelt wie «Personen», mit Einkleidung,

Speisung etc. Sie sind in den Religionen der Alten
Welt häufig das Zentrum der Religionsausübung im

Tempel und dienen als Kontaktstelle zur Gottheit.7

Beim Bilderverbot des Dekaloges geht es also um das

Verbot des Kultbildes (pcescet) - aber welche Kultbilder

sind nun verboten, Kultbilder Jahwes oder
Kultbilder fremder Götter (vgl. oben den Text des

Dekaloges)?

Die Antwort hängt von der Sicht ab, die man von der

Geschichte des Bilderverbotes hat; dazu finden sich

in der aktuellen Diskussion zwei mögliche Erklärungen:

a) Wenn etwas verboten wird, muss ein Sachbestand

gegeben sein, der das Verbot auf den Plan gerufen
hat. Eine Möglichkeit ist dabei, dass die Bilderlosig-
keit zum Urbestand der Jahwereligion (als kultbildlo-
se Religionsform) gehört hat und es Verstösse gegen
diese Eigenart gab, die zur immer schärferen Formulierung

dieses Gebotes geführt haben. In diesem Zu¬

sammenhang ist auf die Erzählungen zu verweisen,
in denen zwar nicht menschengestaltige Jahwebilder
aber doch tiergestaltige auftauchen (Ex 32 «Goldenes

Kalb») - «wenn auch undeutlich bleibt, wie sie

verstanden wurden».8 Zudem hängen Bilderverbot und

Fremdgötterverbot zusammen; letzteres wirkte auch

für die immer schärfere Formulierung des Bilderverbotes

als «Motor» (C.Dohmen).9

b) Die zweite Möglichkeit ist, dass das Bilderverbot

überhaupt erst in späterer Zeit entstanden ist, dass

also die Bilderlosigkeit nicht schon immer zum
Charakter der Jahwereligion gehörte. C.Uehlinger meint
resümieren zu können, dass sich «neuerdings» die

Erkenntnis durchsetzt, «daß vorexil. Texte [...] ein B.[il-

derverbot] nicht kennen», sich das Bilderverbot daher

als «ein Problem der judäisch-frühjüd. Kultgesch. der

exil.-nachexil. Zeit» erweist. Als Beweggrund verweist

Uehlinger auf die Tatsache, dass ein «Kultbild» im Exil

(also ohne den Tempel als kultisches Zentrum, in dem

das Kultbild einen Platz haben könnte) «nicht (mehr)
verehrt» werden konnte, das «Exil dürfte zur
Emanzipation vom Bilderkult wesentlich beigetragen
haben»; die Israeliten waren nun daraufgewiesen, «neue
»mentale« Bilder» zu entwerfen, die nun [...] keiner

Materialisierung im Kultbild mehr bedurften". Einen

entscheidenden Impuls für die Ausformulierung bzw.

Entstehung des Bilderverbotes sieht auch Uehlinger im

Fremdgötterverbot; allerdings hält er auch fest, dass

die Annahme eines vorexilischen Kultbildes von Jahwe

«mangels eindeutiger Quellen unsicher» bleibt.10

Wie auch immer die Entstehung des Verbotes der
Kultbilder hergeleitet wird, sicher ist, dass die

Verschärfung und Formulierung als apodiktisches Gebot
in exilisch-nachexilischen Texten (wie den

Dekalogformulierungen) ausformuliert und bleibender
Bestand der Jahwereligion wird. Seitdem ist das

Kultbildverbot ein starkes Unterscheidungskriterium von
anderen Religionen, mit denen Israel und das antike

Judentum in Kontakt kamen.11

S «Bronze. Height: about 0,13m. Late Bronze II (1350-1200).» ANEP, S.

307, Bild Nr. 496, S. 169.

7 Vgl. die Beiträge in: Wagner, A. (Hg.): Göttliche Körper - göttliche
Gefühle. Was leisten anthropomorphe und anthropopathische

Götterkonzepte im Alten Orient und Alten Testament? (OBO 270)

Fribourg und Göttingen 2014.

8 Schmidt, W. H. (in Zus.arbeit mit H. Delkurt und A. Graupner):
Die Zehn Gebote im Rahmen alttestamentlicher Ethik. (EdF 281)

Darmstadt 1993,68.
9 «Ursprünglich dürfte sich das zweite Gebot auf Bilder Jahwes bezogen

habe. Andernfalls würde es nur das Verbot fremder Götter
wiederholen. Später werden beide Gebote miteinander verbunden [...].

[...] Als in späterer Zeit die fre mden Götter für Israel bedeutungslos
oder gar in ihrer Existenz geleugnet wurden, schob sich das immer

strenger aufgefasste Bilderverbot als Unterscheidungsmerkmal
gegenüber der Umwelt in den Vordergrund.» W.H.Schmidt (s.vorige

Anm.) 67-68.
10 Uehlinger, C.: Art. Bilderverbot [vgl. Anm. 4], 1576.
11 Über die inneren Gründe der Jahwereligion, die Ablehnung des

Kultbildprinzips betreffend vgl.: Wagner, A.: Alttestamentlicher Monotheismus

und seine Bindung an das Wort, in: ders. [u.a.]: Gott im Wort

- Gott im Bild. Bilderlosigkeit als Bedingung des Monotheismus?

Neukirchen-Vluyn 22008,1-22.



12

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

3. Bilder in der Hebräischen Bibel

3.1. Grundsätzliches

Im A.T. gibt es in allen Kanontraditionen nur sprachliche

Überlieferung. Nirgendwo sind materiale
Bilder kanonisch eingebunden. In den verschiedenen

jüdischen Strömungen und christlichen Konfessionen

und Denominationen hat sich ein sehr

unterschiedlicher Umgang mit Bildern bei der Auslegung-

und Anwendung der «Schrift» herausgebildet.
Am weitesten entfernt von einer Nähe zu Bildern

sind dabei die Strömungen, die sich - gemessen an
dem hebräischen A.T./Tenach mit seinem sehr
konkreten «Kultbild»-Verbot - über eine Weitung und

Ausdehnung des «Bild»-Begriffes in Richtung eines

Verbots darstellender Bilder überhaupt entwickelt
haben und die nicht nur Abstand vom Kultbild,
sondern von jeglicher Art bildlicher Darstellung im Kult
oder im religiösen Kontext oder im Leben nehmen

(wollten). Aber diese Spur, die zu einem furchtbaren
Ikonoklasmus führen kann, will ich hier nicht weiter
verfolgen. Die Bilderfeindlichkeit späterer Zeiten und
bestimmter religiös-kultureller Kontexte erklärt
vielleicht aber, warum man sich jetzt erst materialen
Bildern als wertzuschätzendem Teil der Überlieferung
zuwendet. Und es ist sicher kein Zufall, dass in der
alttestamentlichen Ikonographie die wesentlichen

Forschungsanstösse von katholischer Seite kamen.

Wir müssen nun aber auf der Spur der sprachlichen
Bilder bleiben, wenn man in die Bildanschauungen
der «Bilder in der hebräischen Bibel» Einsicht nehmen

will.

Um hier einigermassen begehbaren begrifflichen
Boden zu behalten, möchte ich im weiteren die Rede

von «Bildern» im A.T. einerseits abrücken von all dem,

was den Bereich der Vorstellungen, Auffassungen,
Ansichten usw. ausmacht, der ohnehin nicht darauf
abzielt, Bilder von etwas im Sinne einer Bildwiedergabe

zu entwerfen. Also etwa die Denk- und Textbereiche,

die darauf abzielen, ein «Bild» von «Weisheit»

oder «Tora» im Sinne einer Auffassung über die Weisheit

(im Buch Proverbia) oder einer Auffassung über
das Wirken der Tora (z.B. in Ps 1; Ps 19; Ps 119) zu
entwickeln. Mir geht es andererseits auch nicht um
vielfältig im A.T. aufzufindende Bildeffekte, die durch
einzelne sprachliche Darstellungsmittel wie Gleichnis,

Vergleich, Symbol usw., erzielt werden, ebenso

nicht um Mittel der uneigentlichen Redeformen

(Allegorie, Personifikation u.ä.), also insgesamt nicht um
die «bildliche» oder «bilderreiche» biblische Sprache,
die einer dürren Gedankenprosa gegenüberzusetzen
ist.

Die sprachlichen Bilder, die im Zentrum meiner

Forschungen des letzten Jahrzehnts standen, sind

sprachliche Bilder, bei denen tatsächlich sehr stark
die Frage der Wiedergabe von etwas im Vordergrund
steht. Es handelt sich dabei vorwiegend um mehrteilige

sprachliche Bilder (sprachliche Grossbilder), die
über mehrere Verse/Texte/Bücher ausgebreitet sind

und die Darstellungen von «Körpern» beinhalten.

Meiner Auffassung nach ist dabei vorauszusetzen,
dass die Art, wie Zeitgenossen des A.T. alttestament-
liche sprachliche Bilder aufgelöst und verstanden
haben, sehr stark davon beeinflusst war, wie dieselben

Zeitgenossen überhaupt in das Wahrnehmen und
Verarbeiten von Bildern ihrer Zeit, auch von materialen

Bildern, eingeübt waren. Die Auflösung von
anschaulichen Informationen dürfte bei sprachlichen

wie materialen Bildern nicht unabhängig
voneinander geschehen sein - wie dies auch heute nicht
unabhängig voneinander geschieht. Das Anderssein
altisraelitischer (auch sprachlicher) Bilder ist daher
ebenso über die Analyse materialer wie sprachlicher
Bilder zu greifen.12

3.2 Sprachliche Grossbilder im A.T. am Bsp. des Bildes

vom Körper Gottes13

3.2.1 Die Bildelemente des Grossbildes

Sprachliche Grossbilder von Körpern finden sich zum
einen in einzelnen Texten, bei menschlichen Körpern
z.B. in den Beschreibungsliedern des Hohenliedes, die
den Körper des Geliebten oder der Geliebten rühmen.
Zum anderen sind sprachliche Grossbilder wie etwa
das des Körpers Gottes über viele Texte und Bücher
des A.T. gestreckt und setzten die Betrachtung eines

Grossteils14 bzw. aller kanonischen Texte voraus.

Die Beschaffenheit dieses Grossbildes vom Körper
Gottes ist besonders aufschlussreich und zeigt, welche

Ausdrucksmöglichkeiten in der Formung
eines solchen Bildes liegen, daher möchte ich dieses

sprachliche Grossbild im Folgenden in den Vordergrund

stellen.

In der Beschreibung der nach aussen sichtbaren
Gestalt des alttestamentlichen Gottes ergibt sich im

Gesamt der kanonischen Texte ein sehr klares Bild,

wenn man von den explizit genannten Körperteilen
Gottes ausgeht:

12 Vgl. die Bildhermeneutik in: A.Wagner, Gottes Körper [vgl. Anm. 3],

53-100.
13 Das hier verwendete Material (Tabellen, Übersichten etc.) ist der Studie

Wagner, A.: Gottes Körper [vgl. Anm. 3], passim, entnommen, das

Zustandekommen dort ausführlich erläutert.
14 Hier ist nicht der Ort, um auf Differenzierungen des Bildes in

Buchteilen, Büchern, Zeitabschnitten etc. einzugehen, danach müsste man
natürlich auch fragen. Ich beschränke mich hier auf die wirkungsgeschichtliche

wichtige kanonische Perspektive.



13

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Übersicht über die Körperteile, die im sprachlichen
Grossbild Gottes im A.T. vorkommen

Körperteile Gottes Beleganzahl

Zentrale Körperteile

(Körperteile, die mehr als 10 Mal im A.T.

vorkommen):

Gesicht 598

Auge 123

Ohr 28

Nase 162

Mund 57

Kehle, Hals 16

Arm 42

Rechte 34

Hand 218

Fuss/Bein 13

Weniger zentrale Körperteile

(Körperteile, die weniger als 10 Mal im A.T.

vorkommen):

Kopf 3

Finger 3

Bauch(-höhle) 1

Zunge 1

Seite 1

Lippe

Zahn 1

Rücken/Rückseite 1

Nacken 1

Ferse 1

Augenlider 1

Pupille 1

Handfläche 4

In den Angaben der obigen Tabelle haben sich alle

sprachliche Belege im A.T. niedergeschlagen, die am
Grossbild mitzeichnen; so ergibt sich auf mentaler
Ebene in der Vorstellung ein «Bild» Gottes, in dem
Jahwe Augen hat, Ohren hat, Hände hat, Füsse hat
usw.15 Dieses «Bild» Gottes ist unschwer als men-
schengestaltig/anthropomorph zu erkennen.

Wie ist dieses Bild vom menschengestaltigen Gott
aber nun zu verstehen? Wie ist es gebaut, wie zu
analysieren?

15 Ausgespart sind in der Tabelle einerseits die inneren Organe und
Personanteile, weil man diese nicht mit materialbildlichen Darstellungen

vergleichen kann und sie nicht dem Kriterium der direkten Sichtbarkeit

entsprechen. Zum anderen sind alle Vergleiche ausgespart, also

die sprachlichen Belege in denen Jahwe «wie» etwas ist. Ebenfalls

nicht miteinbezogen sind Anthropopragmatismen und Anthropopa-
thismen, die eine Gestalt voraussetzen, etwa wenn Gott spricht, oder
hört oder zornig ist o.a.

3.2.2. Zur Funktion der Bildelemente und zur
Gesamtaussage des Bildes

Im Hebräischen wie in allen altorientalischen
Kulturen steht eine Erscheinung sehr stark im Vordergrund,

die bei der Untersuchung von Körperfragen
sofort auffällt: Sehr häufig wird ein Körperteil eingesetzt,

um aufseine Funktion abzuheben. Ich habe dies

im Anschluss an H.W. Wolff «synthetisches
Bedeutungsspektrum» genannt, weil über die Wortform
eines Körperteilausdrucks ein ganzes Spektrum von
Bedeutungen abgerufen wird:

Synthetisches Bedeutungsspektrum von yad/Hand

Körperteilbedeutung

gangsbereich

Gestische

Bedeutung
gangsbereich

Abstraktfunktionale

Bedeutung

Prov 26,15
Der Faule steckt
seine Hand in die

Schüssel

2. Kön 10,15
«Hand drauf geben»

Prov 18,21

Macht der

Zunge

«Hand» kann ganz konkret körperlich verstanden

werden, kann gestische Aspekte repräsentieren (die
Hand drauf geben, in die Hände klatschen vor Freude)

und bis zu einer rein funktionalen Bedeutung
reichen (Hand als Macht). Solche synthetischen oder
metonymischen Bedeutungen von Körperteilen kennen

fast alle Kulturen, auch die heutigen modernen

europäischen. Für das Hebräische zeigt Tabelle 1 die
Übersicht der wichtigsten Bedeutungen.

Bei der Körperteilmetonymie handelt es sich sowohl

um eine sprachliche wie auch um eine materialbildliche

Erscheinung. Wie z.B. Abb. 2 zeigt, findet sich

etwa die materialbildliche Darstellung von «Hand»,

um fremde Mächte und Ungemach mit Macht/Hand
abzuwehren:

Auch wenn es unterschiedliche Deutungen dieser

Hand-Abbildung gibt - Schroer plädiert für eine

apotropäische Funktion, Mittmann will die Hand
als schützende Hand Gottes auffassen16 - so
besteht doch über die Schutzmachtfunktion der Hand
Konsens. Die Hand ist kein Individualporträt, es geht
nicht um die Form der Hand o.ä., sondern die Hand
steht hier für den erbetenen/erwünschten Schutz.

Wir können alle diese Körperbilder ohne Schwierigkeit

«übersetzen». In der nachfolgenden Entwicklung
der alttestamentlich-altorientalischen Körperteilsymbolik

haben nun aber viele (vor allem moderne)
Sprachen diesen Körperteil-Darstellungen mit

16 Vgl.: Schroer, S.: Chirbet el Qôm, UF 15 (1983), 191-199; Mittmann,
S.: Das Symbol der Hand in der altorientalischen Ikonographie, in:

Kieffer R. / Bergman, J. (Hg.): La main de Dieu. (WUNT 94) Tübingen

1997,19-48.



14

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Tabelle 1. (Sichtbare) Körperteile mit Funktionsbedeutung (Auswahl

Körper-Begriff Bsp. Übersetzung Belege zieltauf...

Gesicht/Antlitz 1. Kön 21,4 er (Ahab) legte sich aufsein Bett, wandte sein
Antlitz ab und wollte nicht Speise essen.

2127 ...mimischer Kommunikationsfähigkeit/

Zugewandtheit

Hand Ri 7,2 meine Hand hat mir geholfen 1618 ...Handlungsmöglichkeit/Mächtigkeit

Auge Ps 54,9 mein Auge sieht meine Feinde 866 ...(optisch-visuelle) Erkenntnisfähigkeit/

Kommunikationsfähigkeit

Kopf Gen 49,26 die Segnungen deines Vaters [...]- mögen sie kom¬

men auf das Haupt Josefs [...]

596 ..."Personhaftigkeit [Individualität!?)] "

Mund Prov 15,2 der Weisen Zunge bringt gute Erkenntnis hervor;

der Toren Mund sprudelt nur Narrheit

500 ...Sprache/Kommunikationsfähigkeit

Nase Ez 38,18 wenn Gog kommen wird über das Land Israels,

spricht Gott der Herr, wird mein Zorn in meiner
Nase aufsteigen

277 ...Wut/Ausdruckskraft/

Kommunikationsfäigkeit

Fuss 1. Sam 23,22 geht nun u. gebt weiterAcht, wisst u. seht, an wel¬

chem Ort sein Fuss weilt und wer ihn dort gesehen

hat

247 ...Macht/Präsenz

Ohr Prov 18,15 ein verständiges Herz erwirbt Einsicht, und das Ohr

der Weisen sucht Erkenntnis

187 ...(akustische) Erkenntnisfähigkeit/

Kommunikationsfähigkeit

Lippe(n) Prov 15,7 die Lippen des Weisen breiten Einsicht aus 176 ...Sprache/Kommunikationsfähigkeit

Arm Ez 30,21 ich habe den Arm des Pharao, des Königs von

Ägypten, zerbrochen

93 ...Handlungsmöglichkeit/Mächtigkeit

dem an ihnen haftenden Bedeutungsspektrum von
konkret bis funktional andere, viel gebräuchlichere
Wörter an die Seite gestellt, die oft die Abstraktbedeutungen

alleine ausdrücken, ohne mit der Körperseite
verhaftet zu sein. Wir gebrauchen etwa im Deutschen/

Englischen häufiger Formulierungen mit dem Wort
«Macht», wenn es um Machtverhältnisse geht, sprechen

von der Macht der USA, weniger davon, dass die

«Hand» der USA stark ist, was wir aber auch noch
verstehen würden. Von daher sind gerade Texte in neueren

Sprachen viel weniger körperbildlich geprägt als solche

des A.T. und Texte verwandter Kulturen.18

17 Schroer, S. / Staubli, T.: Die Körpersymbolik der Bibel. Darmstadt
22005,126.

18 Müller, K. / Wagner, A.: Das Konzept der synthetischen Körperauffassung

in der Diskussion, in: dies. / ders. (Hg.): Synthetische
Körperauffassung im Hebräischen und den Sprachen der Nachbarkulturen.

(AOAT 416) Münster 2014,223-238.

3.2.3. Erste analytische Erträge
Ein Körperbild kann ich nun von der körperlichen
oder von der funktionalen Seite her verstehen. Das

hat nichts mit Metaphorik zu tun, allenfalls mit
Metonymie, und es gilt für menschliche Körper wie für
göttliche Körper. Hand kann hier wie da für Macht
stehen, auch wenn der Machtbereich bei Mensch
und Gott unterschiedlich gross ist.

Wenn wir das Grossbild vom Körper Gottes im A.T.

ganz von der funktionalen Seite her lesen, dann haben

wir uns fast gelöst von der Gestalt Gottes, obwohl im
Hebräischen (s.u.) der Körper nie ganz entschwindet.
Das Visuell-Optisch-Körperliche steht dann ganz im

Hintergrund, das Funktionale ganz im Vordergrund.

Götter sowie die mit ihnen verbundenen Aktivitäten
und Eigenschaften sind daher häufig, wenn man ganz
auf die funktionalen Aspekte fokussiert war, «körperlos»

aufgefasst worden. In der Auffassungsgeschichte
der Gottesidee hat sich vor allem in den westlichen

Sprachen diese Sichtweise mit einer abstrakten
Gottesidee vermischt. Aufgrund der Möglichkeiten,
abstrakte Funktionen auch mit nicht körperbezogenen
Abstraktbegriffen auszudrücken, konnte man so das

Gottesbild ganz von körperlich-personaler Grundierung

lösen: Gott ist allmächtig, lautet eine entsprechende

(körperlose abstrakte) Formulierung, nicht,
wie in Ps 139, die Hand Gottes reicht überall hin.

Das Hebräische wie die meisten altorientalischen

Sprachen hat diese Möglichkeiten nicht, weil entsprechende

Abstraktbegriffe fehlen. Dadurch verschwin-



15

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

Tabelle 2. Funktionen des Körpergrossbildes Gottes im A.T.

Körperteile (gestische) funktional/abstrakte Bedeutung Funktionsbereich

«Kommunikation»

Funktionsbereich

«Handlung»

Gesicht Beziehung herstellen, von Angesicht zu

Angesicht kommunizieren
Kommunikation

Auge Sehen Kommunikation ausüben

Ohr Hören Kommunikation ausüben

Nase Zorn,zürnen Reaktionsmögl.,

Kommunikation ausüben
Handlungsgrundlage

Mund (Lippe) Sprechen Kommunikation ausüben

Kehle, Hals Leben, lebendiges Gegenüber Kommunikationsvoraussetzung

Arm Macht und Präsenz ausüben,

Handlungen ausführen
Handlung

Hand, vgl.: Hand/-fläche Handeln (Arbeiten), Macht ausüben Handlung

Rechte Handeln (Arbeiten), Macht ausüben Handlung

Fuss Macht und Präsenz ausüben Handlung

det das Körperliche im Hebräischen eben nicht ganz,
es bleibt immer mit im Spiel, weil die Lautform von

yäd/Hand und yüd/Macht, yäd, dieselbe ist und die

eine Bedeutung bei der anderen mitklingt.

In einer westlichen Re-Formulierung dieser Gottesidee

kann ich das Körperliche auch ganz weglassen,

unter Beibehaltung sämtlicher Funktionen, wie oben

angedeutet. Damit entfernt sich eine solche

Interpretation aber deutlich von der alttestamentlichen
Gottesvorstellung, für die die Körperseite Gottes
und damit eine Dimension seines personalen Seines

unaufgebbar war.19

3.2.4. Zur Auswahl der Körperteile für das

Körper-Grossbild Gottes im A.T.

3.2.4.a. Auswahl der Körperteile im Grossbild Gottes

I: Aus der Analyse der Bildgrammatik der Alten
Welt (Ägypten, Mesopotamien, Altisrael u.a.) haben

wir gelernt, dass in einem «Bild» nur die wesentlichen

Elemente und Aspekte einer Sache dargestellt
werden. Es geht nicht um photographischen Realismus,

sondern um die Darstellung der Sache in ihrer
Idealform.20 Wichtig ist daher, sich noch einmal die
Auswahl der (sichtbaren) Körperteile und ihrer
Funktionen klarzumachen: siehe Tabelle 2

Die wesentlichen Funktionen, die mit Hilfe des An-
thropomorphismus ausgedrückt werden, sind also

Kommunikation und Handlung, beides absolut zen-

19 Interessanterweise wird dieses Körperbild auch in späten Texten

nicht getilgt. Eher im Gegenteil, es verbindet sich mit den konsequentesten

Formen monotheistischer Gottesvorstellung (Ps 139).
20 Vgl. Lit. von Schäfer, H.: Von Ägyptischer Kunst, besonders der

Zeichenkunst. Eine Einführung in die Betrachtung ägyptischer
Kunstwerke. 2 Bde. Wiesbaden "1963 (Leipzig '1918), engl. 31986,

bis Brunner-Traut, E.: Frühformen des Erkennens. Am Beispiel

Altägyptens. Darmstadt 31996 ('1990) und Gombrich, E.H.: Die

Geschichte der Kunst. Frankfurt 161995 ('1952, zuerst engl. 1950).

trale Charakteristika des alttestamentlichen Gottes
Jahwe, die auch sonst in inhaltlichen Aussagen der

alttestamentlichen Texte in den Vordergrund gestellt
werden.

3.2.4.b. Auswahl der Körperteile im Grossbild Gottes

II: Eine Betrachtung des Grossbildes von Gottes

Körper im A.T. setzt zunächst einmal eine
Bestandsaufnahme voraus, das «Bestandergebnis» wurde in

Abschn. 3.2.1 in Form der dortigen Tabelle schon

eingeführt. Bei dem Erheben der Belegstellen bin ich

davon ausgegangen, nur «wirkliche» oder «direkte»

Körperteile Gottes aufzunehmen.21 Vergleiche, die
durch die hebräische Vergleichspartikel k (wie) oder
ähnliche explizite sprachliche Vergleichs-Mechanismen

gekennzeichnet sind, habe ich aussen vor gelassen.

Vergleiche funktionieren anders als direkte An-
thropomorphismen.

Um nun das Grossbild mit seiner Auswahl an Teilen

einordnen zu können, muss man die beim Bild Gottes

zur Anwendung kommende Auswahl nun nicht nur
für sich betrachten und nach den damit ausgedrückten

Intentionen fragen, wie im vorigen Abschnitt; die
Auswahl, die im Körper-Grossbild Gottes vorkommt,
ist nun auch zu vergleichen mit dem Gesamtbestand

an möglichen Körperteilbildern; so sehen wir, was
dem A.T. an weiteren Bildaussagen zur Verfügung
gestanden hätte, was aber eben im Körperbild Gottes
nicht zur Anwendung kam.

Vergleichen wir nun den Gesamtbestand alttesta-
mentlicher Körperteilwörter, die sichtbare Körperteile

bezeichnen (ca. 200), mit dem in Abschn. 3.2.1

beschriebenen Befund über das Körperbild Gottes

21 Zu direkten Anthropomorphismen vgl. Wagner, A.: Gottes Körper
[vgl. Anm. 3], 19-20.



16

VSH-Bulletin Nr. 3, August 2015 | AEU-Bulletin n° 3, août 2015

im A.T., dann ist auf Anhieb zu sehen, dass nur eine

relativ begrenzte Auswahl an Körperteilen in das

Grossbild Jahwes einfliesst. Sehr aufschlussreich ist

nun, wenn man sich klar macht, welche Bestandteile

nicht im Grossbild vorkommen: siehe Tabelle 3

Die Auflistung lässt sofort ein klares, aber auffälliges

Auswahlprinzip erkennen: Es werden bei den direkten

Anthropomorphismen keine geschlechtsbezogenen

Körperteile gebraucht! Angesichts der Menge
der Belege ist dies ausserordentlich signifikant und

ganz sicher kein Zufall. Der Schluss liegt auf der Hand:

Das A.T. vermeidet im Bereich der anthropomorphen
(äusseren) Darstellung die Festlegung Jahwes auf ein

Geschlecht.

3.2.4.C. Bildprinzipen bei der Auswahl der Körperteile

im Grossbild Gottes: Wie in allen, sprachlichen wie

materialen, Bildern im A.O./A.T. üblich, sind nur die für
eine Sache wesentlichen Bildelemente eingezeichnet.
In Körperbildern etwa der meisten Personendarstellungen

fehlt das Element der individuellen Körperphysiognomie,

selbst bei Königen und Individuuen.
Herrscherbilder wurden oft durch Austauschen der
Bildunterschrift für mehrere Herrscherindividuen verwendet.

Im Grossbild Gottes im A.T. walten dieselben
bildgrammatischen Gesetze: Aufgenommen in das Bild werden

nur die wesentlichen Elemente. Was dann als Bild

«herauskommt», ist nicht eine photorealistische Abbildung,
wie sie in der europäischen Bildkultur aufgekommen
ist und sich im Bildgebrauch der Moderne durchgesetzt

hat (es geht hier nicht um die Kunstbilder aus der

Malerei, sondern die tragenden Elemente der heutigen

europäischen Bildwirklichkeit, die mit Photo, Film, TV,

neuen Medien in allen Formen des www extrem stark

von dieser Art der Bilddarstellung geprägt ist), sondern

eine Konstruktion, die aus den wesentlichen Aspekten
einer Sache besteht. Bilder im A.T./A.O. haben nicht die

Aufgabe, eine Sache abzubilden, sondern die Aufgabe,
eine Sache, wie sie wirklich ist, darzustellen. Im mentalen

Gottesbild ist daher Gott als menschengestaltig

dargestellt, weil er am Menschen handelnd und mit
dem Menschen kommunizierend gedacht wird, - dazu

braucht er nach der Auffassung des A.T. Handlungskörperteile

wie Hand, Arm und Fuss sowie die

Kommunikationskörperteile Mund, Augen, Ohr usw. Da er aber

gleichzeitig Gott und nicht Mensch ist, muss er nicht
auf ein Geschlecht festgelegt werden. Da Körperindividualität

bei der Konzeption Gottes nicht relevant ist,

fehlt sie. Das Bild wird im A.T. mental entworfen, weil

ein Kultbild aufgrund des Kultbildverbotes (s.o. Ab-
schn. 2) als Darstellungsform nicht in Frage kommt.22«

22 Möglicherweise ist die geschlechtslose Gotteskonzeption auch selbst

ein Motor für das Kultbildverbot.

Kopfbereich Obere Extremitäten Leibesmitte Lendenbereich Untere Extremitäten Sonstiges

Scheitel/Haarscheitel Elle/Unterarm Brüste Lende Knie Aussehen

Schädel Achsel Busen Quelle des Monats-' Kniekehlen Beule

Glatze/Kahlkopf Schulter Mutterbrust bluts Knochen/Gebein Bläschen

Stirn Schulterblatt Brust Gesäss Schenkel Blässe

Augapfel Schultergelenk Rippe Hüfte Unterschenkel/ Barfüssigkeit

Augenbraue Linke Seite/linke Bauch Leisten Wadenbein Behaarung

Augenhöhle Hand Wampe Hüftgegend Knöchel Figur

Ohrläppchen Daumen Fett Schrittgegend Fusssohle Geschwulst

Schläfe Handbreite Fleisch Blösse/Scham Gelenk Geschwür(e)

Haare Hohle Hand Nabel Entblössung Grosse Zehe Gestalt

Graues Haar Handgelenk Taille weibl. Scham Zehe Haut

Haupthaar Kleiner Finger Buckel Genitalien Hautausschlag

Stirnhaar Flanke Schamteile Hautflecken

Locken Kreuz Penis Körper

Zöpfe Unterleib Hoden Leib

Gesichtsfarbe, blüVorhaut Narbe

hende Ritzwunde

Bart Schorf

Lippenbart Wunde

Unterkiefer/Kinnlade

Backe/Kinn

Gaumen

Zähne

Gebiss

Zahnfleisch

Kropf

Genick

Gurgel

Tabelle 3. Äussere Körperteile, die im Grossbild des Körpers Gottes des A.T. nicht vorkommen


	Bilder in der Hebräischen Bibel und das alttestamentliche Bilderverbot

