
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 40 (2014)

Heft: 4

Artikel: Umweltehtik : eine Skizze

Autor: Lienemann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


39

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

Umweltethik - Eine Skizze

Wolfgang Lienemann*

1. Entstehung einer Umweltethik
«Gegenstand» der «Umweltethik» beziehungsweise
der «ökologischen Ethik» ist die Frage nach dem sittlich

«guten» Umgang der Menschen mit der
«Natur»1. In diesem Satz muss man fast alle wichtigen
Wörter in Anführungszeichen setzen, denn zwar
benutzen wir die meisten dieser Wörter sehr häufig,
aber es ist alles andere als einfach, sich auch nur über
die allgemein geteilte Bedeutung der Wörter zu
verständigen, von meiner Verknüpfung in einem Satz,

der wie eine Definition klingt, ganz zu schweigen.
Denn was ist «Ethik»? Was «Umwelt»? Was «Natur»?

Und wieso sind die «Natur» und der Umgang mit ihr
ein «Gegenstand»?

Fangen wir daher noch einmal anders an. Seit wann
ist wo von «Umweltethik» beziehungsweise ähnlich
verstandenen Sachverhalten die Rede? Eine Antwort
kann lauten: Umweltethik ist aus dem Geist der
Zivilisationskritik unter den Bedingungen der Ausbreitung

der kapitalistischen Produktionsweise entstanden.

Schon 1913 spricht der Philosoph Ludwig Klages

angesichts der industriellen Produktion von einer

«Verwüstungsorgie ohnegleichen», und der

Soziologe Max Weber prophezeit schon 1904/05,
dass der moderne Kapitalismus sich so lange
austoben werde, bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffes

verbraucht sei.2 Industrielle Produktion,
Expansion der kapitalistischen Produktionsweise und

Naturzerstörung bilden einen Zusammenhang.
Allerdings: Von Umweltethik ist noch nicht die Rede.

Es gibt noch einen älteren Text, der wichtige Einsichten

einer modernen Umweltethik in nuce antizipiert.
Immanuel Kant behandelt in der Rechtslehre seiner

«Metaphysik der Sitten» (A 1797, B 1798) im
Abschnitt über das Sachenrecht die Weisen der Erwerbung

bzw. Aneignung (occupatio). In diesem Zusam¬

menhang erwähnt er die klassische Frage nach dem

Recht der Besitzergreifung oder Zueignung (appro-
priatio) und unterscheidet die peremptorische (die

dauerhaft gültige) Besitznahme unter Voraussetzung
einer Rechtsordnung von der nur provisorischen im

Naturzustande. Er fährt dann fort:
«Es ist die Frage: wie weit erstreckt sich die
Befugnis der Besitznehmung eines Bodens? So weit,
als das Vermögen, ihn in seiner Gewalt zu haben,
d.i. als der, so ihn sich zueignen will, ihn verteidigen

kann; gleich als ob der Boden spräche: wenn
ihr mich nicht beschützen könnt, so könnt ihr mir
auch nicht gebieten.» (AB 87f, Hvhbg. WL)

Zunächst geht es dabei um die Frage der Eroberung;

man denke im 18./19. Jahrhundert an das Abstecken

von «claims» im Wilden Westen. Aber Kant macht
daraus eine grundsätzlichere Frage: In Besitz nehmen,
als mein Eigentum betrachten, darf ich auf Dauer und

von Rechts wegen nur dasjenige, das ich auch schützen

kann. Und indem Kant sagt «gleich als ob der
Boden spräche», nimmt er schon eine ganz moderne
Einsicht vorweg, nämlich dass die «Natur» «gleichsam»

als ein Wesen, dem auch Rechte zukommen
sollen, betrachtet werden muss, und das Symbol dafür

ist sprachlicher Art bzw. es handelt sich um einen

Aspekt der symbolischen Kommunikation unter
Menschen. Ich behaupte also: Kant hat, freilich nicht
als erster, gesehen, dass die Menschen für alles, was
sie in Besitz nehmen, sich verantworten müssen. Der

Umgang mit dem Boden - und dann mit der «Natur»

überhaupt - ist nicht einfach «off limits», sondern

muss verantwortet werden. Wer unter welchen

Bedingungen, aus welchen Gründen und in welcher
Weise zu einer solchen Rechenschaft verpflichtet ist
oder darauf behaftet werden kann und soll, ist das

Kardinalthema der Umweltethik. Sie ist, praktisch
gesprochen, Einübung in einen allgemein - und das im-

1 Vgl. den ersten Satz von Angelika Krebs, Ökologische Ethik I: Grundlagen

und Grundbegriffe: «Die ökologische Ethik fragt nach dem

ethisch richtigen Umgang des Menschen mit der Natur», in: Julian

Nida-Rümelin (Hg.), Angewandte Ethik. Die Bereichsethiken und ihre

Fundierung, Stuttgart 1996, 346-385 (347). Der Beitrag enthält
Hinweise auf wichtige umweltethische Basisliteratur.

2 Weber sprach von der modernen, kapitalistischen Wirtschaftsordnung,

die «heute den Lebensstil aller Einzelnen, die in dieses Triebwerk

hineingeboren werden - nicht nur der direkt ökonomisch Erwerbstätigen

-, mit überwältigendem Zwange bestimmt und vielleicht
bestimmen wird, bis der letzte Zentner fossilen Brennstoffs verglüht ist.»

So in der berühmten Schrift «Die protestantische Ethik und der Geist

des Kapitalismus» in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie

I, Tübingen 1920 (6. Aufl. 1972), 203.

* Manuelstrasse 116, 3006 Bern

E-mail: wolfgang.lienemann@theol.unibe.ch

Wolfgang Lienemann, Dr. theol., Prof. em, amtierte von
1992 bis 2010 als Professor für Ethik an der Theologischen
Fakultät der Universität Bern. Promotion und Habilitation in

Heidelberg. Prof. für Sozialethik an der Universität Marburg
1986-1992. Castprofessuren in Pietermaritzburg, Venedig,
Rom, Sao Leopoldo und Nishinomiya. Zahlreiche Publikationen

besonders zur Friedens- und Rechtsethik. Seit 2011 Redaktor des

«Bulletin VSH-AEU».



40

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

pliziert: auch vor dem Forum der nach uns Kommenden

- vertretbaren Umgang mit der Natur nach

Massgabe zustimmungsfähiger oder sogar universaler

Prinzipien. Die Umweltethik sucht, begründet
und entfaltet Kriterien für den menschlichen

Umgang mit der Natur.

Die neuere Umweltethik beginnt mit den neuartigen
Erfahrungen der Naturzerstörung im 20. Jahrhundert3;

ich nenne nur Stichworte:

- Abholzung und Rodung der Wälder

- Luftverschmutzung, Verpestung durch Herbizide,
wachsende Verunreinigung der Flüsse

- Landschaftsverbrauch und -Zerstörung durch
Strassen- und Häuserbau

- Steigerungen des Energieverbrauchs

- Knappheit nicht-regenerierbarer Rohstoffe

- Steigerung der Abfallmengen

- Steigende Emissionen von Schadstoffen, Lärm usw.

- Verlust von Pflanzen- und Tierarten

- Klimaveränderungen

Verschiedene Faktoren wirkten zusammen, so dass

sich in den meisten Industrieländern nach dem Zweiten

Weltkrieg und besonders in den 1970er Jahren ein

neues Bewusstsein der Umweltverantwortung
verbreitete;

- Erschrecken über die entstandenen Zerstörungen

- Überwindung der Mängelsituationen der frühen

Nachkriegszeit

- Sensibilität für Gefahren und Risiken grosstechnischer

Anlagen

- Kritik am verbreiteten Fortschrittsparadigma

- Kritik an den Erscheinungen und Strukturen des

modernen Kapitalismus

- Positionen der Tierschutzbewegung

- Rezeption älterer naturethischer Ansätze (bes. A.

Schweitzer)

Seit den späten 1970er Jahren konsolidierte sich in

Europa und Nordamerika die neue Öko-Bewegung,
vielfach verbunden mit Positionen und Manifestationen

der Friedensbewegung. Es kam zur Gründung
entsprechender Forschungsinstitute (z.B. Ökoinstitut
Freiburg/Br.), «grüner» Parteien, nahestehender

Zeitungen und Periodika, zunehmend auch zu einem

Engagement verschiedener Stiftungen. Nach und
nach wurden in der Schweiz und in Deutschland
politische Forderungen der «Grünen» im politischen
System ernst genommen, da zunehmend wähl- und
damit machtrelevant.

2. Aufbau einer Umweltethik
2.1. Ausgangspunkte und Voraussetzungen
Am Anfang jeder Ethik stehen die Warum-Fragen:
Warum tust du dieses und jenes nicht? Warum soll

ich so und nicht anders handeln? Wann und warum
handle ich ,gut' oder .richtig'? Wir fragen so, weil wir

ganz elementar uns selbst und andere nach den

Gründen für das Handeln und Verhalten fragen (können)

und weil wir diese Gründe zu beurteilen
versuchen, indem wir zwischen «gutem» und «schlechtem»

Handeln und vor allem ganz vielen Zwischenstufen

unterscheiden. Der Beginn solcher Ethik ist

Handlungsrechenschaft. Menschen kommen nicht
umhin, ihr Handeln und Verhalten gegenüber anderen

zu erläutern, zu begründen, zu «rechtfertigen».
Wir beobachten das Handeln und Verhalten von
Menschen, ihre Bräuche und Sitten, Routinen und

Normen - das weite Feld der gelebten «Sittlichkeit»

(griech. «ethos») - und beginnen darüber zu
reflektieren; diese Reflexion (Theorie) des Ethos ist die

Ethik als eine wissenschaftliche Disziplin.4

Damit sind weitgehende und vielfach problematische
Voraussetzungen verbunden. Nach Gründen für ein

Handeln (oder Unterlassen) fragen wir nur, wenn ein

Mensch Handlungsalternativen (tatsächlich oder

vermeintlich) hat, wenn er so, aber auch anders könnte.
Es bedarf eines Handlungsspielraums. Dieser ist indes

immer begrenzt, bald weiter, bald enger. Verantwortlich,

rechenschafts- oder begründungspflichtig sind

wir nur, wenn wir handelnd mit Willen und Bewusstsein

wählen. Handlungsspielraum und Wahlfreiheit
sind immer durch zahlreiche Faktoren eingeschränkt;
insofern haben wir es auch stets nur mit bedingter
Freiheit zu tun, und die Einschränkungen der möglichen

freien Wahl hängen von vielen Faktoren ab; von
der Ausbildung, vom Alter, von der Wahrnehmungsfähigkeit,

vom Mut, von der Risikoscheu, von Macht
und Geld und nicht zuletzt von unseren Selbst- und
Fremdbildern.

Die Basis allen rechenschaftsfähigen, d.h.
verantwortlichen Handelns und Verhaltens ist das

Vermögen der vielfach begrenzten menschlichen
Freiheit. Sind Menschen aber wirklich und in welchem
Sinne «frei»? Darüber gibt es eine alte und - im
Zeichen der modernen Hirnforschung - höchst aktuelle
Debatte.

3 Siehe zum historischen Zusammenhang, besonders im Blick auf

Deutschland, Franz-Josef Brüggemeier/Jens Ivo Engels (Hg.), Natur-
und Umweltschutz nach 1945. Konzepte, Konflikte, Kompetenzen,
Frankfurt/M. 2005.

4 Näher ausgeführt in: Wolfgang Lienemann, Grundinformation Theologische

Ethik, Göttingen 2008,11-24.



41

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

5 Hier begegnen vor allem drei Positionen:
1. Strenger Determinismus: Alles, was - in der «Natur»

- geschieht, ist durch (zureichende) Gründe
bestimmt. Nichts geschieht ohne Ursache. Auch
menschliches Handeln und Verhalten ist in diesem

Sinn als Teil der «Natur» durch Gründe (Ursachen),
die in der Vergangenheit liegen, bestimmt. Die
Annahme einer Wahlfreiheit ist dann eine Illusion, wenn
alle Naturerscheinungen durch einen durchgehenden

Kausalwirkungszusammenhang von (natürlichen)

Ursachen vollständig bestimmt sind.

2. Strenger Indeterminismus: Lebewesen haben die

Möglichkeit und Fähigkeit, eine Ursachenkette aus

eigenem Antrieb und Willen zu beginnen. Besonders

Menschen (aber vielleicht auch Tiere) haben die

Möglichkeit, mit Gründen und nicht nur instinktgeleitet

zwischen verschiedenen Handlungen zu
wählen. Sie sind nicht nur durch die Vergangenheit
und entsprechende Erfahrungen bestimmt, sondern
können zwischen verschiedenen Wegen in die
Zukunft und unterschiedlichen Verhaltens- und
Handlungsweisen mit Gründen überlegt wählen.

3. Relativer In-/Determinismus: Alle Lebewesen sind
teils durch alles, was vor ihnen war und durch sie

weitergegeben wird, bestimmt, teils verfügen sie über
einen (begrenzten) Freiraum für nicht-determinierte
Entscheidungen. Diesen Spielraum verantwortbarer
(nicht-unmöglicher und zugleich nicht-vorher-
bestimmter, das heisst: kontingenter) Möglichkeiten
kann man Geschichte nennen: Sie ist der Inbegriff
von Zeit und Raum nicht (vollständig) determinierter

Entscheidungen.

5 Klassische Texte findet man erläutert bei llharn Dilman, Free Will. An

Historical and Philosophical Introduction, London-New York 1999. Die

neuere philosophische Debatte kann man gut anhand des umfangreichen

Buches von Robert Kane (ed.), The Oxford Handbook of Free Will,
Oxford 2002, verfolgen. In deutscher Sprache sind empfehlenswert: Ernst

Tugendhat, Der Begriff der Willensfreiheit (1987), in:ders., Philosophische

Aufsätze, Frankfurt/M. 1992, 334-351; Peter Bieri, Das Handwerk

der Freiheit, München 2000; Harry G. Frankfurt, Freiheit und

Selbstbestimmung, Berlin 2001; Jürgen Habermas, Freiheit und Determinismus

(2004), in: ders. Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt/M. 2005,

155-186 (sowie die übrigen Beiträge zu diesem Thema in der Deutschen

Zeitschrift für Philosophie 52, 2004). Die Frage nach Willensfreiheit und

Determinismus ist für die Umweltethik u.a. deshalb so wichtig, weil sie

sich aus dem zentralen <Gegenstand) der Umweltethik ergibt, der (Natur),

sowie aus wenigstens zwei damit zusammenhängenden Fragen,

nämlich (1 inwiefern und in welchem Sinne der Mensch (als Teil,

Beobachter, Gestalter und Zerstörer der Natur) ebenfalls der < Natur> zugehört,

und (2) ob und inwiefern dem Menschen als dem (einzigen?)
Vernunft- und sprachbegabten Tier eine Sonderstellung hinsichtlich seiner

moralischen und rechtlichen Verantwortlichkeit innerhalb alles anderen,

was wir <Natur> nennen, zukommt. Würde man mit zwingenden Gründen

eine zu präzisierende Sonderstellung in Abrede stellen (müssen),

dann könnte man schwerlich von einer besonderen Rechenschaftspflicht

der Menschen für die ausser- und mitmenschliche Natur sprechen und

eine Umweltetli/fc wäre im Ansatz ein hölzernes Eisen. Man sieht hier

leicht, dasseine begrifflich klar aufgebaute Umweltethik auf zentrale

Fragen der Philosophie der Natur und der Freiheit führt.

2.2. Was ist « Ethik»?

«Ethik» bezeichnet seit ihren Anfängen eine philosophische

und theologische Fragestellung bzw. eine

Wissenschaft. Ihre teilweise oder insgesamt durchaus
umstrittenen Ausgangspunkte sind:
1. das menschliche Vermögen der Freiheit und die

Fähigkeit zur Betätigung des Willens
2. die Notwendigkeit der Handlungskoordination

zwischen (potentiell) kooperierenden und/oder
streitbereiten Menschen oder Gruppen

3. die Bewertung und Begründung von Maximen
und Prinzipien des willentlichen Handelns und
Verhaltens

4. die Ausbildung, die Befolgung und/oder Anerkennung

sowie die Durchsetzung von Regeln der
sozialen Interaktion

5. die Beeinflussung der Entwicklung ziemlich
komplexer Systeme der Erwartungs- und Verhaltenssteuerung,

einschliesslich der Bildung und Reform

von Institutionen (z.B. Recht) und Organisationen
(z.B. Gerichte)

6. die theoretische und historiographische Reflexion

aller dieser Elemente

Allgemein gilt, dass Menschen in jeder Gesellschaft

typische Regeln und Standards des Verhaltens und
Handelns ausbilden (eine Sittlichkeit, eine Moral); die

Ethik ist die Reflexion dieses Ethos. In jeder Gesellschaft

bilden sich im Rahmen eines mehr oder weniger

geteilten Ethos ausdrückliche Regeln im Sinne

von relativ stabilen, wechselseitig erfolgreich
unterstellten Erwartungen hinsichtlich des Handelns und
Verhaltens (Normen), deren Inbegriff man als «Moral»

bezeichnen kann. «Ethik» ist danach Darstellung

und Kritik des Ethos (der Sittlichkeit) und der
Moral einer Gemeinschaft von Menschen in

Wechselwirkung mit ihrer Umwelt.6

6 Nützliche Hilfsmittel zum Studium der Ethik: Annemarie Pieper,

Einführung in die Ethik (zuerst 1985), Tübingen-Basel *2000; Ottfried Höffe,

Lexikon der Ethik, München s1997; Marcus Düwell u.a. (Hg.), Handbuch

Ethik, Stuttgart 2002. Zur Wirtschafts-, Bio- und Medizinethik

gibt es umfangreiche Handbücher und Lexika.

Zur Umweltethik insgesamt: Baird Callicott u.a. (Hg.), Environmetal

Philosophy. Critical Concepts in the Environment, 5 vols., London

2005. Näherhin siehe u.a. Angelika Krebs, Ethics of Nature, Berlin-New

York 1999; Dieter Birnbacher (Hg.), Ökologie und Ethik, Stuttgart
2001; Julian Nida-Rümelin u.a. (Hg.), Ökologische Ethik und
Rechtstheorie, Baden-Baden 22002; Theodor Leiber, Natur-Ethik. Verantwortung

und Universalmoral, Münster 2002; Dale Jamieson (Hg.), A

Companion to Environmental Philosophy, Oxford 2003; Andreas Flury, Die

intermediäre Ethik als eine moralphilosophische Antwort auf die
globalen ökologischen Probleme des GEO-2000-Berichts, Münster 2003;

Monika Bobbert u.a. (Hg.), Umwelt - Ethik - Recht, Tübingen 2003;

Robin Attfield, Environmental Ethics. An Overview fort he Twenty-
First Century, Cambridge 2003; Philipp Cafaro/Ronald Sandler (Hg.),

Environmental Virtue Ethics, Lanham MD 2004; Andreas Bremer, Um-

weltEthik. Ein Lehr- und Lesebuch, Fribourg 2008.

Speziell zu theologischen Beiträgen siehe Wilfried Lochbühler, Christliche

Umweltethik, Frankfurt/M. u.a. 1996; Hans Halter/Wilfried
Lochbühler (Hg. u. Bearb.), Ökologische Theologie und Ethik, 2 Bde., Graz



42

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

Ethik als Theorie (Darstellung und Kritik) umfasst
also mindestens zwei Aspekte:

- Deskriptiv: sie beschreibt, was Menschen (auch

Tiere) typischerweise tun oder nicht tun, welche
beobachtbaren oder erschliessbaren Ursachen dabei

wirksam sind, wie die Ursachen wirken und wie
sie mitgeteilt werden. Beschrieben wird auch, welche

Rechtsordnungen, Institutionen und
Organisationen dabei eine Rolle spielen, welche individuellen

und kollektiven Einstellungen und Erwartungen

wichtig sind, und wie dies alles in komplexen
Wechselwirkungen steht. Eine wichtige
Beschreibungsperspektive ist die (reflektierte) Beobachtung

eines Systems in einer Umwelt.

- Normativ: sie fragt und argumentiert, aufgrund
welcher Gründe und Ursachen (Motive, Überzeugungen,

Zielsetzungen; Bestrebungen, Handlungen,

Wirkungen) etwas, was ist, aber auch (in näher

zu bestimmenden Grenzen) anders sein könnte, so

ist, wie es ist, und warum es so sein (und bleiben)
soll oder anders werden soll, als es ist. Es wird auch

gefragt, ob und wie und warum/woraufhin Institutionen

(z.B. rechtliche Verfassungen) verändert
werden können und sollen und wie entsprechende
Organisationsformen (z.B. eine Behörde zum
Umweltschutz) und Verfahrensordnungen (z.B. das

Instrument der Verbandsklage) aussehen sollen. Es

ist evident, dass in diesem Bereich normativer
Bestimmungen und Orientierungen Ethik und
Rechtswissenschaft eng aufeinander bezogen sind

und sich teilweise überschneiden (beispielsweise
im Bereich der Rechtsethik).

2.3. Gegenstandsbezüge der Ethik
Eine jede Ethik ist in ihren Aussagen korrelativ zu

ihren Gegenstandserkenntnissen und den relevanten

Handlungsmöglichkeiten. Soweit es um Handeln,
Unterlassen und Verhalten geht, bezieht sich dies

immer auf bestimmte Sachverhalte (Dinge, Ereignisse)

und gesellschaftliche Zusammenhänge (Struktu-

1999: Hans-Peter Gensichen, Tun-Lassen. Ökologische Alltagsethik im
21. Jahrhundert, Halle 2003; Christina aus der Au, Achtsam wahrnehmen.

Eine theologische Umweltethik, Neukirchen-Vluyn 2003; Oliver
Reis, Nachhaltigkeit - Ethik - Theologie. Eine theologische Beobachtung

der Nachhaltigkeitsdebatte, Münster 2004.

Beiträge zur Umweltethik und zum Umweltrecht überschneiden sich

teilweise und betreffen zum Teil auch nur ausgesuchte Praxisfelder wie

die Energie- und Abfallswirtschaft. Einige einschlägige und mit Gewinn

zu konsultierende Zeitschriften sind: Journal for European Environme-

tal & Planning Law (JEEPL); GAIA; Jahrbuch des Umwelt- und Technikrechts;

Natur und Recht (NUR); Zeitschrift für Umweltrecht (ZUR);
Environmental Policy and Law (EPL); Recht der Energiewirtschaft
(RdE); Recht der Abfallwirtschaft (AbfallR); Zeitschrift für Stoffrecht

(StoffR); Altlasten Spektrum (altlasten Spektrum); Müll und Abfall

(MuA) u.a.m. Das schweizerische Bundesamt für Umwelt (BAFU) und
das deutsche Umweltbundesamt (UBA, Dessau) bieten über ihre

homepages viele nützliche links zu Literatur und Datenbanken.

ren, Prozesse). Dabei wird die ethische Reflexion

unausweichlich, wenn es um die Wahl zwischen alternativen

Handlungsmöglichkeiten geht. Doch nicht jede
Wahl ist primär ethischer Art; wir können wenigstens
fünf Dimensionen des (freien, mehr oder weniger
vernunftorientierten) Wählens oder der Präferenzbildung

(Vorzugsgewichtung, bisweilen ist auch die

Rede von einer «Wert»orientierung) unterscheiden:

- Technische Wahlen: Optimierung von
(technischen) Mitteln in bezug auf gegebene Zwecke

oder Variation von Zwecken in bezug auf verfügbare

Mittel (Beispiele: Energieversorgung,
Verkehrsflüsse, Abfallbehandlung).

- Ökonomische Wahlen: Entscheidung über Allo-
kation von Ressourcen in der Zeit (Beispiel: C02-

Abgabe; Festlegung von Zinssätzen; Management-
Zielsetzungen).

- Wahl rechtlicher Gestaltungsmöglichkeiten:
Entscheidung über Zwecke/Ziele und Mittel nach

Massgabe bestehender, zu verändernder oder erst
noch zu bestimmender rechtlicher Normen
(Beispiele: Nutztierhaltung, Tierversuche, Sterbehilfe).

- Politische Wahlen: Entscheidungen über politische
Voraussetzungen von Machtverteilungen, die
ihrerseits im Rahmen einer rechtlichen Verfasung
politische Entscheidungen begrenzen und ermöglichen

(Beispiel: Parlamentswahl), welche dann

wiederum in rechtliche Bestimmungen eingehen.

- Ethische Wahlen im engeren Sinne:

Grundentscheidungen und aktuelle Entscheidungen nach

Massgabe ethischer Kriterien, die teilweise aus

bestimmten (philosophisch und/oder theologisch
reflektierten) Auffassungen vom Menschen und
seiner Stellung im Kosmos folgen (Beispiele:
Eintreten für die Anerkennung allgemeiner
Menschenrechte oder für Standards des Umwelt- und

Tierschutzes).

Das schwierige Verhältnis von Moral und Recht7 ist

hier auf vielfältige Weise zu bedenken: Zur Sphäre des

(Umwelt-)Rechts gehören alle die Bestimmungen und

Standards, die das Handeln von Menschen und
Institutionen verbindlich regeln (sollen); zur Moral gehören

diejenigen Motive, Überzeugungen und Hintergrundannahmen,

die, nach Massgabe der Emotionen,
Intuitionen und moralischen Überzeugungen der
Menschen, das Handeln, Verhalten und Unterlassen von
Menschen prägen und prägen sollten, ohne dass diese

mit den Mitteln des Rechts notfalls gegen Widerstreben

durchgesetzt werden können und müssen.

1 Vgl. Lienemann, a.a.O., 302-319.



43

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

2.4. Umweltethik als angewandte Ethik
Die «Umweltethik» gehört zu den Ethiken, die sich

auf konkrete Problemfelder erstrecken beziehungsweise

zu den so genannten Bereichsethiken wie
Wirtschafts- oder Medizinethik. Die Umweltethik kann

und sollte unterschieden werden von den Bereichen

des Rechts und der Politik, und zwar in folgender
Weise:

Rechtlich werden in einer (rechtsstaatlichen,
demokratischen) Gesellschaft diejenigen Normen
festgelegt, die aufgrund bestimmter Verfahren allgemein
bindend sind und deren Verletzung sanktioniert wird
(Beispiel: Umweltrecht, Immissionsschutzrecht,
Recht der Energiewirtschaft usw.).8

Politisch muss um die Grundsätze rechtlicher
Regelungen gestritten werden, das heisst im politischen
und parlamentarischen Vorfeld der Gesetzgebung
muss ermittelt werden, was aufgrund politischer
(Mehrheits-)Verhältnisse und -Überzeugungen
Gesetzeskraftgewinnen kann (Beispiele: Festlegung von
Nachhaltigkeitskriterien, Erhebung von Ökosteuern,

Kriterien artgerechter Tierhaltung).9

Ethisch ist nach denjenigen Gesichtspunkten und
normativen Bestimmungen zu fragen, die geeignet
sind, eine verpflichtende, allgemeine Grundlage für
politische Entscheidungen abzugeben (Beispiele: sittlich

und/oder religiös verpflichtende Grundlagen der
Menschen- und Grundrechte; Überzeugungen
hinsichtlich der menschlichen und tierlichen Würde)
und welche als Kriterien für die Prüfung politischer
und rechtlicher Geltungsansprüche zu fungieren
geeignet sind.10

Als angewandte Ethik wird die Umweltethik meist
konkret aufgrund bestimmter Beratungssituationen
entfaltet. Beispiele: Angesichts der Informationen
über Tierversuche wird die gängige Praxis problema-
tisiert. Ethik-Kommissionen werden gebildet, um
Kriterien für die Zulässigkeit von Tierversuchen zu
bestimmen und anzuwenden. Oder: Investitionsentscheidungen

im Verkehr oder in der Energiewirtschaft

müssen vorbereitet werden. Es wird eine
Kommission eingesetzt, die auch ethische Eritscheidungs-
gründe erwägen, erläutern und vorschlagen soll. Da

der Ort angewandter Ethik überwiegend die reflexive

Beratungspraxis ist, ist eine ihrer häufigsten Darstel-

8 Die Frage «wasgilt aufgrund von Recht und Gesetz?» ist hier
entscheidend - ein Blick ins (Umwelt-)Gesetz fördert die Rechtskenntnis.

9 Was lässt sich im Rahmen gegebener oder zu verändernder

politischer Machtverhältnisse (demokratisch) durchsetzen - welche

Machtressourcen lassen sich mobilisieren?
10 Von welchen allgemein anerkannten oder anerkennbaren Grundsätzen

sollten sich Menschen in Umweltfragen leiten lassen?

lungsformen die der gutachtlichen Stellungnahme.11
Diese kann vom (sehr teuren) Fachgutachten bis zur
(meist kostenfreien) Gruppenberatung durch Experten

oder Laien reichen.

3. Drei Ansätze der Umweltethik
Die Ansätze in der heutigen Umweltethik sind überaus

vielfältig. Einige kann man am besten anhand
ihres Naturverständnisses unterscheiden, wenngleich
sich dann alsbald zeigt, dass die verbreiteten
Klassifikationen meist viele unaufgeklärte Prämissen mit
sich führen.

3.1. Physiozentrismus:
Varianten der Auffassung eines Eigenwertes oder

Eigenrechtes der Natur (stark unter Naturschützern

verbreitet).

Diese Auffassung hat sich aus der Kritik an der

Meinung und dem entsprechenden Verhalten entwickelt,
die menschliche Gattung dürfe sich die gesamte
Natur Untertan machen. Die bis heute verbreitete

vulgäre Auffassung verbindet diese Meinung i.a. mit
einer Kritik der biblischen Lehre vom menschlichen

Schöpfungsauftrag, mit einer Kritik des vermeintlichen

Dualismus von Geist und Materie bei Descartes

und mit einer Kritik der neuzeitlichen Auffassung
von Experimenten als Grundlage der Naturerkenntnis.

Es sollte sich eigentlich inzwischen herumgesprochen

haben, dass alle drei «Gegner» in Wahrheit

Popanze sind: die Bibel meint mit dem Schöpfungsauftrag

(dominium terrae) die Verantwortung für
Bestand, Erhaltung und Entwicklung der Schöpfung;
Descartes hatte keineswegs ein mechanistisches

Weltbild, und ein moderner Experimentator weiss

um die Grenzen des Experimentierens.

Gleichwohl hat der Physiozentrismus darin recht,
dass er die Erhaltung natürlicher Zusammenhänge zu

einer massgeblichen Norm des menschlichen
Handelns und Verhaltens gegenüber der Natur machen

will.

3.2. Anthropozentrismus:
Aneignungs- und Instrumentalisierungsrecht auf alle

«Sachen» als Eigentum. Nutzungswert «für uns»;
utilitaristische Selbstbegrenzung.
Diese Auffassung begegnet vor allem in einer
bestimmten Tradition der Auslegung der Stellung des

Menschen als «Herrschers» in der Natur sowie
frühneuzeitlich in der Ausbreitung der kapitalistischen
Produktionsweise und der Unterordnung aller Be-

11 Vgl. als ein aktuelles Beispiel: Umweltkonzept für die Evangelische

Kirche Berlin-Brandenburg-Schlesische Oberlausitz, Heidelberg -
Berlin Februar 2014.



44

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

stände unter die Bedingungen der Selbstverwertung
des Kapitals. Von Anthropozentrismus kann man
hier eigentlich sogar in einem genauen Sinne gar
nicht reden, sondern es geht darum, alle Sachverhalte

unter dem Aspekt von Tauschwert und Mehrwert
zu betrachten, und das heisst: Letztlich auch den

produzierenden Menschen. So wandelt sich der
ehemalige Anthropozentrismus unter bestimmten
gesellschaftlichen Bedingungen in einen «Kapitalzentrismus».

3.3. Anthroporelationale Schutzethik:

Bestimmung, Erweiterung und Gewährleistung von
Schutznormen durch von Menschen («advokato-
risch») wahrzunehmende Zuerkennung von «Rechten»

an die Natur bzw. «natürliche» Entitäten,
verbunden mit bewusster Selbstbegrenzung menschlicher

Handlungs- und Eingriffsmöglichkeiten.

Ich halte diese Position für wichtig und näher zu
diskutieren, weil sie die Freiheit der menschlichen

Gattung auf die Möglichkeiten und Gefährdungen der

Erhaltung der mitmenschlichen und aussermensch-

lichen Natur bezieht. Sie zieht der Vernutzung der

Natur durch den Menschen zuerst ethische Grenzen

(z.B. Anerkennung einer Würde aller Kreatur), sodann

politische Grenzen (Eintreten und Gewinnung von
Mehrheiten für den Tier- und Naturschutz) und auf
dieser Basis konkrete rechtliche Grenzen (parlamentarische

Gesetzgebung und Aufnahme von
Naturschutzbestimmungen in Verfassung und
Gesetzgebung).

4. Praxis der Umweltethik
Jede angewandte Ethik zielt auf die Gestaltung,
Ordnung und Förderung einer kollektiven Praxis und auf
die Einübung und Habitualisierung bestimmter
Einstellungen und Handlungsdispositionen und -bereit-
schaften. Hier lassen sich mehrere Aspekte
unterscheiden:

4.1 Umwelttugenden
Umwelttugenden entwickeln sich durch die Ausbildung

von Umweltbewusstsein und ein Umweltethos,
durch individuelle und kollektive Ausprägungen von
«Werthaltungen» und entsprechendes Verhalten
und Handeln.

Erfahrungen und Vorbilder sind meist wichtiger als

Theorien und theoretische Normenbegründungen.
Wichtig ist die alltägliche Gewinnung von Evidenzen

aufgrund von reflektierten Erfahrungen. Gross ist die

Macht der Bilder und Metaphern. Einstellungs- und

Verhaltensänderungen orientieren sich häufig an

Vorbildern. Politische Bildung geschieht nicht zuletzt
durch die kritische Beobachtung der Akteure des

politischen Systems. Die praktische Bedeutung der

politischen Vorbilder und medialen Vermittlungen
sollte man nicht unterschätzen.

Zugleich bilden sich Umwelttugenden aufgrund
rationaler Beobachtungen und Folgerungen aus: Man
kann sehen und beschreiben und prognostizieren,
was aus bestimmten umweltpolitisch relevanten

Handlungen praktisch folgt - beispielsweise aus der

Fortschreibung des derzeitigen Energie-, Landschaftsund

Ressourcenverbrauchs. Daraus kann man individuell

und kollektiv handlungsleitende Schlüsse
ziehen.12

Bestimmte Vorbildwirkungen und rationale

Erwägungen können in der individuellen und kollektiven

Lebensführung gleichsam «habitualisiert» werden -
sie prägen in einer gewissen Tiefenschicht das eigene
Handeln und Verhalten und bilden den moralischen
Kern der Lebensführung. Das kann durchaus

lernfähig-offen sein, aber wahrscheinlich brauchen die

meisten Menschen derartige habitualisierte
Einstellungen. Die dafür prägenden Erfahrungen liegen
vermutlich zu einem erheblichen Teil in der frühen
Jugend. Die Umweltpädagogik knüpft hier an.

4.2. Umweltengagement
Individuelle Einstellungen drängen meist auf Kooperation

und Solidarität mit Gleichgesinnten.13 Das

führt zur Organisation von Interessen in Gruppen: sie

lernen, streiten, kooperieren untereinander und
miteinander. Für die Umweltpolitik - die es erst seit gut
30 Jahren gibt - waren von Anfang an soziale

Bewegungen als herausfordernde Träger konstitutiv. Ohne
eine derartige soziale Abstützung ist Umweltpolitik
schwierig bis gefährdet. Gruppen und soziale

Bewegungen sind wichtige vermittelnde Grössen zwischen

den Individuen und den formalen Institutionen,
Organisationen, Strukturen und Prozessen, welche
gesellschaftliche Machtbildungen und sittliche
Orientierungen mit formen, kritisieren, reflektieren und

gesamthaft beeinflussen. In Gestalt von «Non
Governmental Organisations» (NGO) haben soziale

Bewegungen insbesondere in der Umweltpolitik von
früh an grosse Bedeutung gehabt, weisen aber

zugleich infolge ihrer unterschiedlichen Organisationsund

Konfliktfähigkeit oft erhebliche Defizite auf. Auf
internationaler Ebene haben diese Gruppen
Entscheidendes zur Problemanalyse, Bewusstseinsbil-

dung, Strategiediskussion und Politikbeeinflussung

12 Siehe Ruth Kaufmann-Hayoz (Hg.), Bedingungen umweltverantwortlichen

Handelns von Individuen, Bern 1997; dies. u.a. (Hg.), Changing

Things - Moving People. Strategies for Promoting Sustainable

Development, Basel 2001.
13 Vgl. Christoph Baumgartner, Umweltethik - Umwelthandeln. Ein

Beitrag zur Lösung des Motivationsproblems, Paderborn 2005.



45

VSH-Bulletin Nr. 4, November 2014 | AEU-Bulletin n° 4, novembre 2014

beigetragen; ihre eigene (interne) demokratische

Legitimation ist hingegen nicht immer über jeden Zweifel

erhaben. Darum gibt es eine wichtige Debatte
über die Wünschbarkeit und Gestaltung einer
«Zertifizierung» von NGOs.

4.3. Politische Umsetzung
Umweltethische Ziele müssen in politische
Forderungen und gesetzgeberische Initiativen übersetzt
werden. Der Wille zur Politik - frei nach Max Weber:
das Bohren dicker Bretter mit Leidenschaft und Au-

genmass zugleichs - nötigt Menschen mit einer
bestimmten umweltethischen Überzeugung dazu, sich

im Kampf um Mehrheiten und Meinungen aktiv am
demokratischen Prozess im Rahmen verfassungsmässiger

Regeln zu beteiligen. Dies wiederum setzt,
wenn man sich nicht permanente Frustrationen
einhandeln will, eine sorgfältige Einschätzung und einen

kontrollierten Einsatz der eigenen Möglichkeiten
voraus. Anders gesagt: Wer umweltethisch handeln will,
kann schwerlich anders, als die Nähe zur Politik zu

bejahen und zu suchen. Dies impliziert notwendigerweise

die Einübung in die demokratische Tugend des

Kompromisses. Zugleich können sich dabei Grenzen
der demokratischen Zumutbarkeit und
Kompromissfähigkeit zeigen, insbesondere dann, wenn
technische Innovationen in ausserordentlicher Weise

elementare (Über-)Lebensinteressen von Menschen
gefährden oder bedrohen.

4.4 Gestaltung und Erfolgskontrolle
Zum politischen Willen gehört die legislative Arbeit.
Diese muss ergänzt werden durch Monitoring und
Kontrolle auf der Ebene der Rechtsanwendung und

Verwaltungsbeobachtung (Mittel der Verbandsklage?).

Insbesondere Natur- und Umweltschutzverbände

engagieren sich auf diesem Gebiet. Hier ist nicht

nur eine enge Vernetzung der Politikbereiche

unumgänglich, sondern es bedarf längerfristiger politischer

Planungen, die über Einzelziele hinaus einem

Gesamtkonzept verpflichtet sind.

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

EfHzürich

Professor of Single Particle Cryo-electron Microscopy and
Methods Development

The Department of Biology (www.biot.ethz.ch] at ETH Zurich invites applications for the above-mentioned
position.

The successful candidate should use single particle electron microscopy to study the function and the
molecular mechanism of biological complexes and large assemblies. Preferably, he or she is actively
engaged in developing methods for high resolution structure determination by electron microscopy. The

future professor will be expected to build an innovative and internationally competitive research program
within the Institute of Molecular Biology and Biophysics (www.moibiol.ethz.ch). The institute provides an
excellent scientific environment and access to state-of-the-art equipment. The search is open to all
research fields, although applications from candidates with a focus complementary to those already
pursued at the Institute are encouraged. Transmission electron microscopes including a FEI Tecnai G2

cryo+ F20 and a FEI Titan Krios are available within the Electron Microscopy Center of ETH Zurich. The

new professor will be expected to teach undergraduate level courses (German or English) and graduate
level courses (English) and to actively contribute to the interactive, scientific environment at ETH Zurich.

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch

Applications should include a curriculum vitae, a list of publications, the names of at least three references,
and a statement of future research and teaching interests. The letter of application should be addressed
to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing date for applications is 30 November
2014. ETH Zurich is an equal opportunity and family friendly employer and is further responsive to the
needs of dual career couples. We specifically encourage women to apply.


	Umweltehtik : eine Skizze

