Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Philosophie als Beruf

Autor: Hosle, Vittorio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie als Beruf

Vittorio Hosle*

Wer besdsse wohl die Dreistigkeit, nach Max Webers
unerreichbarem Klassiker «Wissenschaft als Beruf»
nochmals das Thema zu behandeln? Ist nicht in jener
Vorlesung des grossten Soziologen des 20. Jahrhun-
derts alles schon gesagt, und zwar mit viel grosserem
historisch-soziologischem Hintergrundwissen ebenso
wie mit weitaus eindriicklicherer kategorialer Klarheit
und ernsthafterem existenziellem Pathos, als ein nor-
maler Sterblicher je aufzubieten vermochte? Wenn ich
es dennoch wage, mich zu einem verwandten Thema
zu dussern, so nur, weil mein Thema eben nur ver-
wandt, aber nicht identisch mit dem Weber’schen ist.
Denn die Philosophie ist, wenn man sie denn (ber-
haupt als Wissenschaft bezeichnen will, eine ganz be-
sondere Wissenschaft, von der keineswegs voraus-
gesetzt werden kann, dass die Weber’sche Charakteri-
sierung der Wissenschaft im allgemeinen auch auf sie
zutreffe. Dabei ist nicht auszuschliessen, dass, wenn
bei ihrer Analyse von Weber abweichende Ergebnisse
erzielt werden sollten, diese trotz, oder vielleicht sogar
aufgrund, der Sonderstellung der Philosophie auch
auf den Begriff der Wissenschaft im allgemeinen zu-
riickstrahlen werden. Denn anders als die von Weber
am Ende beriihrte Theologie ist auch die Philosophie
eine rationale Disziplin, die nicht an Wunder und Of-
fenbarung appelliert, und da sie etwa das Wesen der
Erkenntnis im allgemeinen thematisiert, ist unser Ver-
standnis von der Natur der Wissenschaft unweigerlich
von philosophischen Kategorien bestimmt, auch
wenn diese nicht immer ins Bewusstsein gelangen.

Da ich anders als Weber kein Nationalokonom, son-
dern Philosoph bin, will ich mit der Diskussion der
Berufung zur Philosophie beginnen und nur am Ende
das Thema der Philosophie als Brotberuf streifen.
Denn idealerweise wird man zuerst aus sachlichen
Griinden von einer philosophischen Existenz ange-
zogen. Wie man in dieser Existenzform sein Auskom-
men finden moge, ist zwar eine nicht unwichtige
Frage, aber legitim letztlich nur flr jene, die zu jener
Existenzform wirklich berufen sind. Wer sich zuerst
danach umschaut, welcher wirtschaftliche Status
mit einer Philosophieprofessur verbunden ist, und
dann beschliesst, sich dem Fach zu widmen, mag es
aufgrund eines karrieristischen Instinkts im Universi-
tatssystem seiner Zeit weit bringen, aber er oder sie
wird bald vergessen werden, weil keine philosophi-
sche Berufung vorliegt.

Wieso beschliesst jemand, Philosoph zu werden?
Soweit ich sehe, gibt es verschiedene Griinde, sich

21

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

dem Fache zu nahern, und auch wenn die Unter-
schiedlichkeit dieser Motive zum Teil erklart, wie-
so die Philosophie eine so heterogene Disziplin ist,
schliessen sie einander keineswegs aus, ja, letztlich
ist von einer Konvergenz aller auszugehen. Zunachst
einmal sind es die grossen metaphysischen Fragen, die
frith die Entstehung der Religionen befliigelt haben
und die schon Kinder fesseln: Was ist die eigentliche
Wirklichkeit? Griindet die Welt in sich oder ist sie
defizient gegeniiber einem transzendenten Prinzip?
Wie verhalten sich physisches Sein und Bewusstsein
zueinander? Was passiert mit dem Tode? Warum ist
Uberhaupt etwas? Zwar ist es unstrittig richtig, dass
ein spateres Studium der Logik einen lehrt, dass man-
che Kinderfragen sinnlos sind. Aber da es wesentlich
schwieriger ist, eine Abgrenzung des Sinnvollen und
Sinnlosen vorzunehmen, als es sich etwa der Logi-
sche Positivismus eingebildet hat, darf man durch-
aus behaupten, dass derjenige keine philosophische
Personlichkeit ist, der in seinem Herzen nicht die
Anziehungskraft jener Kinderfragen, ja vermutlich:
der nicht bestimmte kindliche Ziige wie besonders
ein gewisses naives Vertrauen in die Verstandlichkeit
der Welt und damit darauf, dass richtige Losungen
letztlich einfach sein missen, bewahrt hat. Auch
wenn Kinder schon im Kindergarten einen deutli-
chen Gerechtigkeitssinn manifestieren, etwa Zuriick-
setzungen nicht einfach als schmerzlich, sondern als
ungerecht erfahren, erreicht das Nachdenken iiber
ethische Fragen in der Pubertit einen Hohepunkt,
da diese Lebensperiode u.a. offenbar dazu dient, das

* University of Notre Dame, 318 O'Shaughnessy, Notre Dame,
IN 46556, USA.

E-mail: vhosle@nd.edu
http://www3.nd.edu/~vhosle/

Vittorio Hosle, Prof. Dr. phil,, ist Paul Kimball Professor for

Arts and Letters in den Departments of German, Philosophy

~© und Political Science der University of Notre Dame, an der er

von 2008-2013 das Notre Dame Institute for Advanced Study

leitete.

Studium der Philosophie, Allgemeinen Wissenschafts-

geschichte, Indologie und Grézistik an den Universitaten Regensburg,
Tibingen, Bochum und Freiburg, Promotion 1982 und Habilitation 1986
in Philosophie (Tubingen), 1988 Associate Professor an der New School
for Social Research in New York, 1993 o. Professor in Essen, 1997 Direk-
tor des Forschungsinstituts fir Philosophie Hannover, seit 1999 an der

University of Notre Dame.

2004/05 Member des Institute for Advanced Study in Princeton. Seit 2013
ordentliches Mitglied der Papstlichen Akademie fiir Sozialwissenschaften.
Autor von vielen Biichern (insgesamt in zwanzig Sprachen erschienen) zu
Ethik, Politischer Philosophie, Asthetik und Geschichte der Philosophie.



22

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Fragwiirdige der eigenen Tradition einer kritischen
Sichtung zu unterziehen. Das Hinterfragen faktischer
Ungerechtigkeiten kann freilich zu grundsatzlichen
Zweifeln an einer objektiven moralischen Ordnung
fihren, und daher haben sowohl die Suche nach
einer komplexeren Ethik und Politischen Philosophie
als auch Skeptizismus und Nihilismus hier ihren le-
bensgeschichtlichen Ursprung. Und eine Prise Skep-
sis gegeniiber allen Ublichkeiten bleibt ein Charak-
terzug jedes wahren Philosophen, auch desjenigen,
der Alternativen zu dem letztlich selbstwiderspriich-
lichen Skeptizismus aufzeigt.

Zweifel an Normen werden schon geweckt, wenn die

Autoritdten, die sie lehren, sich nicht an sie halten,

aber sie werden bedeutend verscharft, wenn das

Normensystem in sich selbst nicht konsistent ist —

etwa allgemeine Gleichheit fordert und dann Manner

und Frauen unterschiedlich behandelt. Der Sinn fiir

Widerspriiche und die Begierde nach ihrer Beseitigung

sind sicher einer der machtigsten Motoren der Phi-

losophie, und er ist um so bedeutsamer, als sich nicht
alle Widerspriiche theoretisch so einfach beseitigen
lassen wie diejenigen in manchen Normensystemen,
wo die eigentliche Arbeit mehr in der Beseitigung
unsinniger tradierter Normen und in der langsamen

Anndherung der Gesellschaft an die iiberlegenen

Normen besteht. Nein, das, was die Philosophie stets

am Leben erhalten wird, ist die Tatsache, dass sich bei

einigen grundlegenden Problemen ein Dilemma
oder Trilemma auftut, das deswegen so schwer zu

[6sen ist, weil sich tiberzeugende Argumente pro und

kontra finden lassen. Ohne begriffliche Klarheit und

logische Prazision scheint es aussichtslos, hier weiter-
zukommen, und das erklart das starke Interesse an

Klarungen von Begriffen und an der Natur der

Folgerung, das Philosophen auszeichnet. Vier Bei-

spiele mogen geniigen.

1. Nur wenig ist plausibler als der Glaube, dass jedes
Ereignis verursacht ist, ja, im Prinzip durch
Antezedensbedingungen und allgemeine Gesetze
erklart werden kann, wobei jene Ereignisse durch-
aus auch Handlungen nach Griinden umfassen
mogen. Gleichzeitig scheint unser Verstandnis
von Freiheit und Verantwortung eine Prade-
termination von Handlungen auszuschliessen, die
sich aus jenem Modell ergibt.

2.Die meisten modernen Menschen identifizieren
Physisches nicht mit Mentalem, glauben daran,
dass Physisches nur durch Physisches verursacht
wird, und vertrauen in_ die kausale Wirksamkeit
von Willensakten. Leider konnen aber nicht alle
drei Annahmen zugleich wahr sein.

3.Der historisch Gebildete stellt fest, dass grund-
legende theoretische, aber auch moralische An-
nahmen der Menschheit im Lauf der Geschichte

aufgegeben worden sind, und scheint es fiir ein
Gebot der Bescheidenheit zu halten, auch den ei-
genen Uberzeugungen Giiltigkeit nur fiir eine
bestimmte historische Epoche zuzuschreiben.
Gleichzeitig ist er normalerweise nicht willens,
grundlegende moralische Ideen, etwa dass die
Totung eines Unschuldigen ein Verbrechen sei,
einfach zu «historisieren».

4. Wissen ist nach einer alten, auf Platon zuriick-
gehenden Definition begriindete wahre Meinung.
Begriindung setzt freilich ein Begriindendes
voraus, von dem nach bestimmten Regeln, die den
Wahrheitstransfer garantieren, zu dem zu Be-
griindenden Ubergegangen werden kann. Aber
woher wissen wir um die Geltung der ersten
Pramissen? Sie selbst begriinden zu wollen, wiirde
in einen infiniten Regress fiihren, sie durch sie
selbst zu begriinden scheint lacherlich, weil damit
alles begriindet werden kann, und sich auf die
Intuition zu berufen wirft neben dem bekannten
Problem, dass nicht alle die gleichen Intuitionen
haben, die Frage auf, warum man das nicht auch
bei dem zu Begriindenden tue.

Neben der Faszination durch die grossen metaphysi-
schen Fragen, der Suche nach Kriterien fiir mora-
lisches Handeln und dem Wunsch, tiefsitzende
Widerspriiche in unseren Uberzeugungssystemen zu
Uberwinden, spielen zwei weitere Faktoren bei der
Berufung zur Philosophie eine Rolle, deren zweiter,
wie wir gleich sehen werden, mit dem dritten durch-
aus zu tun hat. Man kann sie das Interesse an der
Fundierung der Einzelwissenschaften und die Begierde
nach enzyklopddischem Rundblick nennen. Man
kann ein brillanter Mathematiker sein und nicht dar-
iber nachgedacht haben, was die Natur mathemati-
scher Objekte ist, und man kann glanzende literatur-
wissenschaftliche Interpretationen vorlegen, ohne
Klarheit dariiber zu haben, was ein literarisches
Kunstwerk und eine Interpretation eigentlich sind.
Damit freilich kann sich ein philosophischer Kopf
nicht zufrieden geben. Ein solcher will die meist un-
reflektierten Grundbegriffe und Grundannahmen
der Einzelwissenschaften reflektieren und d.h. un-
weigerlich: wenigstens zeitweise in Frage stellen. Der
philosophische Kopf mag sehr wohl hauptberuflich
ein Einzelwissenschaftler sein, dessen diesbeziigliche
Arbeiten, da erfahrungsgesittigt, oft inspirierender
sind als die eines hauptberuflichen Philosophen. Der
Geist der Philosophie setzt ja keineswegs ein formel-
les Philosophiestudium voraus; Albert Einstein etwa
war ein eminent philosophischer Kopf.

Von Aristoteles bis zu Leibniz und Hegel hat es ferner
einige Philosophen gegeben, die einen Uberblick
Uber das Ganze des Wissens erreicht haben, und



wahrend die beiden ersten auch zu den Einzel-
wissenschaften ihrer Zeit Erstrangiges beigetragen
haben, kann es nicht Giberraschen, dass dies fiir Hegel
nicht mehr gilt: Der Fortschritt des Wissens machte
es schwer genug, verschiedene Disziplinen in ihren
Grundprinzipien zu iberschauen, und hoffnungslos,
auch zu ihrer konkreten Entwicklung beizutragen.
Hat dieser Drang heute noch andere Griinde als eine
kindische, vielleicht sogar vermessene, die condition
moderne verleugnende Neugierde? Nun, es gibt zwei
gute Griinde, ihn fiir weitaus relevanter fiir das phi-
losophische Unternehmen zu halten, als viele heute
meinen. Die Widerspriiche, von denen erst die Rede
war, verschwinden meist, wenn man sich auf eine
einzige Disziplin konzentriert: Wer als objektivisti-
scher Naturwissenschaftler die Introspektion metho-
disch ablehnt, wird keine Schwierigkeit haben,
Mentales mit Physischem gleichzusetzen bzw. Ver-
antwortlichkeit zu leugnen; wer als Geisteshistoriker
den Wertewandel erforscht hat, mag damit leben,
dass auch alle seine eigenen moralischen Uber-
zeugungen historisch relativ sind. Diese Form der
Auflésung des Widerspruchs, bei der man die andere
Seite gar nicht zu Wort kommen lasst, ist freilich zu
schlicht, um zu tiberzeugen — ohnehin die mit den
anderen Wissenschaften Vertrauen, aber auch den
unparteiischen Beobachter. Eine plausiblere Antwort
ist nur von jenen zu erwarten, die mit den Kategorien
und Methoden unterschiedlicher Wissenschaften
vertraut sind, und daher hédngt, da eine solche Kom-
petenz nur erzielbar ist, wenn man Detailprobleme
wie diejenigen mit einer philologischen Konjektur
verbundenen souverédn ignoriert, die fir den be-
troffenen Philologen von enormer Relevanz sein
dirfen, ja, missen, die Zukunft der Philosophie ent-
scheidend davon ab, ob es genligend Menschen gibt,
die jene Souveranitdt besitzen, ja, einen Mut zum
Dilettantismus mit jener universellen Neugierde ver-
binden und fiir die Philosophie Wesentliches von
Unwesentlichem zu unterscheiden vermogen. Da-
neben gibt es noch einen weiteren Grund, von einem
Philosophen einen enzyklopédischen Blick zu for-
dern. Einige Denker haben die These vertreten, dass
eine Alternative zum infiniten Regress ebenso wie
zur Intuition unvermittelter Wahrheiten die
wechselseitige Stlitzung der Prinzipien der Einzel-
wissenschaften bzw. der entsprechenden philo-
sophischen Disziplinen ist. Nach dieser holistischen
Auffassung, die von einer u.a. durch Schonheit aus-
gezeichneten Architektonik der Philosophie als
ganzer ausgeht, sind etwa Erkenntnistheorie und
Ethik keineswegs unabhéngige Disziplinen — es gibt
eine Erkenntnistheorie der Ethik, aber eben auch
moralische Prinzipien, die die erkenntnistheoretische
Tatigkeit inspirieren. Eine Alternative zum Monismus
einer einzigen Disziplin, deren Dienstmdgde alle

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

anderen sind, bis sie schliesslich auf sie zurtickgefiihrt
werden, ebenso wie zum Polytheismus ganz
unterschiedlicher Wissensanspriiche mag durchaus
das Konzept einer polyphonen Harmonie der einzelnen
Wissenschaften und der sie fundierenden philosophi-
schen Disziplinen sein.

Ich erwdhnte erst, dass die fiinf Zugange zur Philoso-
phie, trotz unterschiedlicher Schwerpunktbildung,
letztlich konvergieren. Weshalb? Fiihren nicht Sensi-
bilitat fur metaphysische Fragen, Streben nach Ge-
rechtigkeit, Wunsch nach Klarheit und Konsistenz,
Interesse an der Fundierung der Einzelwissenschaften
und Sinn flr systematische Architektonik in ganz
unterschiedliche Richtungen, wie die Differenzen
zwischen Denkern wie Plotin, John Rawls, Gottlob
Frege, Roman Ingarden und G.W.F. Hegel beweisen?
Gewiss; aber ebenso gewiss ist, dass sich die grossten
Denker der Tradition von mehreren, wenn nicht ge-
radezu allen Quellen gendhrt haben. Und es leuchtet
ein, dass eine Losung der die Philosophie qualenden
Widerspriiche nur bei einem Gesamtiiberblick iber
alle unsere Erkenntnisanspriiche erhofft werden
kann, dass in diesem Zusammenhang eine Klarung,
vielleicht sogar Begriindung der unhinterfragten
Voraussetzungen der Einzelwissenschaften erfolgen
wird, dass eine Philosophie, die keinen Platz fiir die
Ethik hat, seltsam unvollstindig ist, ja, die eigene
Normativitdt gegeniiber unreflektierten (selbst
wissenschaftlichen) Wissensanspriichen schwerlich
ernst nehmen kann, und dass ein Verstandnis des
eigentlimlichen Sollens der Ethik ohne eine kom-
plexe Metaphysik nicht erzielt werden kann. Daraus
ergibt sich ein Ideal der Philosophie, dem zwar kein
Mensch je vollig gerecht geworden ist, dem aber die
Grossten des Faches bewusst, und andere unbe-
wusst, nachgestrebt haben. Innere Distanz gegen-
tiber dem, was sich als platte Wirklichkeit aufdrangt,
hoher moralischer Sinn, Klarheit, Konsistenz und
Schliissigkeit des Denkens, Vertrautheit mit den
Fundamenten der Einzelwissenschaften und archi-
tektonisches Talent sind die Markenzeichen des zur
Philosophie Berufenen.

Den philosophisch Berufenen erkennt man wie den
geborenen Wissenschaftler daran, dass philosophi-
sche Fragen ihn geradezu in Besitz nehmen — er
arbeitet nicht an ihnen, sie arbeiten in ihm. Selbstver-
gessenheit ist unabdingbar, auch und gerade wenn es
um eine Theorie des Selbsts geht — denn philoso-
phisch wird eine solche Theorie nur sein, wenn sie
allgemeingiiltig ist und von der eigenen Subjektivitat
zwar nicht absieht, diese aber doch transzendiert.
Dieser Sachbezug bringt manchmal Weltfremdheit
und fast stets eine gewisse «Jenseitigkeit» mit sich,
also eine innere Distanz gegeniiber dem Alltaglichen

23



24

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

(auch bei einem Philosophen der Immanenz wie
Spinoza). Er ist inkompatibel mit Eitelkeit, aber kei-
neswegs unvereinbar mit der Tatsache, dass Philoso-
phie, wie die anderen Wissenschaften, auf hohem
Niveau nur mit Leidenschaft und nur mit dem
geistesaristokratischen Bewusstsein betrieben wer-
den kann, dass es enorme Differenzen in der Qualitit
des als philosophisch Gebotenen gibt. Da die Fragen
der Philosophie fiir unser Selbstverstandnis als Ver-
nunftwesen wichtiger sind als etwa diejenige, durch-
aus faszinierende, ob es unendlich viele Primzahlen-
zwillinge gebe, konnen sie denjenigen, der sich ihnen
ergibt, noch viel mehr versklaven, als dies bei Vertre-
tern der Einzelwissenschaft der Fall ist. Der perua-
nische Literaturnobelpreistrager Mario Vargas Llosa
hat im ersten seiner bedeutenden «Briefe an einen
jungen Schriftsteller» die literarische Berufung mit
der Situation eines Menschen verglichen, der von ei-
nem Bandwurm befallen ist — es handelt sich dabei,
so will er sagen, nicht um ein Steckenpferd oder um
ein Spiel, sondern um freiwillige Fronarbeit, die einen
nicht mehr loslasst: Man ernahrt sich selber gleich-
sam nur, um den Bandwurm am Leben zu erhalten.
Abschalten auf ldngere Zeit oder auch das Sich-
Flichten in Geschaftigkeit sind mit wirklicher
philosophischer Berufung nicht kompatibel, weil
einen die philosophischen Probleme bald wieder ein-
holen und stellen. Zwar mag der reifere Philosoph
Strategien entwickelt haben, bestimmte Fragen zu-
riickzustellen, weil er begriffen hat, dass er nur dann
Aussicht auf deren Klarung hat, wenn er vorher an-
dere Probleme gelost hat. Aber diese Zurlickstellung
dient dabei doch nur der besseren Bearbeitung jener,
und im Unbewussten rumoren sie weiter, lenken,
ohne dass man es immer weiss, die eigenen Assozia-
tionen, Lektiiren und Gesprache und lassen giinsti-
genfalls jene liberraschenden Einfille aufsteigen, die
sich schliesslich als einer Losung zutraglich erweisen,
auch wenn sie auf mechanischem Weg, durch die
Anwendung von Algorithmen, nie und nimmer zu
produzieren waren. Ob der philosophischen Schrift-
stellerei eher einsames Nachdenken, Diskussion mit
Freunden und Kollegen oder Lektiire der besten ein-
schldgigen Schriften forderlich ist, hangt ganz vom
Individuum ab und lasst sich keineswegs allgemein
entscheiden. Eine Mischung aller drei ist unabding-
bar, aber das Mischungsverhaltnis wird sich je nach
Personlichkeit und sogar nach Lebensphase unter-
scheiden.

Das im letzten Absatz Gesagte verbindet die Philoso-
phie mit den Einzelwissenschaften. Nicht gilt dies
freilich fur die enzyklopadische Begierde, die im
Widerspruch zu dem unerbittlichen Gesetz der Spe-
zialisierung steht, das nach Webers Analyse den Fort-
gang der Wissenschaften bestimmt. Gewiss gibt es zu

diesem Gesetz in den Einzelwissenschaften keine
Alternative, auch wenn Weber die gegensatzliche
Tendenz vollig unterschitzt, die ebenfalls die Ge-
schichte der Wissenschaften kennzeichnet, namlich
allgemeinere Theorien zu finden, die verschiedene
vorher selbstandige Theorien zu einem Komplex ver-
einen. Aber richtig ist sicher, dass etwa Fortschritt in
der Molekularbiologie nur durch eine unermessliche
Fiille hochst praziser Experimente nach den Regeln
der Kunst zustande kommen kann. Gilt dies auch fiir
die Philosophie? Gewiss hat im letzten Jahrhundert
auch in der Philosophie eine Professionalisierung
stattgefunden, die ihren entscheidenden Ausgangs-
punkt in der Formalisierung der Logik zumal seit
Frege hat. Da die Formalisierung philosophischer
Argumente mit einem gewissen Aufwand verbunden
ist, hat dies in den letzten Jahrzehnten dazu gefiihrt,
dass sich junge Philosophen schon frith auf eine
philosophische Disziplin wie etwa die Sprachphi-
losophie spezialisieren. Aber das Gegenteil von dem,
was man erhofft hatte, ist eingetreten. Weder Forma-
lisierung noch Spezialisierung haben zu grosserem
Konsens unter den Philosophen beigetragen. Im Grun-
de hitte dieses Resultat nicht tberraschen drfen.
Denn einerseits kann die Logik nur zeigen, dass etwas
der Fall ist, wenn etwas anderes der Fall ist. Da die
Pramissen der Philosophen empirisch nicht zu
validieren sind, kann daher jeder philosophische
Beweis zu einer reductio ad absurdum umfunktio-
niert werden: Du zeigst, dass aus a b folgt, aber ich
habe nicht die mindeste Absicht, b anzuerkennen,
und erkldre daher auch a fiir falsch. Ohne die Fahig-
keit, die Phanomene in den Blick zu bekommen, ist
logischer Scharfsinn in der Philosophie nur von be-
grenztem Nutzen. Andererseits hat die Spezialisie-
rung den Weg einer wechselseitigen Stlitzung der
verschiedenen philosophischen Disziplinen verbaut,
von dem oben die Rede war. Es ist nicht sonderlich
plausibel zu glauben, jemand konne die Sprach-
philosophie weiterentwickeln, ohne ziemlich genaue
Kenntnisse etwa in Metaphysik und Erkenntnistheo-
rie zu besitzen, und eine Erkenntnistheorie kdnne
Uberzeugen, die keinen Platz hat fiir ethische bzw.
asthetische Erkenntnis. Ohne die Verortung im Gan-
zen des Wissens lassen sich philosophische Probleme
oft nicht einmal prazise verstehen, geschweige denn
I6sen.

Wir beriihren damit einen weiteren Unterschied
zwischen Philosophie und Einzelwissenschaft — dass
es in jener nur selten, und meist nur zu relativ forma-
len Fragen, einen Konsens unter den Vertretern des
Faches gibt. Das hat seinen letzten Grund darin, dass
die Philosophie, anders als die Einzelwissenschaften,
nichts voraussetzen darf und standig das scheinbar
Selbstverstandliche zu hinterfragen aufgefordert ist.



Sofern man nicht mit der Theorie Th.S. Kuhns die
Interpretation verbindet, es gebe keine Rationalitats-
kriterien, die die verschiedenen Paradigmen Uber-
greifen, kann man in seiner Sprache sagen: Die Philo-
sophiegeschichte kennt keine Epochen normaler
Wissenschaft, sondern eine permanente wissenschaft-
liche Revolution. Deswegen ist es, anders als in den
Einzelwissenschaften, schwierig, von Fortschritt zu
reden. Das mag einerseits deprimieren. In der Tat
bedarf der Philosoph besonderer seelischer Fertig-
keiten, um mit dem Mangel an Konsens umzugehen.
Zwei Extreme sind unbedingt zu vermeiden - das
Sich-Einspinnen in eigene Wolkenkuckucksheime,
die keiner Kritik von Aussenstehenden (daftir aber
dem Lob abhingiger Assistenten) ausgesetzt werden,
ebenso wie das Ausrichten der eigenen Uberzeugun-
gen an dem, was man Anlass hat, als die sich heraus-
bildende Mehrheitsmeinung der zeitgendssischen
Zunft zu vermuten (wobei sich die Meinung der an-
deren ebenfalls an solchen Antizipationen orien-
tiert). Der Mittelweg besteht darin, den kritischen
Austausch zu suchen mit mehreren, immer wieder
zu erganzenden Mitphilosophen aus verschiedenen
Schulen und Landern, deren Kompetenz man achtet,
die vor Kritik keine Scheu haben und mit denen man
genligend Pramissen teilt, so dass man auf deren Ein-
wande konstruktiv reagieren kann, und von denen
man doch so verschieden ist, dass der Austausch
neue Gesichtspunkte verspricht. Unbedingt sind
ferner die Mitphilosophen um philosophische Laien,
etwa Einzelwissenschaftler, Kiinstler, Verantwor-
tungstrager in Politik und Wirtschaft, zu erganzen,
denn eine Philosophie ist wenig wert, die nicht auf
Geister ausserhalb philosophischer Seminare aus-
strahlt. Der Konsens einer Mehrheit auch und gerade
von Zunftgenossen ist in der Philosophie dagegen
ein miserables Wahrheitskriterium und verdammt
fast immer zum Verlust von Originalitat. Nicht, dass
Originalitat zu den Dingen gehort, die man intentio-
ne recta anstreben kann (wie Gllck ist sie vielmehr
eines jener Dinge, bei denen dies griindlich zum
Scheitern verurteilt ist) — aber das bedeutet nicht,
dass man sich die Moglichkeit dazu durch das Ein-
knicken vor der Mehrheitsmeinung verbauen sollte.
Der Philosoph muss nach Wahrheit streben, er muss
wissen, dass im Falle philosophischer Fragen die
Widerstande gegen neue Wahrheiten meist heftiger
sind als bei einzelwissenschaftlichen, da jene Fragen
identitatsrelevant sind, etwa im Fall der Ethik «Du
musst dein Leben andern» noch deutlicher ausrufen
als Rilkes «Archaischer Torso Apollos», er darf sich
also durch jene Widerstinde nicht beirren lassen,
und wenn er beim Ziehen von Konsequenzen aus
sachlich plausiblen Annahmen auf verbliiffende
Schlussfolgerungen stosst, muss er das akzeptieren,
ohne doch die Paradoxie, also, dem urspriinglichen

25

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Wortsinn nach, den Verstoss gegen die allgemeine
Meinung, als solche gewollt zu haben.

Das Ausbleiben von deutlich erkennbarem Fort-
schritt, wenigstens was die materialen Probleme der
Philosophie betrifft, hat andererseits eine ausser-
ordentlich positive Konsequenz: Es gibt in der Phi-
losophie wie in der Kunst, und viel mehr als in den
Einzelwissenschaften, Klassiker, die zeitlos anregen.
Anders als Kunstwerke erheben philosophische Klas-
siker jedoch einen unmittelbaren Wahrheitsan-
spruch, und man ehrt ihn nur, indem man Klassiker
darauf hin untersucht und sie dort kritisiert, wo sie
von dem abweichen, was man als Wahrheit zu erken-
nen glaubt. Klassikeranbetung ist widerphiloso-
phisch, aber die Unfihigkeit, das Qualitatsgeflle
etwa zwischen Spinozas «Ethik» und fast allen heuti-
gen Produktionen wahrzunehmen, ist ein untriigli-
ches Zeichen dafiir, dass man nicht zur Philosophie
berufen ist. So ist man wohlberaten, sich auf kon-
traintuitive Annahmen eines Klassikers einzulassen
— unsere Intuitionen sind fehlbar, und wenn ihre
Revision die Philosophie anderweitig vereinfacht,
mag sie sehr wohl sinnvoll sein. Zudem ist innere
Schliissigkeit ein nicht hinreichendes, aber doch not-
wendiges Wahrheitskriterium, und man schult die
Fertigkeit, schliissig zu denken, wenn man sich mit
falschen, aber weitgehend koharenten Systemen be-
fasst. Philosophen, deren Aussagen man fiir falsch
halt, wegen ihrer inneren Koharenz zu achten, Nach-
beter des Richtigen wegen ihres mangelnden Sinns
fiir Schliissigkeit abzuwehren, sind Kennzeichen der
philosophischen Personlichkeit. Da die Zahl mogli-
cher philosophischer Positionen begrenzt ist, bietet
eine gute Kenntnis der Tradition, wenn sie erganzt
wird um den heutigen Stand technischer Argumen-
tation, einen viel starkeren Zugriff auf das, was
philosophisch sinnvoll ist, als das Lesen zeitgendssi-
scher Journale, selbst derjenigen, die sich als die aller-
besten gerieren, die unweigerlich durch den Horizont
der Herausgeber und peer reviewer begrenzt werden,
zu denen selten Autoren von Werken gehoren, die
man einst als Klassiker feiern wird. Gerade wer eine
gewisse Selbstmassstablichkeit anstrebt, wird in den
Klassikern jene Kontrollinstanz anerkennen, die jeder
braucht, der sich nicht verrennen will - eine Kontroll-
instanz freilich, die nur funktioniert, wenn man findig
ist hinsichtlich des von ihnen Implizierten, das gegen
die eigenen Ideen gerichtet werden kann. Aber
widersprechen einander die grossten philosophi-
schen Klassiker nicht? Gewiss, und um damit fertig
zu werden, bedarf es einer philosophischen Theorie
der Philosophiegeschichte. Einzelwissenschaftler sind
viel weniger auf eine analoge Theorie angewiesen,
weil sie in der Regel von einem Fortschritt in der Ge-
schichte der eigenen Disziplin ausgehen konnen. Es



26

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2013

ist aber in der Philosophie nicht moglich, Epikur als
Fortschritt tiber Platon und zugleich Hegel als Fort-
schritt Giber Hobbes anzusehen. Wer dies einmal be-
griffen hat, hat eine enorme Verbliiffungsresistenz
gegenliber den Fortschrittsalliiren zeitgendssischer
Philosophen errungen: Er durchschaut pratentiose
Neuerfindungen des Rades als das, was sie sind, und
vermag alte Argumente gegen schon widerlegte
Theorien aufzubieten, die in eleganten neuen Klei-
dern, aber mit derselben Widerspriichlichkeit auf
den Laufsteg philosophischer Modeschauen treten.

In den Vorbehalten teils gegentiber der Tendenz zur
Spezialisierung, teils gegeniiber dem Glauben an den
Fortschritt unterscheidet sich die Philosophie von
dem Bild, das Weber von der Wissenschaft entwirft.
Aber der wichtigste Differenzpunkt ist noch gar nicht
ausdriicklich benannt worden, auch wenn er im Vor-
herigen implizite schon enthalten ist. Wenn das ethi-
sche Bediirfnis eine der Quellen der Philosophie ist,
dann versteht es sich von selbst, dass der Philosoph
zu Wertfragen Stellung beziehen darf, ja, soll. Nach
Weber sind nur zweckrationale Aussagen rational
und daher wissenschaftlich vertretbar - also etwa
empirisch tiberpriifbare Aussagen der Art, a sei ein
notwendiges Mittel, um b zu erreichen oder zu ver-
hindern. Ob freilich b erstrebenswert sei, entziehe
sich wissenschaftlicher Uberpriifbarkeit. Damit tiber-
siecht Weber zumindest das weite Feld axiologischer
Konsistenz. Unsere Normen miissen miteinander
vertraglich sein, ja, die Wertannahmen, aus denen
sich die Rechtfertigung einzelner Normen ergibt, er-
zwingen andere Normen, und der Ethiker hat die
Pflicht, z.B. darauf hinzuweisen, dass diejenigen, die
die Pradimplantationsdiagnostik ablehnen und gleich-
zeitig ein Recht auf Abtreibung vertreten, sich auf
absurde Weise widersprechen. Denn jeder darf sich
gesunde Kinder wiinschen, und das einzig plausible
Argument gegen eine Selektion von Embryonen
kann nur sein, dass Embryonen ein Lebensrecht
haben. Ein solches gilt dann aber auch gegeniiber
denjenigen, die aus Griinden, die nicht mit dem
Lebensschutz der Mutter zu tun haben, eine Abtrei-
bung erstreben. Aber ist es wenigstens gleicher-
massen rational, fiir Recht auf Abtreibung und Pra-
implantationsdiagnostik bzw. gegen beides zu sein?
Auch hier muss der Philosoph darauf beharren, dass
ein moralisch plausibles Abgrenzungskriterium zwi-
schen Embryonen und Kleinkindern angegeben wer-
de, wenigstens sofern man letzteren ein Lebensrecht
zuspricht. Die Tatsache, dass der Embryo vermutlich
bei einer Totung nicht leidet, konnte auf ersten Blick
ein solches sein. Aber liessen sich, bei entsprechen-
den Totungstechniken, nicht auch Kleinkinder
schmerzlos toten? Und ist nicht das Kleinkind mit
dem Embryo identisch? (Ich spreche hier iber die

moralische Frage. Die rechtliche Frage ist komplexer,
weil das Leben des Embryo gegen den Willen der
Mutter in der Tat nur schwer zu schiitzen ist.)

Wie auch immer man zu dieser Einzelfrage stehen
mag: Spezifisch ethische Argumente funktionieren
nach diesem Muster, und es ist nicht einzusehen,
warum ihnen Rationalitdt abzusprechen ist. Sie er-
schliessen allgemeine Prinzipien aufgrund konkreter
Intuitionen und deduzieren dann aus jenen als
Pramissen weitere Folgerungen. Weber dagegen ver-
tritt eine ganz andere metaethische Position, die zu
seiner Zeit verbreitet war, der aber etwa Kants An-
satz diametral entgegengesetzt ist und zu deren Ver-
teidigung Weber keinesfalls durch seine ausser-
ordentlichen Kompetenzen als Soziologe qualifiziert
war. Nicht nur verletzt Weber mit der Propagierung
dieser Metaethik Fachgrenzen - er diirfte hochstens
sagen, dass der Sozialwissenschaftler qua Sozial-
wissenschaftler nicht qualifiziert sei, sich zu Wert-
fragen zu dussern, misste aber offenlassen, ob nicht
ein ethisch ausgebildeter Sozialwissenschaftler eine
derartige Wertungskompetenz in Anspruch nehmen
konne. Was an seinem Vortrag besonders irritiert, ist,
dass Weber ja seine Lehre vor Studenten vertritt, also
als Professor eine sehr weitreichende metaethische
Position verbreitet, zu der es zweifellos Alternativen
gibt, die gar nicht zu Wort kommen, obwohl er
gleichzeitig mit prophetischer Verve gegen die Ver-
kiindigung moralischer Lehren vom Katheder aus
polemisiert. Weber kdnnte zwar versuchen, den Vor-
wurf des performativen Widerspruchs zu entkraften,
indem er auf den Unterschied zwischen Ethik und
Metaethik verwiese. Aber dieser Unterschied kann
gar nicht so scharfsein, wie er ihn brauchte, da Weber
jaaus seiner Metaethik und der Pflicht zur intellektu-
ellen Ehrlichkeit, deren Status vollig unklar bleibt, die
konkrete moralische Norm ableitet, Wertfragen
hatten in Vorlesungen nichts zu suchen. Eine Meta-
ethik, aus der sich aber in Verbindung mit einer
transzendental unvermeidlichen Voraussetzung, die
zudem eigentlich zu ihr in Widerspruch steht, mora-
lische Forderungen ergeben, ist schwerlich ethisch
neutral.

Daher ist festzuhalten: Der Philosoph hat die keines-
wegs besonders angenehme Aufgabe, moralische
Pflichten zu statuieren, wenn er durch ethische
Analyse zu dem Ergebnis kommt, dass ihre Bestreitung
bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung anderer Pflichten
zu Widerspriichen fiihrt. Natirlich muss er offen sein
gegeniiber Kritik und ernsthaft mit der Moglichkeit
rechnen, in seinen Argumenten Fehler begangen zu
haben. Aber diese miissen ihm konkret aufgezeigt
werden. Der blosse Hinweis, z.B. eine ausgearbeitete
Ethik der intergenerationellen Gerechtigkeit sei nicht



opportun, weil sie zu vieles am gegenwartigen Ver-
halten der meisten Menschen als pflichtwidrig dar-
stelle, ist dagegen kein sachliches Argument. Ob eine
Philosophin ihre neuen ethischen Einsichten nur in
Fachkreisen diskutiert oder sie einem breiteren Pu-
blikum mitzuteilen sucht, auch wenn letzteres ihre
Beliebtheit selten erhdhen wird, ist eine personliche
Entscheidung, die von vielen Faktoren abhangt, teils
dem Vorhandensein bzw. Fehlen des entsprechen-
den rhetorischen und didaktischen Talents, teils den
konkreten Risiken, die sie lauft. Obzwar Sokrates
auch deswegen zur ldealgestalt des Philosophen
avanciert ist, weil er seine Lust an der Ethik mit dem
Tode bezahlt hat, gibt es keine allgemeine Pflicht
zum Martyrium — Platon hat sich in einer Gesell-
schaft, die er verachtete, dusserst geschickt zu erhal-
ten gewusst, und angesichts der Qualitdt seines Wer-
kes wird man ihm dafiir zu Dank verpflichtet sein.
Aber wenn es zum Begriff des sittlich Richtigen ge-
hort, dass es allgemein verbindlich ist, dann kann der
Philosoph auf eine Mitteilung seiner Einsichten, in
welch vermittelter Form auch immer, nicht verzich-
ten. Aber heisst das nicht, dass der Philosoph damit
prophetische  Funktionen Ubernimmt, die ihm
schlecht anstehen? Sicher ist ein Philosoph nicht be-
sonders qualifiziert, zukinftige Ereignisse vorherzu-
sagen, und noch weniger gebiihrt es sich, wenn er auf
Offenbarungen Anspruch erhebt. Aber ein Zug der
Prophetie von Zarathustra bis zu den letzten ju-
dischen Propheten, Jesus und Mohammed war die
Statuierung neuer Pflichten (wenn auch meist in
dem aufrichtigen, obgleich sachlich unhaltbaren
Glauben, man restauriere nur alte Lehren). Ich habe
keine Schwierigkeiten, zwischen diesem Zug der Pro-
phetie und dem Amt des Sokrates, aber auch der
universalistischen Revolution der Aufklarung, die in
Kants und Mills Ethik gipfelt, Kontinuitaten zu erbli-
cken, auch wenn man von einer rationalen Prophetie
sprechen sollte, sofern wirklich ethische Argumente
den neuen Lehren zugrunde liegen. Aber sittlicher
Ernst ist den grossten Philosophen wie den bedeu-
tendsten Propheten gleichermassen zu eigen, und
das gereicht ihnen nicht zur Schande.

Dies macht es schon klar, warum die Verzunftung der
Philosophie in hohem Masse problematisch ist. Eine
Zunft der Propheten mit Gesellen- und Meister-
prifungist unmittelbar als lacherliche Idee zu durch-
schauen, und auch der schon gefiihrte Vergleich mit
der Kunst ldsst das Streben nach Professionalisierung
in der Philosophie als fragwiirdig erscheinen: Wer
wollte bestreiten, dass die Entwicklung der moder-
nen Malerei Aussenseitern wie Gauguin und van
Gogh unendlich mehr verdankt als Hunderten von
wohlbestallten Akademieprofessoren? Meint je-
mand wirklich, Tolstoj oder Thomas Mann waren

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2013

bessere Schriftsteller geworden, wenn sie einen
Master in Creative Writing errungen hatten? Die
Schopfer der modernen Philosophie, Descartes,
Spinoza, Leibniz, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume,
haben neben der Philosophie auch in Mathematik,
Historiographie und Okonomie Bahnbrechendes
geleistet, und beruflich waren sie allerlei — Linsen-
schleifer, Diplomaten, Bischofe —, aber gerade nicht
Philosophieprofessoren. Auch noch im 20. Jahrhun-
dert sind einige der grossten Philosophen von ande-
ren Disziplinen zur Philosophie gestossen: Frege war
in Mathematik promoviert und habilitiert, Husserl in
Mathematik wenigstens promoviert, Wittgenstein
war ausgebildeter Ingenieur, Jaspers war urspriing-
lich Psychiater. Sachfragen ihrer Ursprungsdiszipli-
nen haben sie philosophisch inspiriert, wahrend der
Nur-Philosoph leicht der Gefahr erliegt, sich im Leer-
lauf formaler Probleme wie in einem Hamsterrad zu
verlaufen. Und dennoch setzt sich immer mehr ein
Modell der philosophischen Ausbildung durch, das
demjenigen der Einzelwissenschaften nachgebildet
ist. Dabei ist das US-amerikanische Vorbild fiihrend.
Es war eine enorme wissenssoziologische Leistung
Webers, schon 1917 bzw. 1919, als die amerikani-
schen Universitaten noch weit davon entfernt waren,
Weltgeltung errungen zu haben, sondern noch am
Anfang ihrer grossartigen Karriere standen, die sie in
wenigen Jahrzehnten an die vorderste Front wissen-
schaftlicher Produktivitat katapultiert hat, die Zug-
kraft und Dynamik dieses alternativen Modells be-
griffen zu haben. Die intelligente Mischung von
staatlichen und privaten Universititen (von denen
die besten non-profit-Organisationen sind), die
bessere finanzielle Ausstattung, die allgemeine Kon-
kurrenz, u.a. um die Studenten, die in ihr Studium
betrachtliche Summen investieren und etwas dafiir
zurilickhaben wollen, die Meritokratie in der Bezah-
lung der Professoren, die friih erfolgte Internationali-
sierung von Lehrkorper und Studentenschaft, die
Professionalisierung der Verwaltung, die guten Wis-
senschaftlern selten liegt, haben alle zu dem raschen
Aufstieg Amerikas beigetragen — und das Fehlen
dieser Faktoren zur Stagnation, ja, dem Niedergang
der europdischen Universitaten.

Aber soviele Nobelpreise dieses Modell auch in den
Einzelwissenschaften errungen hat, es bleiben grosse
Zweifel, ob die gerade in Amerika ausgeprigte
Tendenz zu friiher Spezialisierung auch fir die
Philosophie segensreich ist. Ja, bei Gelehrten, die ihr
Leben etwa der Referenz singularer Termini oder
dem Gettierproblem (also Gegenbeispielen zu der
Definition des Wissens als gerechtfertigter wahrer
Meinung) gewidmet haben, alles, was dariiber in den
letzten Jahrzehnten publiziert wurde, auch wenn es
meist Variationen desselben sind, kennen, aber nur

27



28

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2013

ganz wenige der Klassiker gelesen haben, sich fir an-
dere Wissenschaften, die dringenden politischen
Probleme und die Kiinste nicht interessieren und
selbst die philosophischen Nachbardisziplinen kaum
tberblicken, wird man den Eindruck nicht los, es
handle sich eher um eine Karikatur dessen, was die
Tradition als Philosophie hochgeschitzt hatte. Das
Missverhaltnis zwischen der enormen Zahl an Philo-
sophieprofessoren mit festen Stellen in unserer Zeit
und der geringen Rickwirkung der Philosophie auf
den Rest der Gesellschaft, die Wissenschaften und
die Kiinste ist auffallend - und jene Rickwirkung ist
sicher eines, wenn auch nicht das einzige Erfolgs-
kriterium der Philosophie. (Marsilio Ficino war kein
sehr grosser Philosoph, aber dass er Michelangelo zu
einigen seiner grossartigsten Werke inspiriert hat,
wie Erwin Panofsky im letzten Kapitel seiner fesseln-
den «Studies in Iconology» gezeigt hat, macht ihn bis
zum Ende der Geschichte lesenswert.) Zwar wird
man nicht vermeiden konnen, den Stellenmarkt in
der Philosophie demjenigen in den anderen wissen-
schaftlichen Disziplinen anzugleichen, wenn man
verhindern will, dass die Zahl der an Philosophie
Interessierten dramatisch schrumpft. Aber folgende
Alternativen zu dem Weg, den die Philosophie der-
zeit geht, scheinen mir wichtig. Den Luxus der
Spezialisierung kann man sich nur in grossen Depart-
ments leisten — in kleineren muss ein Philosoph
unweigerlich mehrere Disziplinen selber abdecken,
weil er das nicht an die Kollegen delegieren kann. Es
spricht also erstens viel fir kleinere Departments,
selbst wenn die Folge davon sein sollte, dass es weni-
ger Stellen geben wird: Aber dies wird dem Fach so-
lange nicht schaden, als es mehr Stellen als Berufene
gibt. Zudem ist zweitens darauf zu setzen, mehr
philosophische Stellen innerhalb einzelwissenschaft-
licher Departments zu schaffen. In einigen Diszipli-
nen ist das schon der Fall — Rechtsphilosophie wird
meist an Juristischen Fakultiten gelehrt, Medizin-
ethik zunehmend an Medizinischen Fakultaten. M.E.
wiirde es der Philosophie sehr foérderlich sein, wenn
mehr philologische Fakultiten Lehrstiihle fiir
Hermeneutik, Kunsthochschulen Lehrstiihle fiir
Asthetik, naturwissenschaftliche Fakultiten Lehr-

“stiihle fiir Philosophie der Physik und Biologie und

Technische Hochschulen Lehrstiihle fiir Technik-
philosophie hatten. Die Institutionalisierung des
Kontaktes mit den Einzelwissenschaften wiirde der
Philosophie guttun — wenn zugleich Mechanismen
geschaffen werden, die die Regionalphilosophen mit
denjenigen in geistigen Austausch treten lassen, die
die philosophischen Kerndisziplinen wie Metaphy-
sik, Erkenntnistheorie und Ethik unterrichten. Drit-
tens spricht viel dafiir, eigene Forschungseinrichtun-
gen zu schaffen, die sich der Philosophie widmen -
denn das Talent zur Forschung und dasjenige zur
Lehre gehen, wie Weber zu Recht hervorhebt, nicht
immer Hand in Hand. Dass ein Land mit der philoso-
phischen Tradition Deutschlands nur fiir kurze Zeit
ein einziges Max-Planck-Institut fiir im weiteren Sin-
ne philosophische Fragen unterhielt und nach des-
sen Scheitern sich um keine Alternative bemiihte,
hat sicher nicht zur Wiederbelebung der deutschen
Philosophie beigetragen. Viertens ist nicht aus-
zuschliessen, dass immer mehr Philosophen in der
Praxis unterkommen werden, und zwar hauptsach-
lich als ethische Berater in Unternehmen, Verwal-
tung, politischen Thinktanks. Gewiss ist eine solche
Stellung mit zwei Problemen verbunden - erstens
hat man wenig Zeit zum Forschen tiber grundlegen-
de Fragen, es sei denn, man erhdlt Sabbaticals, und
zweitens mag die Abhangigkeit vom Arbeitgeber die
Freiheit zu publizieren, was man will, empfindlich be-
schneiden. Zwar wird kein Mensch mit Charakter
etwas schreiben, was er nicht fiir richtig halt, aber er
wird nicht alles sagen, was er denkt, wenn er dadurch
seine Stelle gefihrdet sieht. Wenn er freilich nach
seiner Pensionierung ein Biichlein von der Qualitat
des «Principe» vorlegt, wird er der Philosophie
durchaus nutzen. Und fiinftens brauchen wir in der
Philosophie Mut zum intelligenten Dilettantismus.
Rousseau und Nietzsche waren philosophisch nicht
ausgebildet, Schopenhauer und Marx haben keine
philosophische Karriere gemacht — ihr Einfluss auf
die Philosophie lberragt jedoch denjenigen Tausen-
der Kathederphilosophen. Die Bereitschaft, Aussen-
seiter zu Wort kommen zu lassen und sich von ihnen
philosophisch inspirieren zu lassen, was auch immer
ihr Brotberuf ist, scheint mir entscheidend, um der
Berufung zur Philosophie treuzubleiben. =



	Philosophie als Beruf

