
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Philosophie als Beruf

Autor: Hösle, Vittorio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


21

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Philosophie als Beruf

Vittorio Hösle*

Wer besässe wohl die Dreistigkeit, nach Max Webers

unerreichbarem Klassiker «Wissenschaft als Beruf»
nochmals das Thema zu behandeln? Ist nicht in jener
Vorlesung des grössten Soziologen des 20. Jahrhunderts

alles schon gesagt, und zwar mit viel grösserem

historisch-soziologischem Hintergrundwissen ebenso

wie mit weitaus eindrücklicherer kategorialer Klarheit
und ernsthafterem existenziellem Pathos, als ein
normaler Sterblicher je aufzubieten vermöchte? Wenn ich

es dennoch wage, mich zu einem verwandten Thema

zu äussern, so nur, weil mein Thema eben nur
verwandt, aber nicht identisch mit dem Weber'schen ist.

Denn die Philosophie ist, wenn man sie denn
überhaupt als Wissenschaft bezeichnen will, eine ganz
besondere Wissenschaft, von der keineswegs vorausgesetzt

werden kann, dass die Weber'sche Charakterisierung

der Wissenschaft im allgemeinen auch auf sie

zutreffe. Dabei ist nicht auszuschHessen, dass, wenn
bei ihrer Analyse von Weber abweichende Ergebnisse
erzielt werden sollten, diese trotz, oder vielleicht sogar
aufgrund, der Sonderstellung der Philosophie auch

auf den Begriff der Wissenschaft im allgemeinen
zurückstrahlen werden. Denn anders als die von Weber

am Ende berührte Theologie ist auch die Philosophie
eine rationale Disziplin, die nicht an Wunder und
Offenbarung appelliert, und da sie etwa das Wesen der
Erkenntnis im allgemeinen thematisiert, ist unser
Verständnis von der Natur der Wissenschaft unweigerlich
von philosophischen Kategorien bestimmt, auch

wenn diese nicht immer ins Bewusstsein gelangen.

Da ich anders als Weber kein Nationalökonom,
sondern Philosoph bin, will ich mit der Diskussion der

Berufung zur Philosophie beginnen und nur am Ende

das Thema der Philosophie als Brotberuf streifen.
Denn idealerweise wird man zuerst aus sachlichen

Gründen von einer philosophischen Existenz

angezogen. Wie man in dieser Existenzform sein Auskommen

finden möge, ist zwar eine nicht unwichtige
Frage, aber legitim letztlich nur für jene, die zu jener
Existenzform wirklich berufen sind. Wer sich zuerst
danach umschaut, welcher wirtschaftliche Status

mit einer Philosophieprofessur verbunden ist, und
dann beschliesst, sich dem Fach zu widmen, mag es

aufgrund eines karrieristischen Instinkts im

Universitätssystem seiner Zeit weit bringen, aber er oder sie

wird bald vergessen werden, weil keine philosophische

Berufung vorliegt.

Wieso beschliesst jemand, Philosoph zu werden?

Soweit ich sehe, gibt es verschiedene Gründe, sich

dem Fache zu nähern, und auch wenn die
Unterschiedlichkeit dieser Motive zum Teil erklärt, wieso

die Philosophie eine so heterogene Disziplin ist,

schliessen sie einander keineswegs aus, ja, letztlich
ist von einer Konvergenz aller auszugehen. Zunächst
einmal sind es die grossen metaphysischen Fragen, die
früh die Entstehung der Religionen beflügelt haben

und die schon Kinder fesseln: Was ist die eigentliche
Wirklichkeit? Gründet die Welt in sich oder ist sie

defizient gegenüber einem transzendenten Prinzip?
Wie verhalten sich physisches Sein und Bewusstsein
zueinander? Was passiert mit dem Tode? Warum ist

überhaupt etwas? Zwar ist es unstrittig richtig, dass

ein späteres Studium der Logik einen lehrt, dass manche

Kinderfragen sinnlos sind. Aber da es wesentlich

schwieriger ist, eine Abgrenzung des Sinnvollen und
Sinnlosen vorzunehmen, als es sich etwa der Logische

Positivismus eingebildet hat, darf man durchaus

behaupten, dass derjenige keine philosophische
Persönlichkeit ist, der in seinem Herzen nicht die

Anziehungskraft jener Kinderfragen, ja vermutlich:
der nicht bestimmte kindliche Züge wie besonders

ein gewisses naives Vertrauen in die Verständlichkeit
der Welt und damit darauf, dass richtige Lösungen
letztlich einfach sein müssen, bewahrt hat. Auch

wenn Kinder schon im Kindergarten einen deutlichen

Gerechtigkeitssinn manifestieren, etwa
Zurücksetzungen nicht einfach als schmerzlich, sondern als

ungerecht erfahren, erreicht das Nachdenken über
ethische Fragen in der Pubertät einen Höhepunkt,
da diese Lebensperiode u.a. offenbar dazu dient, das

* University of Notre Dame, 318 O'Shaughnessy, Notre Dame,
IN 46556, USA.

E-mail: vhosle@nd.edu

http://www3.nd.edu/~vhosle/

Vittorio Hösle, Prof. Dr. phil., ist Paul Kimball Professor for
Arts and Letters in den Departments of German, Philosophy
und Political Science der University of Notre Dame, an der er

von 2008-2013 das Notre Dame Institute for Advanced Study
leitete.
Studium der Philosophie, Allgemeinen Wissenschaftsgeschichte,

Indologie und Gräzistikan den Universitäten Regensburg,

Tübingen, Bochum und Freiburg, Promotion 1982 und Habilitation 1986
in Philosophie (Tübingen), 1988 Associate Professor an der New School
for Social Research in New York, 1993 o. Professor in Essen, 1997 Direktor

des Forschungsinstituts für Philosophie Hannover, seit 1999 an der

University of Notre Dame.

2004/05 Member des Institute for Advanced Study in Princeton. Seit 2013

ordentliches Mitglied der Päpstlichen Akademie für Sozialwissenschaften.

Autor von vielen Büchern (insgesamt in zwanzig Sprachen erschienen) zu
Ethik, Politischer Philosophie, Ästhetik und Geschichte der Philosophie.



22

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Fragwürdige der eigenen Tradition einer kritischen

Sichtung zu unterziehen. Das Hinterfragen faktischer

Ungerechtigkeiten kann freilich zu grundsätzlichen
Zweifeln an einer objektiven moralischen Ordnung
führen, und daher haben sowohl die Suche nach

einer komplexeren Ethik und Politischen Philosophie
als auch Skeptizismus und Nihilismus hier ihren

lebensgeschichtlichen Ursprung. Und eine Prise Skepsis

gegenüber allen Üblichkeiten bleibt ein Charakterzug

jedes wahren Philosophen, auch desjenigen,
der Alternativen zu dem letztlich selbstwidersprüchlichen

Skeptizismus aufzeigt.

Zweifel an Normen werden schon geweckt, wenn die

Autoritäten, die sie lehren, sich nicht an sie halten,
aber sie werden bedeutend verschärft, wenn das

Normensystem in sich selbst nicht konsistent ist -
etwa allgemeine Gleichheit fordert und dann Männer
und Frauen unterschiedlich behandelt. Der Sinn für
Widersprüche und die Begierde nach ihrer Beseitigung
sind sicher einer der mächtigsten Motoren der
Philosophie, und er ist um so bedeutsamer, als sich nicht
alle Widersprüche theoretisch so einfach beseitigen
lassen wie diejenigen in manchen Normensystemen,
wo die eigentliche Arbeit mehr in der Beseitigung

unsinniger tradierter Normen und in der langsamen

Annäherung der Gesellschaft an die überlegenen
Normen besteht. Nein, das, was die Philosophie stets

am Leben erhalten wird, ist die Tatsache, dass sich bei

einigen grundlegenden Problemen ein Dilemma
oder Trilemma auftut, das deswegen so schwer zu
lösen ist, weil sich überzeugende Argumente pro und
kontra finden lassen. Ohne begriffliche Klarheit und

logische Präzision scheint es aussichtslos, hier
weiterzukommen, und das erklärt das starke Interesse an

Klärungen von Begriffen und an der Natur der

Folgerung, das Philosophen auszeichnet. Vier
Beispiele mögen genügen.
1. Nur wenig ist plausibler als der Glaube, dass jedes

Ereignis verursacht ist, ja, im Prinzip durch

Antezedensbedingungen und allgemeine Gesetze

erklärt werden kann, wobei jene Ereignisse durchaus

auch Handlungen nach Gründen umfassen

mögen. Gleichzeitig scheint unser Verständnis

von Freiheit und Verantwortung eine
Prädetermination von Handlungen auszuschliessen, die

sich aus jenem Modell ergibt.
2. Die meisten modernen Menschen identifizieren

Physisches nicht mit Mentalem, glauben daran,
dass Physisches nur durch Physisches verursacht

wird, und vertrauen in die kausale Wirksamkeit

von Willensakten. Leider können aber nicht alle

drei Annahmen zugleich wahr sein.

3. Der historisch Gebildete stellt fest, dass

grundlegende theoretische, aber auch moralische
Annahmen der Menschheit im Lauf der Geschichte

aufgegeben worden sind, und scheint es für ein

Gebot der Bescheidenheit zu halten, auch den

eigenen Überzeugungen Gültigkeit nur für eine

bestimmte historische Epoche zuzuschreiben.

Gleichzeitig ist er normalerweise nicht willens,

grundlegende moralische Ideen, etwa dass die

Tötung eines Unschuldigen ein Verbrechen sei,

einfach zu «historisieren».
4. Wissen ist nach einer alten, auf Piaton

zurückgehenden Definition begründete wahre Meinung.
Begründung setzt freilich ein Begründendes

voraus, von dem nach bestimmten Regeln, die den

Wahrheitstransfer garantieren, zu dem zu

Begründenden übergegangen werden kann. Aber
woher wissen wir um die Geltung der ersten
Prämissen? Sie selbst begründen zu wollen, würde
in einen infiniten Regress führen, sie durch sie

selbst zu begründen scheint lächerlich, weil damit
alles begründet werden kann, und sich auf die

Intuition zu berufen wirft neben dem bekannten
Problem, dass nicht alle die gleichen Intuitionen
haben, die Frage auf, warum man das nicht auch
bei dem zu Begründenden tue.

Neben der Faszination durch die grossen metaphysischen

Fragen, der Suche nach Kriterien für
moralisches Handeln und dem Wunsch, tiefsitzende

Widersprüche in unseren Überzeugungssystemen zu

überwinden, spielen zwei weitere Faktoren bei der

Berufung zur Philosophie eine Rolle, deren zweiter,
wie wir gleich sehen werden, mit dem dritten durchaus

zu tun hat. Man kann sie das Interesse an der

Fundierung der Einzelwissenschaften und die Begierde
nach enzyklopädischem Rundblick nennen. Man
kann ein brillanter Mathematiker sein und nicht
darüber nachgedacht haben, was die Natur mathematischer

Objekte ist, und man kann glänzende
literaturwissenschaftliche Interpretationen vorlegen, ohne
Klarheit darüber zu haben, was ein literarisches
Kunstwerk und eine Interpretation eigentlich sind.

Damit freilich kann sich ein philosophischer Kopf
nicht zufrieden geben. Ein solcher will die meist un-
reflektierten Grundbegriffe und Grundannahmen
der Einzelwissenschaften reflektieren und d.h.

unweigerlich: wenigstens zeitweise in Frage stellen. Der

philosophische Kopf mag sehr wohl hauptberuflich
ein Einzelwissenschaftler sein, dessen diesbezügliche
Arbeiten, da erfahrungsgesättigt, oft inspirierender
sind als die eines hauptberuflichen Philosophen. Der

Geist der Philosophie setzt ja keineswegs ein formelles

Philosophiestudium voraus; Albert Einstein etwa
war ein eminent philosophischer Kopf.

Von Aristoteles bis zu Leibniz und Hegel hat es ferner

einige Philosophen gegeben, die einen Überblick
über das Ganze des Wissens erreicht haben, und



23

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

während die beiden ersten auch zu den

Einzelwissenschaften ihrer Zeit Erstrangiges beigetragen
haben, kann es nicht überraschen, dass dies für Hegel
nicht mehr gilt: Der Fortschritt des Wissens machte
es schwer genug, verschiedene Disziplinen in ihren

Grundprinzipien zu überschauen, und hoffnungslos,
auch zu ihrer konkreten Entwicklung beizutragen.
Hat dieser Drang heute noch andere Gründe als eine

kindische, vielleicht sogar vermessene, die condition
moderne verleugnende Neugierde? Nun, es gibt zwei

gute Gründe, ihn für weitaus relevanter für das

philosophische Unternehmen zu halten, als viele heute
meinen. Die Widersprüche, von denen erst die Rede

war, verschwinden meist, wenn man sich auf eine

einzige Disziplin konzentriert: Wer als objektivistischer

Naturwissenschaftler die Introspektion methodisch

ablehnt, wird keine Schwierigkeit haben,
Mentales mit Physischem gleichzusetzen bzw.

Verantwortlichkeit zu leugnen; wer als Geisteshistoriker
den Wertewandel erforscht hat, mag damit leben,
dass auch alle seine eigenen moralischen

Überzeugungen historisch relativ sind. Diese Form der

Auflösung des Widerspruchs, bei der man die andere
Seite gar nicht zu Wort kommen lässt, ist freilich zu

schlicht, um zu überzeugen - ohnehin die mit den

anderen Wissenschaften Vertrauen, aber auch den

unparteiischen Beobachter. Eine plausiblere Antwort
ist nur von jenen zu erwarten, die mit den Kategorien
und Methoden unterschiedlicher Wissenschaften

vertraut sind, und daher hängt, da eine solche

Kompetenz nur erzielbar ist, wenn man Detailprobleme
wie diejenigen mit einer philologischen Konjektur
verbundenen souverän ignoriert, die für den
betroffenen Philologen von enormer Relevanz sein

dürfen, ja, müssen, die Zukunft der Philosophie
entscheidend davon ab, ob es genügend Menschen gibt,
die jene Souveränität besitzen, ja, einen Mut zum
Dilettantismus mit jener universellen Neugierde
verbinden und für die Philosophie Wesentliches von
Unwesentlichem zu unterscheiden vermögen.
Daneben gibt es noch einen weiteren Grund, von einem

Philosophen einen enzyklopädischen Blick zu
fordern. Einige Denker haben die These vertreten, dass

eine Alternative zum infiniten Regress ebenso wie

zur Intuition unvermittelter Wahrheiten die

wechselseitige Stützung der Prinzipien der
Einzelwissenschaften bzw. der entsprechenden
philosophischen Disziplinen ist. Nach dieser holistischen

Auffassung, die von einer u.a. durch Schönheit
ausgezeichneten Architektonik der Philosophie als

ganzer ausgeht, sind etwa Erkenntnistheorie und
Ethik keineswegs unabhängige Disziplinen - es gibt
eine Erkenntnistheorie der Ethik, aber eben auch

moralische Prinzipien, die die erkenntnistheoretische

Tätigkeit inspirieren. Eine Alternative zum Monismus
einer einzigen Disziplin, deren Dienstmägde alle

anderen sind, bis sie schliesslich auf sie zurückgeführt
werden, ebenso wie zum Polytheismus ganz
unterschiedlicher Wissensansprüche mag durchaus
das Konzept einer polyphonen Harmonie der einzelnen

Wissenschaften und der sie fundierenden philosophischen

Disziplinen sein.

Ich erwähnte erst, dass die fünf Zugänge zur Philosophie,

trotz unterschiedlicher Schwerpunktbildung,
letztlich konvergieren. Weshalb? Führen nicht
Sensibilität für metaphysische Fragen, Streben nach

Gerechtigkeit, Wunsch nach Klarheit und Konsistenz,
Interesse an der Fundierung der Einzelwissenschaften
und Sinn für systematische Architektonik in ganz
unterschiedliche Richtungen, wie die Differenzen
zwischen Denkern wie Plotin, John Rawls, Gottlob
Frege, Roman Ingarden und G.W.F. Hegel beweisen?

Gewiss; aber ebenso gewiss ist, dass sich die grössten
Denker der Tradition von mehreren, wenn nicht
geradezu allen Quellen genährt haben. Und es leuchtet
ein, dass eine Lösung der die Philosophie quälenden
Widersprüche nur bei einem Gesamtüberblick über
alle unsere Erkenntnisansprüche erhofft werden
kann, dass in diesem Zusammenhang eine Klärung,
vielleicht sogar Begründung der unhinterfragten
Voraussetzungen der Einzelwissenschaften erfolgen
wird, dass eine Philosophie, die keinen Platz für die
Ethik hat, seltsam unvollständig ist, ja, die eigene
Normativität gegenüber unreflektierten (selbst
wissenschaftlichen) Wissensansprüchen schwerlich

ernst nehmen kann, und dass ein Verständnis des

eigentümlichen Sollens der Ethik ohne eine
komplexe Metaphysik nicht erzielt werden kann. Daraus

ergibt sich ein Ideal der Philosophie, dem zwar kein

Mensch je völlig gerecht geworden ist, dem aber die

Grössten des Faches bewusst, und andere unbe-

wusst, nachgestrebt haben. Innere Distanz gegenüber

dem, was sich als platte Wirklichkeit aufdrängt,
hoher moralischer Sinn, Klarheit, Konsistenz und

Schlüssigkeit des Denkens, Vertrautheit mit den

Fundamenten der Einzelwissenschaften und
architektonisches Talent sind die Markenzeichen des zur
Philosophie Berufenen.

Den philosophisch Berufenen erkennt man wie den

geborenen Wissenschaftler daran, dass philosophische

Fragen ihn geradezu in Besitz nehmen - er
arbeitet nicht an ihnen, sie arbeiten in ihm.
Selbstvergessenheit ist unabdingbar, auch und gerade wenn es

um eine Theorie des Selbsts geht - denn philosophisch

wird eine solche Theorie nur sein, wenn sie

allgemeingültig ist und von der eigenen Subjektivität
zwar nicht absieht, diese aber doch transzendiert.
Dieser Sachbezug bringt manchmal Weltfremdheit
und fast stets eine gewisse «Jenseitigkeit» mit sich,

also eine innere Distanz gegenüber dem Alltäglichen



24

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

(auch bei einem Philosophen der Immanenz wie

Spinoza). Er ist inkompatibel mit Eitelkeit, aber

keineswegs unvereinbar mit der Tatsache, dass Philosophie,

wie die anderen Wissenschaften, auf hohem
Niveau nur mit Leidenschaft und nur mit dem

geistesaristokratischen Bewusstsein betrieben werden

kann, dass es enorme Differenzen in der Qualität
des als philosophisch Gebotenen gibt. Da die Fragen
der Philosophie für unser Selbstverständnis als

Vernunftwesen wichtiger sind als etwa diejenige, durchaus

faszinierende, ob es unendlich viele Primzahlenzwillinge

gebe, können sie denjenigen, der sich ihnen

ergibt, noch viel mehr versklaven, als dies bei Vertretern

der Einzelwissenschaft der Fall ist. Der peruanische

Literaturnobelpreisträger Mario Vargas Llosa

hat im ersten seiner bedeutenden «Briefe an einen

jungen Schriftsteller» die literarische Berufung mit
der Situation eines Menschen verglichen, der von
einem Bandwurm befallen ist - es handelt sich dabei,

so will er sagen, nicht um ein Steckenpferd oder um
ein Spiel, sondern um freiwillige Fronarbeit, die einen

nicht mehr loslässt: Man ernährt sich selber gleichsam

nur, um den Bandwurm am Leben zu erhalten.
Abschalten auf längere Zeit oder auch das Sich-

Flüchten in Geschäftigkeit sind mit wirklicher
philosophischer Berufung nicht kompatibel, weil
einen die philosophischen Probleme bald wieder
einholen und stellen. Zwar mag der reifere Philosoph
Strategien entwickelt haben, bestimmte Fragen
zurückzustellen, weil er begriffen hat, dass er nur dann
Aussicht auf deren Klärung hat, wenn er vorher
andere Probleme gelöst hat. Aber diese Zurückstellung
dient dabei doch nur der besseren Bearbeitung jener,
und im Unbewussten rumoren sie weiter, lenken,
ohne dass man es immer weiss, die eigenen Assoziationen,

Lektüren und Gespräche und lassen

günstigenfalls jene überraschenden Einfälle aufsteigen, die

sich schliesslich als einer Lösung zuträglich erweisen,
auch wenn sie auf mechanischem Weg, durch die

Anwendung von Algorithmen, nie und nimmer zu

produzieren wären. Ob der philosophischen Schrift-
stellerei eher einsames Nachdenken, Diskussion mit
Freunden und Kollegen oder Lektüre der besten

einschlägigen Schriften förderlich ist, hängt ganz vom
Individuum ab und lässt sich keineswegs allgemein
entscheiden. Eine Mischung aller drei ist unabdingbar,

aber das Mischungsverhältnis wird sich je nach

Persönlichkeit und sogar nach Lebensphase
unterscheiden.

Das im letzten Absatz Gesagte verbindet die Philosophie

mit den Einzelwissenschaften. Nicht gilt dies

freilich für die enzyklopädische Begierde, die im

Widerspruch zu dem unerbittlichen Gesetz der
Spezialisierung steht, das nach Webers Analyse den

Fortgang der Wissenschaften bestimmt. Gewiss gibt es zu

diesem Gesetz in den Einzelwissenschaften keine

Alternative, auch wenn Weber die gegensätzliche
Tendenz völlig unterschätzt, die ebenfalls die
Geschichte der Wissenschaften kennzeichnet, nämlich

allgemeinere Theorien zu finden, die verschiedene

vorher selbständige Theorien zu einem Komplex
vereinen. Aber richtig ist sicher, dass etwa Fortschritt in

der Molekularbiologie nur durch eine unermessliche
Fülle höchst präziser Experimente nach den Regeln

der Kunst zustande kommen kann. Gilt dies auch für
die Philosophie? Gewiss hat im letzten Jahrhundert
auch in der Philosophie eine Professionalisierung
stattgefunden, die ihren entscheidenden Ausgangspunkt

in der Formalisierung der Logik zumal seit

Frege hat. Da die Formalisierung philosophischer
Argumente mit einem gewissen Aufwand verbunden
ist, hat dies in den letzten Jahrzehnten dazu geführt,
dass sich junge Philosophen schon früh auf eine

philosophische Disziplin wie etwa die Sprachphilosophie

spezialisieren. Aber das Gegenteil von dem,

was man erhofft hatte, ist eingetreten. Weder

Formalisierung noch Spezialisierung haben zu grösserem
Konsens unter den Philosophen beigetragen. Im Grunde

hätte dieses Resultat nicht überraschen dürfen.
Denn einerseits kann die Logik nur zeigen, dass etwas
der Fall ist, wenn etwas anderes der Fall ist. Da die
Prämissen der Philosophen empirisch nicht zu
validieren sind, kann daher jeder philosophische
Beweis zu einer reductio ad absurdum umfunktioniert

werden: Du zeigst, dass aus a b folgt, aber ich

habe nicht die mindeste Absicht, b anzuerkennen,
und erkläre daher auch a für falsch. Ohne die Fähigkeit,

die Phänomene in den Blick zu bekommen, ist

logischer Scharfsinn in der Philosophie nur von
begrenztem Nutzen. Andererseits hat die Spezialisierung

den Weg einer wechselseitigen Stützung der
verschiedenen philosophischen Disziplinen verbaut,
von dem oben die Rede war. Es ist nicht sonderlich

plausibel zu glauben, jemand könne die
Sprachphilosophie weiterentwickeln, ohne ziemlich genaue
Kenntnisse etwa in Metaphysik und Erkenntnistheorie

zu besitzen, und eine Erkenntnistheorie könne

überzeugen, die keinen Platz hat für ethische bzw.

ästhetische Erkenntnis. Ohne die Verortung im Ganzen

des Wissens lassen sich philosophische Probleme
oft nicht einmal präzise verstehen, geschweige denn
lösen.

Wir berühren damit einen weiteren Unterschied
zwischen Philosophie und EinzelWissenschaft - dass

es in jener nur selten, und meist nur zu relativ formalen

Fragen, einen Konsens unter den Vertretern des

Faches gibt. Das hat seinen letzten Grund darin, dass

die Philosophie, anders als die Einzelwissenschaften,
nichts voraussetzen darf und ständig das scheinbar
Selbstverständliche zu hinterfragen aufgefordert ist.



25

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Sofern man nicht mit der Theorie Th.S. Kuhns die

Interpretation verbindet, es gebe keine Rationalitätskriterien,

die die verschiedenen Paradigmen
übergreifen, kann man in seiner Sprache sagen: Die

Philosophiegeschichte kennt keine Epochen normaler
Wissenschaft, sondern eine permanente wissenschaftliche

Révolution. Deswegen ist es, anders als in den

Einzelwissenschaften, schwierig, von Fortschritt zu

reden. Das mag einerseits deprimieren. In der Tat

bedarf der Philosoph besonderer seelischer
Fertigkeiten, um mit dem Mangel an Konsens umzugehen.
Zwei Extreme sind unbedingt zu vermeiden - das

Sich-Einspinnen in eigene Wolkenkuckucksheime,
die keiner Kritik von Aussenstehenden (dafür aber

dem Lob abhängiger Assistenten) ausgesetzt werden,
ebenso wie das Ausrichten der eigenen Überzeugungen

an dem, was man Anlass hat, als die sich
herausbildende Mehrheitsmeinung der zeitgenössischen
Zunft zu vermuten (wobei sich die Meinung der
anderen ebenfalls an solchen Antizipationen orientiert).

Der Mittelweg besteht darin, den kritischen
Austausch zu suchen mit mehreren, immer wieder

zu ergänzenden Mitphilosophen aus verschiedenen
Schulen und Ländern, deren Kompetenz man achtet,
die vor Kritik keine Scheu haben und mit denen man

genügend Prämissen teilt, so dass man auf deren
Einwände konstruktiv reagieren kann, und von denen

man doch so verschieden ist, dass der Austausch

neue Gesichtspunkte verspricht. Unbedingt sind

ferner die Mitphilosophen um philosophische Laien,

etwa Einzelwissenschaftler, Künstler,
Verantwortungsträger in Politik und Wirtschaft, zu ergänzen,
denn eine Philosophie ist wenig wert, die nicht auf
Geister ausserhalb philosophischer Seminare
ausstrahlt. Der Konsens einer Mehrheit auch und gerade

von Zunftgenossen ist in der Philosophie dagegen
ein miserables Wahrheitskriterium und verdammt
fast immer zum Verlust von Originalität. Nicht, dass

Originalität zu den Dingen gehört, die man intentio-
ne recta anstreben kann (wie Glück ist sie vielmehr
eines jener Dinge, bei denen dies gründlich zum
Scheitern verurteilt ist) - aber das bedeutet nicht,
dass man sich die Möglichkeit dazu durch das

Einknicken vor der Mehrheitsmeinung verbauen sollte.
Der Philosoph muss nach Wahrheit streben, er muss
wissen, dass im Falle philosophischer Fragen die

Widerstände gegen neue Wahrheiten meist heftiger
sind als bei einzelwissenschaftlichen, da jene Fragen

identitätsrelevant sind, etwa im Fall der Ethik «Du

musst dein Leben ändern» noch deutlicher ausrufen
als Rilkes «Archaischer Torso Apollos», er darf sich

also durch jene Widerstände nicht beirren lassen,

und wenn er beim Ziehen von Konsequenzen aus
sachlich plausiblen Annahmen auf verblüffende

Schlussfolgerungen stösst, muss er das akzeptieren,
ohne doch die Paradoxie, also, dem ursprünglichen

Wortsinn nach, den Verstoss gegen die allgemeine

Meinung, als solche gewollt zu haben.

Das Ausbleiben von deutlich erkennbarem
Fortschritt, wenigstens was die materialen Probleme der

Philosophie betrifft, hat andererseits eine
ausserordentlich positive Konsequenz: Es gibt in der

Philosophie wie in der Kunst, und viel mehr als in den

Einzelwissenschaften, Klassiker, die zeitlos anregen.
Anders als Kunstwerke erheben philosophische Klassiker

jedoch einen unmittelbaren Wahrheitsanspruch,

und man ehrt ihn nur, indem man Klassiker

darauf hin untersucht und sie dort kritisiert, wo sie

von dem abweichen, was man als Wahrheit zu erkennen

glaubt. Klassikeranbetung ist widerphilosophisch,

aber die Unfähigkeit, das Qualitätsgefälle
etwa zwischen Spinozas «Ethik» und fast allen heutigen

Produktionen wahrzunehmen, ist ein untrügliches

Zeichen dafür, dass man nicht zur Philosophie
berufen ist. So ist man wohlberaten, sich auf
kontraintuitive Annahmen eines Klassikers einzulassen

- unsere Intuitionen sind fehlbar, und wenn ihre
Revision die Philosophie anderweitig vereinfacht,

mag sie sehr wohl sinnvoll sein. Zudem ist innere

Schlüssigkeit ein nicht hinreichendes, aber doch
notwendiges Wahrheitskriterium, und man schult die

Fertigkeit, schlüssig zu denken, wenn man sich mit
falschen, aber weitgehend kohärenten Systemen be-

fasst. Philosophen, deren Aussagen man für falsch

hält, wegen ihrer inneren Kohärenz zu achten, Nachbeter

des Richtigen wegen ihres mangelnden Sinns

für Schlüssigkeit abzuwehren, sind Kennzeichen der

philosophischen Persönlichkeit. Da die Zahl möglicher

philosophischer Positionen begrenzt ist, bietet
eine gute Kenntnis der Tradition, wenn sie ergänzt
wird um den heutigen Stand technischer Argumentation,

einen viel stärkeren Zugriff auf das, was

philosophisch sinnvoll ist, als das Lesen zeitgenössischer

Journale, selbst derjenigen, die sich als die
allerbesten gerieren, die unweigerlich durch den Horizont
der Herausgeber und peer reviewer begrenzt werden,

zu denen selten Autoren von Werken gehören, die

man einst als Klassiker feiern wird. Gerade wer eine

gewisse Selbstmassstäblichkeit anstrebt, wird in den

Klassikern jene Kontrollinstanz anerkennen, die jeder
braucht, der sich nicht verrennen will - eine Kontrollinstanz

freilich, die nur funktioniert, wenn man findig
ist hinsichtlich des von ihnen Implizierten, das gegen
die eigenen Ideen gerichtet werden kann. Aber

widersprechen einander die grössten philosophischen

Klassiker nicht? Gewiss, und um damit fertig
zu werden, bedarf es einer philosophischen Theorie

der Philosophiegeschichte. Einzelwissenschaftler sind
viel weniger auf eine analoge Theorie angewiesen,
weil sie in der Regel von einem Fortschritt in der
Geschichte der eigenen Disziplin ausgehen können. Es



26

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

ist aber in der Philosophie nicht möglich, Epikur als

Fortschritt über Piaton und zugleich Hegel als

Fortschritt über Hobbes anzusehen. Wer dies einmal
begriffen hat, hat eine enorme Verblüffungsresistenz
gegenüber den Fortschrittsallüren zeitgenössischer

Philosophen errungen: Er durchschaut prätentiöse
Neuerfindungen des Rades als das, was sie sind, und

vermag alte Argumente gegen schon widerlegte
Theorien aufzubieten, die in eleganten neuen
Kleidern, aber mit derselben Widersprüchlichkeit auf
den Laufsteg philosophischer Modeschauen treten.

In den Vorbehalten teils gegenüber der Tendenz zur
Spezialisierung, teils gegenüber dem Glauben an den

Fortschritt unterscheidet sich die Philosophie von
dem Bild, das Weber von der Wissenschaft entwirft.
Aber der wichtigste Differenzpunkt ist noch gar nicht
ausdrücklich benannt worden, auch wenn er im
Vorherigen implizite schon enthalten ist. Wenn das ethische

Bedürfnis eine der Quellen der Philosophie ist,

dann versteht es sich von selbst, dass der Philosoph

zu Wertfragen Stellung beziehen darf ja, soll. Nach

Weber sind nur zweckrationale Aussagen rational
und daher wissenschaftlich vertretbar - also etwa
empirisch überprüfbare Aussagen der Art, a sei ein

notwendiges Mittel, um b zu erreichen oder zu
verhindern. Ob freilich b erstrebenswert sei, entziehe
sich wissenschaftlicher Überprüfbarkeit. Damit übersieht

Weber zumindest das weite Feld axiologischer
Konsistenz. Unsere Normen müssen miteinander
verträglich sein, ja, die Wertannahmen, aus denen
sich die Rechtfertigung einzelner Normen ergibt,
erzwingen andere Normen, und der Ethiker hat die

Pflicht, z.B. darauf hinzuweisen, dass diejenigen, die

die Präimplantationsdiagnostik ablehnen und gleichzeitig

ein Recht auf Abtreibung vertreten, sich auf
absurde Weise widersprechen. Denn jeder darf sich

gesunde Kinder wünschen, und das einzig plausible

Argument gegen eine Selektion von Embryonen
kann nur sein, dass Embryonen ein Lebensrecht
haben. Ein solches gilt dann aber auch gegenüber
denjenigen, die aus Gründen, die nicht mit dem
Lebensschutz der Mutter zu tun haben, eine Abtreibung

erstreben. Aber ist es wenigstens gleicher-
massen rational, für Recht auf Abtreibung und

Präimplantationsdiagnostik bzw. gegen beides zu sein?

Auch hier muss der Philosoph darauf beharren, dass

ein moralisch plausibles Abgrenzungskriterium
zwischen Embryonen und Kleinkindern angegeben werde,

wenigstens sofern man letzteren ein Lebensrecht

zuspricht. Die Tatsache, dass der Embryo vermutlich
bei einer Tötung nicht leidet, könnte auf ersten Blick

ein solches sein. Aber Hessen sich, bei entsprechenden

Tötungstechniken, nicht auch Kleinkinder
schmerzlos töten? Und ist nicht das Kleinkind mit
dem Embryo identisch? (Ich spreche hier über die

moralische Frage. Die rechtliche Frage ist komplexer,
weil das Leben des Embryo gegen den Willen der

Mutter in der Tat nur schwer zu schützen ist.)

Wie auch immer man zu dieser Einzelfrage stehen

mag: Spezifisch ethische Argumente funktionieren
nach diesem Muster, und es ist nicht einzusehen,

warum ihnen Rationalität abzusprechen ist. Sie

erschlossen allgemeine Prinzipien aufgrund konkreter
Intuitionen und deduzieren dann aus jenen als

Prämissen weitere Folgerungen. Weber dagegen
vertritt eine ganz andere metaethische Position, die zu
seiner Zeit verbreitet war, der aber etwa Kants
Ansatz diametral entgegengesetzt ist und zu deren

Verteidigung Weber keinesfalls durch seine
ausserordentlichen Kompetenzen als Soziologe qualifiziert
war. Nicht nur verletzt Weber mit der Propagierung
dieser Metaethik Fachgrenzen - er dürfte höchstens

sagen, dass der Sozialwissenschaftler qua
Sozialwissenschaftler nicht qualifiziert sei, sich zu
Wertfragen zu äussern, müsste aber offenlassen, ob nicht
ein ethisch ausgebildeter Sozialwissenschaftler eine

derartige Wertungskompetenz in Anspruch nehmen
könne. Was an seinem Vortrag besonders irritiert, ist,

dass Weber ja seine Lehre vor Studenten vertritt, also

als Professor eine sehr weitreichende metaethische
Position verbreitet, zu der es zweifellos Alternativen
gibt, die gar nicht zu Wort kommen, obwohl er

gleichzeitig mit prophetischer Verve gegen die

Verkündigung moralischer Lehren vom Katheder aus

polemisiert. Weber könnte zwar versuchen, den
Vorwurf des performativen Widerspruchs zu entkräften,
indem er auf den Unterschied zwischen Ethik und
Metaethik verwiese. Aber dieser Unterschied kann

gar nicht so scharf sein, wie er ihn bräuchte, da Weber

ja aus seiner Metaethik und der Pflicht zur intellektuellen

Ehrlichkeit, deren Status völlig unklar bleibt, die
konkrete moralische Norm ableitet, Wertfragen
hätten in Vorlesungen nichts zu suchen. Eine Metaethik,

aus der sich aber in Verbindung mit einer
transzendental unvermeidlichen Voraussetzung, die
zudem eigentlich zu ihr in Widerspruch steht, moralische

Forderungen ergeben, ist schwerlich ethisch
neutral.

Daher ist festzuhalten: Der Philosoph hat die keineswegs

besonders angenehme Aufgabe, moralische
Pflichten zu statuieren, wenn er durch ethische

Analyse zu dem Ergebnis kommt, dass ihre Bestreitung
bei gleichzeitiger Aufrechterhaltung anderer Pflichten

zu Widersprüchen führt. Natürlich muss er offen sein

gegenüber Kritik und ernsthaft mit der Möglichkeit
rechnen, in seinen Argumenten Fehler begangen zu
haben. Aber diese müssen ihm konkret aufgezeigt
werden. Der blosse Hinweis, z.B. eine ausgearbeitete
Ethik der intergenerationellen Gerechtigkeit sei nicht



27

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

opportun, weil sie zu vieles am gegenwärtigen
Verhalten der meisten Menschen als pflichtwidrig
darstelle, ist dagegen kein sachliches Argument. Ob eine

Philosophin ihre neuen ethischen Einsichten nur in

Fachkreisen diskutiert oder sie einem breiteren
Publikum mitzuteilen sucht, auch wenn letzteres ihre
Beliebtheit selten erhöhen wird, ist eine persönliche
Entscheidung, die von vielen Faktoren abhängt, teils

dem Vorhandensein bzw. Fehlen des entsprechenden

rhetorischen und didaktischen Talents, teils den

konkreten Risiken, die sie läuft. Obzwar Sokrates

auch deswegen zur Idealgestalt des Philosophen
avanciert ist, weil er seine Lust an der Ethik mit dem
Tode bezahlt hat, gibt es keine allgemeine Pflicht

zum Martyrium - Piaton hat sich in einer Gesellschaft,

die er verachtete, äusserst geschickt zu erhalten

gewusst, und angesichts der Qualität seines Werkes

wird man ihm dafür zu Dank verpflichtet sein.

Aber wenn es zum Begriff des sittlich Richtigen
gehört, dass es allgemein verbindlich ist, dann kann der

Philosoph auf eine Mitteilung seiner Einsichten, in

welch vermittelter Form auch immer, nicht verzichten.

Aber heisst das nicht, dass der Philosoph damit
prophetische Funktionen übernimmt, die ihm
schlecht anstehen? Sicher ist ein Philosoph nicht
besonders qualifiziert, zukünftige Ereignisse vorherzusagen,

und noch weniger gebührt es sich, wenn er auf

Offenbarungen Anspruch erhebt. Aber ein Zug der

Prophétie von Zarathustra bis zu den letzten
jüdischen Propheten, Jesus und Mohammed war die

Statuierung neuer Pflichten (wenn auch meist in

dem aufrichtigen, obgleich sachlich unhaltbaren
Glauben, man restauriere nur alte Lehren). Ich habe

keine Schwierigkeiten, zwischen diesem Zug der
Prophétie und dem Amt des Sokrates, aber auch der
universalistischen Revolution der Aufklärung, die in

Kants und Mills Ethik gipfelt, Kontinuitäten zu erblicken,

auch wenn man von einer rationalen Prophétie
sprechen sollte, sofern wirklich ethische Argumente
den neuen Lehren zugrunde liegen. Aber sittlicher
Ernst ist den grössten Philosophen wie den
bedeutendsten Propheten gleichermassen zu eigen, und
das gereicht ihnen nicht zur Schande.

Dies macht es schon klar, warum die Verzunftung der

Philosophie in hohem Masse problematisch ist. Eine

Zunft der Propheten mit Gesellen- und Meisterprüfung

ist unmittelbar als lächerliche Idee zu
durchschauen, und auch der schon geführte Vergleich mit
der Kunst lässt das Streben nach Professionalisierung
in der Philosophie als fragwürdig erscheinen: Wer
wollte bestreiten, dass die Entwicklung der modernen

Malerei Aussenseitern wie Gauguin und van

Gogh unendlich mehr verdankt als Hunderten von
wohlbestallten Akademieprofessoren? Meint
jemand wirklich, Tolstoj oder Thomas Mann wären

bessere Schriftsteller geworden, wenn sie einen

Master in Creative Writing errungen hätten? Die

Schöpfer der modernen Philosophie, Descartes,

Spinoza, Leibniz, Hobbes, Locke, Berkeley, Hume,
haben neben der Philosophie auch in Mathematik,
Historiographie und Ökonomie Bahnbrechendes

geleistet, und beruflich waren sie allerlei -
Linsenschleifer, Diplomaten, Bischöfe -, aber gerade nicht
Philosophieprofessoren. Auch noch im 20. Jahrhundert

sind einige der grössten Philosophen von anderen

Disziplinen zur Philosophie gestossen: Frege war
in Mathematik promoviert und habilitiert, Husserl in

Mathematik wenigstens promoviert, Wittgenstein
war ausgebildeter Ingenieur, Jaspers war ursprünglich

Psychiater. Sachfragen ihrer Ursprungsdisziplinen

haben sie philosophisch inspiriert, während der

Nur-Philosoph leicht der Gefahr erliegt, sich im Leerlauf

formaler Probleme wie in einem Hamsterrad zu
verlaufen. Und dennoch setzt sich immer mehr ein

Modell der philosophischen Ausbildung durch, das

demjenigen der Einzelwissenschaften nachgebildet
ist. Dabei ist das US-amerikanische Vorbild führend.
Es war eine enorme wissenssoziologische Leistung
Webers, schon 1917 bzw. 1919, als die amerikanischen

Universitäten noch weit davon entfernt waren,
Weltgeltung errungen zu haben, sondern noch am
Anfang ihrer grossartigen Karriere standen, die sie in

wenigen Jahrzehnten an die vorderste Front
wissenschaftlicher Produktivität katapultiert hat, die
Zugkraft und Dynamik dieses alternativen Modells
begriffen zu haben. Die intelligente Mischung von
staatlichen und privaten Universitäten (von denen

die besten non-profit-Organisationen sind), die
bessere finanzielle Ausstattung, die allgemeine
Konkurrenz, u.a. um die Studenten, die in ihr Studium
beträchtliche Summen investieren und etwas dafür
zurückhaben wollen, die Meritokratie in der Bezahlung

der Professoren, die früh erfolgte Internationali-
sierung von Lehrkörper und Studentenschaft, die

Professionalisierung der Verwaltung, die guten
Wissenschaftlern selten liegt, haben alle zu dem raschen

Aufstieg Amerikas beigetragen - und das Fehlen

dieser Faktoren zur Stagnation, ja, dem Niedergang
der europäischen Universitäten.

Aber soviele Nobelpreise dieses Modell auch in den

Einzelwissenschaften errungen hat, es bleiben grosse
Zweifel, ob die gerade in Amerika ausgeprägte
Tendenz zu früher Spezialisierung auch für die

Philosophie segensreich ist. Ja, bei Gelehrten, die ihr
Leben etwa der Referenz singulärer Termini oder
dem Gettierproblem (also Gegenbeispielen zu der
Definition des Wissens als gerechtfertigter wahrer

Meinung) gewidmet haben, alles, was darüber in den

letzten Jahrzehnten publiziert wurde, auch wenn es

meist Variationen desselben sind, kennen, aber nur



28

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

ganz wenige der Klassiker gelesen haben, sich für
andere Wissenschaften, die drängenden politischen
Probleme und die Künste nicht interessieren und
selbst die philosophischen Nachbardisziplinen kaum

überblicken, wird man den Eindruck nicht los, es

handle sich eher um eine Karikatur dessen, was die
Tradition als Philosophie hochgeschätzt hatte. Das

Missverhältnis zwischen der enormen Zahl an

Philosophieprofessoren mit festen Stellen in unserer Zeit
und der geringen Rückwirkung der Philosophie auf
den Rest der Gesellschaft, die Wissenschaften und
die Künste ist auffallend - und jene Rückwirkung ist
sicher eines, wenn auch nicht das einzige
Erfolgskriterium der Philosophie. (Marsilio Ficino war kein

sehr grosser Philosoph, aber dass er Michelangelo zu

einigen seiner grossartigsten Werke inspiriert hat,
wie Erwin Panofsky im letzten Kapitel seiner fesselnden

«Studies in Iconology» gezeigt hat, macht ihn bis

zum Ende der Geschichte lesenswert.) Zwar wird
man nicht vermeiden können, den Stellenmarkt in

der Philosophie demjenigen in den anderen
wissenschaftlichen Disziplinen anzugleichen, wenn man
verhindern will, dass die Zahl der an Philosophie
Interessierten dramatisch schrumpft. Aber folgende
Alternativen zu dem Weg, den die Philosophie derzeit

geht, scheinen mir wichtig. Den Luxus der

Spezialisierung kann man sich nur in grossen Departments

leisten - in kleineren muss ein Philosoph
unweigerlich mehrere Disziplinen selber abdecken,
weil er das nicht an die Kollegen delegieren kann. Es

spricht also erstens viel für kleinere Departments,
selbst wenn die Folge davon sein sollte, dass es weniger

Stellen geben wird: Aber dies wird dem Fach

solange nicht schaden, als es mehr Stellen als Berufene

gibt. Zudem ist zweitens darauf zu setzen, mehr

philosophische Stellen innerhalb einzelwissenschaft-
licher Departments zu schaffen. In einigen Disziplinen

ist das schon der Fall - Rechtsphilosophie wird
meist an Juristischen Fakultäten gelehrt, Medizinethik

zunehmend an Medizinischen Fakultäten. M.E.

würde es der Philosophie sehr förderlich sein, wenn
mehr philologische Fakultäten Lehrstühle für
Hermeneutik, Kunsthochschulen Lehrstühle für
Ästhetik, naturwissenschaftliche Fakultäten
Lehrstühle für Philosophie der Physik und Biologie und

Technische Hochschulen Lehrstühle für
Technikphilosophie hätten. Die Institutionalisierung des

Kontaktes mit den Einzel Wissenschaften würde der

Philosophie guttun - wenn zugleich Mechanismen

geschaffen werden, die die Regionalphilosophen mit
denjenigen in geistigen Austausch treten lassen, die
die philosophischen Kerndisziplinen wie Metaphysik,

Erkenntnistheorie und Ethik unterrichten. Drittens

spricht viel dafür, eigene Forschungseinrichtungen

zu schaffen, die sich der Philosophie widmen -
denn das Talent zur Forschung und dasjenige zur
Lehre gehen, wie Weber zu Recht hervorhebt, nicht
immer Hand in Hand. Dass ein Land mit der
philosophischen Tradition Deutschlands nur für kurze Zeit
ein einziges Max-Planck-Institut für im weiteren Sinne

philosophische Fragen unterhielt und nach dessen

Scheitern sich um keine Alternative bemühte,
hat sicher nicht zur Wiederbelebung der deutschen

Philosophie beigetragen. Viertens ist nicht aus-
zuschliessen, dass immer mehr Philosophen in der
Praxis unterkommen werden, und zwar hauptsächlich

als ethische Berater in Unternehmen, Verwaltung,

politischen Thinktanks. Gewiss ist eine solche

Stellung mit zwei Problemen verbunden - erstens
hat man wenig Zeit zum Forschen über grundlegende

Fragen, es sei denn, man erhält Sabbaticals, und
zweitens mag die Abhängigkeit vom Arbeitgeber die
Freiheit zu publizieren, was man will, empfindlich
beschneiden. Zwar wird kein Mensch mit Charakter

etwas schreiben, was er nicht für richtig hält, aber er
wird nicht alles sagen, was er denkt, wenn er dadurch
seine Stelle gefährdet sieht. Wenn er freilich nach

seiner Pensionierung ein Büchlein von der Qualität
des «Principe» vorlegt, wird er der Philosophie
durchaus nutzen. Und fünftens brauchen wir in der

Philosophie Mut zum intelligenten Dilettantismus.
Rousseau und Nietzsche waren philosophisch nicht
ausgebildet, Schopenhauer und Marx haben keine

philosophische Karriere gemacht - ihr Einfluss auf
die Philosophie überragt jedoch denjenigen Tausender

Kathederphilosophen. Die Bereitschaft, Aussenseiter

zu Wort kommen zu lassen und sich von ihnen

philosophisch inspirieren zu lassen, was auch immer
ihr Brotberuf ist, scheint mir entscheidend, um der

Berufung zur Philosophie treuzubleiben.


	Philosophie als Beruf

