
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Max Weber, Wissenschaft als Beruf : zur Einführung

Autor: Lienemann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


4

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Max Weber, Wissenschaft als Beruf

Zur Einführung

Wolfgang Lienemann*

«Das akademische Leben ist also ein wilder Hazard.

Wenn junge Gelehrte um Rat fragen kommen wegen
Habilitation, so ist die Verantwortung des Zuredens
fast nicht zu tragen. Ist er ein Jude, so sagt man ihm

natürlich: lasciate ogni speranza. Aber auch jeden
anderen muss man auf das Gewissen fragen: Glauben

Sie, daß Sie es aushalten, dass Jahr und Jahr Mittel-
mässigkeit nach Mittelmässigkeit über Sie hinaussteigt,

ohne innerlich zu verbittern und zu verderben?

Dann bekommt man selbstverständlich jedesmal die

Antwort: Natürlich, ich lebe nur meinem < Beruf>; -
aber ich wenigstens habe es nur von wenigen erlebt,
daß sie das ohne inneren Schaden für sich aushielten. »

Diese Sätze « über die äußeren Bedingungen des

Gelehrtenberufs» stammen aus Max Webers

berühmter Rede über «Wissenschaft als Beruf». Er

hat sie am 7. November 1917 in München gehalten.
Gut ein Jahr später, am 28. Januar 1919, sprach er
dort über «Politik als Beruf». Dazwischen lagen das

Ende des I.Weltkrieges, die bolschewistische

Oktoberrevolution, die Niederlage Deutschlands
und seiner Verbündeten und die Novemberrevolution

mit der Ausrufung der Münchner Räterepublik.
Die Herausgeber der beiden Vorträge in der Max
Weber Gesamtausgabe1 haben in minutiösen
Recherchen die Datierungen (43-46), zeitgeschichtlichen

Umstände und Personen sowie die vielfältigen

literarischen Bezugnahmen und Anspielungen
zuverlässig nachgewiesen. Die Reden wurden im

Kunstsaal der Buchhandlung Steinicke im Rahmen

einer Vortragsreihe über «Geistige Arbeit als Beruf»

gehalten, die vom Landesverband Bayern des

Freistudentischen Bundes veranstaltet wurde. Max
Weber sprach vermutlich frei; der Text wurde
mitstenographiert und Weber zur Korrektur
übermittelt,2 der dabei auch «eine Reihe von
Temperamentsausbrüchen ausgemerzt» haben soll, wie

Immanuel Birnbaum3 notiert hat (63). Erschienen

sind die beiden Vorträge dann im Sommer 1919

(650-

Weber war ein überragender Wissenschaftler und ein

verhinderter Politiker. Schon in jungen Jahren auf eine

Professur für Nationalökonomie und Finanzwissenschaft

an der Universität Freiburg/Br. und zwei Jahre

später als Nachfolger des Ökonomen Karl Knies nach

Heidelberg berufen, war er stets politisch und
wissenschaftlich aktiv. 1891/92 hatte er im Auftrag des Vereins

für Socialpolitik die «Landarbeiterenquête»
ausgearbeitet.4 Seit 1904 war er gemeinsam mit Edgar Jaffé

und Werner Sombart verantwortlich für das «Archiv
für Sozialwissenschaften und Sozialpolitik», in dem

zahlreiche seiner grundlegenden religionssoziologischen

Studien zuerst erschienen sind. Er gehörte 1896

mit Friedrich Naumann zu den Gründern des «Natio-

1 Abteilung I: Schriften und Reden, Bd. 17, hg. von Wolfgang j.

Mommsen und Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Birgitt
Morgenbrod, Tübingen: Mohr 1992. Zitate in Klammern beziehen sich

hier auf diese Ausgabe. Sperrungen in den älteren Weber-Ausgaben

gebe ich kursiv wieder.

* Manuelstrasse 116,3006 Bern.

E-mail: wolfgang.lienemann@theol.unibe.ch

http://www.lienemann-perrin.ch/

Wolfgang Lienemann, Dr. theol., o. Prof. für Ethik an der

Theologischen Fakultät der Universität Bern seit 1992,

emeritiert 2010.

Nach Studium der Ev. Theologie und der Philosophie
theologische Examina in der Ev.-Luth. Landeskirche

Hannovers. Promotion und Habilitation an der Universität

Heidelberg; 1976-1986 Wiss. Mitarbeiter der Forschungsstätte der
Ev. Studiengemeinschaft (FEST); 1986-1992 Prof. für Sozialethik an der

Universität Marburg.
Forschungsschwerpunkte: Religionswechsel / religiöse Konversionen;

Religionsrecht; Ökumenische Friedensethik, Rechtsethik; Karl Barth;
Immanuel Kant.

2 Die stenographische Mitschrift, deren Reinschrift, die Weber

korrigiert und ergänzt hat, und die Druckfahnen sind anscheinend

nicht erhalten. Deshalb liegt der erste Druck von 1919 bei Duncker &

Humblot der kritischen Ausgabe zugrund; siehe dort 66f.

3 Birnbaum (1894-1982), damals ein führender Vertreter der

Freistudentenschaft, war für die Vorbereitung der Vortragsreihe und

die Verhandlungen mit den Rednern und sodann mit dem Verlag

Duncker & Humblot verantwortlich. Er hatte Rechtswissenschaften

und Philosophie studiert, trat 1917 der SPD bei und arbeitete danach

als Journalist und Korrespondent für grosse Zeitungen, zuletzt in

Warschau. 1933 emigrierte er von dort über Lettland nach Skandinavien,

wo er zeitweise in Schweden interniert war. Nach dem II. Weltkrieg

arbeitete er wieder als Journalist, von 1953 bis 1972 leitete er das

aussenpolitische Ressort der Süddeutschen Zeitung, deren stellvertretender

Chefredakteur er zugleich von 1960 bis 1976 war. Birnbaums

Darstellungen und Briefe (im Max Weber Archiv München) sind

grundlegend für die Erhellung der Umstände der Vorträge und ihrer

Publikation; siehe besonders sein Buch: Achtzig Jahre dabeigewesen.

Erinnerungen eines Journalisten, München: Süddeutscher Verlag 1974.

Ein Findbuch zu Birnbaums Nachlass hat das Institut für Zeitungsforschung

(Dortmund) veröffentlicht: http://www.dortmund.de/media/p/
institut_Juer_zeitungsforschung/zi_downloads/nachlaesse_1/Findbuch-

Birnbaum.pdf (30.08.2013).
4 1892; MWG 1/3, hg. v. Martin Riesebrodt, 2 Teilbände, Tübingen: Mohr

1984.



5

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

nalsozialen Vereins», einer national-sozialreformeri-
schen Partei, war Mitglied des Evangelisch-sozialen

Kongresses und Mitbegründer der Deutschen Gesellschaft

für Soziologie. Die Max Weber Gesamtausgabe,
die seit 1984 erscheint und noch nicht abgeschlossen
ist - besonders wartet man auf die kritische Edition

der Arbeiten zur Logik der Sozialwissenschaften, zum
Werturteilsstreit und zur Protestantischen Ethik -,
lässterkennen,wieengbeiWeberstetswissenschaftliche
Arbeit (in Publikationen wie in Vorlesungen) und
Publizistik (in Reden, Aufrufen, Stellungnahmen usw.)

aufeinander bezogen waren. Weber war stets «politischer

Redner und akademischer Lehrer» (5).

Das gilt in besonderer Weise für die beiden grossen
Münchner Reden. In «Wissenschaft als Beruf»
argumentiert Weber auf mehreren Ebenen: Er spricht über

Strukturfragen des Hochschulwesens, über ein zentrales

Thema seiner historisch-soziologischen Studien, die

Problematik des spezifisch abendländischen Prozesses

der «Rationalisierung»5 und «Entzauberung», und

fragt danach, was es für junge Menschen heisst, unter
diesen Bedingungen Wissenschaft zu ihrem Beruf zu

machen. Von der Vielschichtigkeit des Textes hebe ich

hier nur einige wichtige Aspekte hervor, um die

zeitgeschichtliche Situation und den systematischen
Anspruch zu charakterisieren.

1. Das Wissenschaftssystem -ein «wilder Hasard»
Webers einleitenden Bemerkungen sind nüchtern bis

sarkastisch. Das feierlich anmutende Thema bringt er
in die Fassung: «Wie gestaltet sich Wissenschaft als

Beruf im materiellen Sinne des Wortes?» (71). Und
Webers Antworten sind in jeder Hinsicht des-

illusionierend. Für seine Zeit stellt er fest, «dass bei uns
die Laufbahn eines Mannes der Wissenschaft im

ganzen auf plutokratischen Voraussetzungen
aufgebaut ist» (71 f). Er beschreibt die typische Ochsentour

einer damaligen akademischen Karriere, die

Abhängigkeit von den Fachordinarien, die prekären
Schülerschaften6, die faktischen Einschränkungen der

5 Siehe dazu besonders Wolfgang Schluchter, Die Entwicklung
des okzidentalen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers

Gesellschaftsgeschichte, Tübingen: Mohr 1979: ders., Rationalismus

der Weltbeherrschung. Studien zu Max Weber, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1980; ders. Die Entzauberung der Welt, Tübingen: Mohr
Siebeck 2009. Das erstgenannte Buch hat Schluchter «weitgehend
unverändert», aber mit neuem Titel und neuer Gliederung und

einem eingehenden Vorwort erneut publiziert: Die Entstehung
des modernen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers

Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1998. Die Neuausgabe reflektiert besonders die seither gewonnen
Einsichten in die Werkgeschichte, die wiederum in die Konzeption der

MWG eingegangen sind.

6 Weber bemerkt dazu u.a.: «Persönlich habe ich [...] den Grundsatz

befolgt: daß ein bei mir promovierter Gelehrter sich bei einem andern

als mir und anderswo legitimieren und habilitieren müsse. Aber das

Resultat war: daß einer meiner tüchtigsten Schüler anderswo abgewiesen

wurde, weil niemand ihm glaubte, daß dies der Grund sei.» (72f)

venia legendi durch die jeweiligen Institutsleiter oder
Lehrstuhlinhaber und vergleicht das deutsche System

mit den damaligen Verhältnissen in den USA. Er

beschreibt die Entwicklung und Struktur der grossen
naturwissenschaftlichen und medizinischen Institute
seiner Zeit als «<staatskapitalistische> Unternehmungen»,

so dass ein Assistierender auf die vom Staat zur
Verfügung gestellten Arbeitsmittel angewiesen ist und

« infolgedessen vom Institutsdirektor ebenso abhängig
ist wie ein Angestellter in einer Fabrik» (74).7 Die alte

UniversitätsVerfassung ist nach Weber obsolet

geworden, und die aktuelle Realität einer
akademischen Karriere bezeichnet er als «eine
Angelegenheit, die einfach Hazard ist» (75). Und er fügt
ausdrücklich hinzu: «Ich darf das um so mehr sagen,
als ich persönlich es einigen absoluten Zufälligkeiten
zu verdanken habe, daß ich seinerzeit in sehr jungen
Jahren in eine ordentliche Professur eines Faches

berufen wurde, im welchem damals Altersgenossen
unzweifelhaft mehr als ich geleistet hatten.» (75)
Gleichwohl meint er, dass «immerhin die Zahl der

richtigen Besetzungen eine trotz allem sehr bedeutende

ist» (77) - sofern nicht Parlamente, Monarchen oder
revolutionäre Machthaber aus politischen Gründen
intervenieren; dort «kann man sicher sein, daß

bequeme Mittelmässigkeiten oder Streber allein die
Chancen für sich haben » (77).8

Schliesslich verweist Weber darauf, dass ein

hervorragender Gelehrter ein «entsetzlich schlechter
Lehrer» sein kann (78), die Universitäten indes auf
die Attraktivität der grossen Hörerzahl und die

öffentliche Reputation setzen. Weber war klar, dass

die Frequenz, mit der Studierende die Lehrer
beehren, weitestgehend von « reinen Äußerlichkeiten »

bestimmt ist, «in einem Grade, wie man es nicht für
möglich halten sollte» (79). Dagegen stellt Weber
schroff die These, dass «wissenschaftliche Schulung
[...] eine geistesaristokratische Angelegenheit» ist

(79), bei der es darauf ankommen sollte, dass zum
selbständigen Denken und einer strengen
Sachbezogenheit angeleitet wird.

2. Leidenschaft und Sachlichkeit
Webers Rede war Teil einer Vortragsreihe, die von der

Freien Studentenschaft organisiert war. Dass er vor
diesem Forum auftrat, darf als Ausdruck seiner

politischen Positionierung verstanden werden. Weber

7 Weber spricht hier gar von einer «proletaroide(n) Existenz», unter

Verwendung einer Differenzierung, die sich bei Werner Sombart,
Das Proletariat (1906), findet. Ich nenne das exemplarisch für
die vielfältigen Nachweise von greifbaren, aber nicht belegten

Anspielungen des Weber-Textes, die die Flerausgeber der MWG
akribisch nachgewiesen haben.

8 Webers Berufung nach München 1919 war von den dortigen Arbeiterund

Soldatenräten energisch kritisiert worden; siehe dazu die

Flinweise der Flerausgeber (77 m. Anm. 11



6

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

war in seiner Studentenzeit selbst Mitglied der
Burschenschaft Allemannia in Heidelberg, ist jedoch
nach der Novemberrevolution aus seiner Verbindung
ausgetreten, weil er die farbentragenden Verbände in

Geist und Praxis für reaktionär hielt und in einem

neu zu ordnenden, republikanisch-demokratischen
Deutschland nicht als reformfähig ansah. Die Freie

Studentenschaft hingegen, die Wurzeln in der

damaligen Jugendbewegung und den Freien

Schulgemeinden hatte, vertrat studienreformerische Ziele

wie die Bildung gesamtstudentischer
Vertretungskörperschaften (der späteren «Allgemeinen
Studentenausschüsse», AStA) und studentischer
Selbsthilfeeinrichtungen, betonte gleichzeitig jedoch ihre

religiöse und (partei-)politische Neutralität.9

Allerdings war Webers Stellung zu den Freien

Studentenschaften differenziert und kritisch. Schon
anlässlich der Lauensteiner Kulturtagung im Mai 1917

hatte er bestimmte Erscheinungen der
Jugendbewegung, die er für apolitisch und romantisch hielt,
scharf kritisiert.10 In «Wissenschaft als Beruf» nimmt
er anscheinend zunächst den Wunsch der Veranstalter

auf, «von dem inneren Berufe zur Wissenschaft»

zu hören, um dann sogleich ernüchternd zu betonen,
dass «nur durch strenge Spezialisierung» (80)
wissenschaftliche Leistungen zustande kommen können.
Die individuelle Leidenschaft, die eine Forscherin

oder ein Forscher unbedingt benötigen, muss ganz
der zu erforschenden Sache untergeordnet werden.

Mochten die Zuhörenden womöglich erwartet
haben, etwas über den Lebenssinn von Wissenschaft

zu hören, so ist Weber bemüht, jegliche Illusion über
Sinn und Zweck von moderner Wissenschaft zu
zerstören. Darum verschiebt er sein Thema: Weg von
der Frage nach der Wissenschaft als Beruf einzelner

Personen, und hin zu einer sehr viel weiter reichenden

Fragestellung: «Welches ist der Beruf der Wissenschaft

innerhalb des Gesamtlebens der Menschheit?
Und welches ihr Wert?» (88). Nach einer forcierten
tour d'horizon vom platonischen Höhlengleichnis
über die Entdeckung der Bedeutung des «rationalen

Experiments» in der Renaissance bis zur frühneuzeitlichen

Physikotheologie (88-92) brennt er gleichsam

ein Feuerwerk von all dem ab, was die Wissen-

9 Siehe dazu die Hinweise der Herausgeber (23-28) sowie Hans-

Ulrich Wipf, Studentische Politik und Kulturreform. Geschichte der

Freistudenten-Bewegung 1896-1918, Schwalbach/Ts.: Wochenschau

Verlag 2005.

10 Vgl. Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild, Heidelberg:
Lambert Schneider 1950,642-647; Gangolf Hübinger, Eugen

Diederichs' Bemühungen um die Grundlegung einer neuen

Geisteskultur, in: Wolfgang J. Mommsen / Mitarbeit von Elisabeth

Müller-Luckner (Hg.), Kultur und Krieg, Die Rolle der Intellektuellen,
Künstler und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, München:

Oldenbourg Verlag 1996,259-271 (mit einem Protokoll der

Lauensteiner Tagung).

schaft gerade nicht oder nicht mehr ist und leistet.

Die modernen Wissenschaften können auf die Frage

nach einem «Sinn der Welt» (92) keine Antwort
geben. «Wenn irgend etwas, so sind sie geeignet, den

Glauben daran: daß es so etwas wie einen <Sinn> der
Welt gebe, in der Wurzel absterben zu lassen! Und
vollends: die Wissenschaft als Weg <zu Gott>? Sie, die

spezifisch gottfremde Macht? Daß sie das ist,

darüber wird [...] in seinem letzten Innern heute
niemand im Zweifel sein.» (92) Man muss mit allen

Illusionen, dass Wissenschaften etwas ausmachen
können über den «Weg zum wahren Sein», «den

Weg zum wahren Gott» oder den «Weg zum wahren

Glück», aufräumen (93).

Weber versucht sodann, seinen Hörern vor Augen
zu stellen, dass sachlich-rationale, methodisch
kontrollierte Wissenschaft das Eine, ihre Voraussetzungen

aber etwas ganz Anderes sind. Zu diesen

Voraussetzungen gehören besonders die Entscheidungen

darüber, was man überhaupt für «wissenswert»

hält, aber genau diese Frage selbst, so Weber,
sei wissenschaftlich nicht zu beantworten (93).
Menschen mögen Überzeugungen über einen
«letzten Sinn» hegen, «je nach der eigenen letzten

Stellungnahme zum Leben» (93), aber die
Wissenschaften können und dürfen davon nicht bestimmt
sein. Sie sollen in dem Sinne «voraussetzungslos»
sein, dass die fundamentalen, subjektiven Lebensund

Weltdeutungen der Menschen aussen vor
bleiben müssen.

3. « Politik gehört nicht in den Hörsaal »

Folgerichtig kommt Weber an dieser Stelle auch auf
seine Position im sogenannten Werturteilsstreit11

zurück, indem er unterstreicht: «Politik gehört nicht
in den Hörsaal» (95). Politisch hat sich Weber in

seiner Rede, unerachtet der dramatischen Kriegslage,

ganz zurückgehalten. Nur an einer Stelle geht er auf
eine aktuelle, allerdings schwerwiegende politische
Auseinandersetzung ein, indem er sowohl damalige

Vorlesungsstörungen von pazifistischen Studenten

gegenüber einem Exponenten der alldeutschen

Propaganda12 als auch antipazifistische studentische

11 Vgl. Max Weber, Die «Objektivität» sozialwissenschaftlicher und

sozialpolitischer Erkenntnis (1904), ders., Der Sinn der «Wertfreiheit»
der soziologischen und ökonomischen Wissenschaften (1913/17),
beides in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre,

3., erweiterte und verbesserte Auflage, hg. v. Johannes Winckelmann,

Tübingen: Mohr 1968,146-214 und 489-540. Siehe dazu Wolfgang
Schluchter, Wertfreiheit und Verantwortungsethik, in: ders.,

Rationalismus der Weltbeherrschung, 41-74.
12 Sie vertraten u.a. Annexionsforderungen nach einem erhofften

«Siegfrieden» und traten für einen uneingeschränkten U-Boot-Krieg
ein. Zu Max Webers Kritik am U-Boot-Krieg, der zum Kriegseintritt
der USA führte, siehe WolfgangJ. Mommsen, Max Weber und die

deutsche Politik 1890-1920,2. überarbeitete und erweiterte Auflage,

Tübingen: Mohr 1974,246-264.



7

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Aktionen gegenüber seinem damaligen Münchner
Kollegen Friedrich Wilhelm Förster13 strikt zurückweist.

Indem er sowohl politisch motivierte
Störungen von Studierenden wie politische
Äusserungen von Dozierenden (im Hörsaal) ablehnt,

plädiert er nicht nur für die Unterscheidung, sondern
für eine strikte Trennung von wissenschaftlicher

Analyse und praktisch-politischer Stellungnahme
(96). Ist das möglich? Wohl nur dann, wenn diese

Unterscheidung institutionell differenziert wird, derart,

dass man anerkennt, dass neben dem
akademischen Beruf und seinem asketischen Ethos das

politische Wirken in der Öffentlichkeit seinen

eigenen Ort und Rang hat. Weber betont, von einem
akademischen Lehrer lediglich «intellektuelle
Rechenschaft» zu verlangen: «einzusehen, daß

Tatsachenfeststellung, Feststellung mathematischer
oder logischer Sachverhalte oder der inneren
Struktur von Kulturgütern einerseits, und andererseits

die Beantwortung der Frage nach dem Wert der

Kultur und ihrer einzelnen Inhalte und danach: wie

man innerhalb der Kulturgemeinschaft und der

politischen Verbände handeln solle - daß dies beide

ganz und gar heterogene Probleme sind. Fragt er
dann weiter, warum er nicht beide im Hörsaale
behandeln solle, so ist darauf zu antworten: weil der

Prophet und der Demagoge nicht auf den Katheder
eines Hörsaals gehören. Dem Propheten wie dem

Demagogen ist gesagt: <Gehe hinaus auf die Gassen

und rede öffentlich.)» (97).14 Die Sphäre der
Öffentlichkeit ist der Raum der Kritik; im Hörsaal hingegen

13 Förster (1869-1966) war ein früher Völkerrechts-Pazifist kantischer

Prägung. Sein Vater, Wilhelm Förster (1832-1921), war Leiter der

Berliner Sternwarte, Mitglied der Deutschen Friedensgesellschaft

und neben Albert Einstein, Georg Friedrich Nicolai und Otto
Buek einer der Unterzeichner des «Aufruf an die Europäer» vom
September 1914, einer der ganz wenigen Stimmen gegen den

damaligen begeisterten akademischen Bellizismus in Deutschland.

Friedrich Wilhelm Förster wurde 1898 an der Universität Zürich

habilitiert und warzwischen 1898 und 1912 als Privatdozent an der

Universität und der ETH Zürich tätig, danach Professor in Wien und

München. Seine Kritik an der deutschen Politik vor und nach 1914

trug ihm schwerste Anfeindungen ein, besonders als er 1918/19 seine

Vorlesungen wieder aufnehmen wollte. Später flüchtete er in die

Schweiz und weiter nach Frankreich, dessen Staatsangehörigkeit er
erhielt. Als er nach der Besetzung Frankreichs erneut in die Schweiz

reisen wollte, wiesen ihn die Behörden ab. Förster emigrierte über

Portugal in die USA und kehrte 1963 in die Schweiz zurück. Vgl.

seine Autobiographie: Erlebte Weltgeschichte 1869-1953, Nürnberg:
Glock und Lutz 1953, sowie die Angaben in MWG 1/17,28,96 und

115. Weber ist ebenfalls in «Politik als Beruf» auf Förster eingegangen,
dessen «Lauterkeit seiner Gesinnung» er hoch schätze, während er

ihn als Politiker unbedingt ablehne (240f).- Max Weber hat übrigens,
wie auch Ernst Troeltsch, den kriegspropagandistischen Aufruf «An

die Kulturwelt!», das «Manifest der 93», nicht unterschrieben; siehe

zu diesem Dokument Jürgen von Ungern-Sternberg Wolfgang von

Ungern-Sternberg. Der Aufruf «An die Kulturwelt!». Das Manifest der

93 und die Anfänge der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg,

Stuttgart: Steiner 1996.

14 Siehe Jer 2,2. Weber hat sich in seinen Studien zum antiken Judentum

(jetzt MWG 1/21,2005) intensiv mit der alttestamentlichen Prophétie
befasst.

sei die Kommunikation einseitig und überdies seien

die Studierenden zum Besuch der Vorlesungen, auch

zum finanziellen Vorteil der Dozierenden,
gezwungen.15

Interessanterweise illustriert Weber die Aufgabe
«voraussetzungsloser» Wissenschaft kurz am
Beispiel der Theologie und der Religionsgeschichte
(98). Sein Argument ist einfach und klar: Bei der

Analyse und Darstellung religiöser Phänomene
bedeutet Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft
die «Ablehnung religiöser Gebundenheit» in dem
Sinne, dass für eine «empirische Erklärung»
religiöser Phänomene keine übernatürlichen Grössen

wie Wunder und Offenbarungen herangezogen
werden dürfen, und dies könne auch ein religiös
gebundener Lehrer beachten, «ohne seinem Glauben

untreu zu werden » (98).

Bemerkenswert ist, dass Weber dem Postulat, sich

eigener wertender Stellungnahme im akademischen
Unterricht zu enthalten, hinzufügt, dass die erste

Aufgabe des Lehrers darin besteht, «seine Schüler

unbequeme Tatsachen anerkennen zu lehren»,
besonders solche, die für die eigene «Parteimeinung»
unbequem sind (99). Das hält Weber sogar für ein

wesentliches Merkmal eines akademischen Ethos,

und darin kommt meines Erachtens seine

hintergründige Orientierung am Aufklärungsverständnis
Immanuel Kants zum Vorschein.

4. Entzauberung der Welt und Prophétie
In dem rhetorischen Pathos der ersten Münchner
Rede Webers kommt so etwas wie eine dramatisierte

Entmystifizierung der Wissenschaften und der durch
sie bestimmten modernen Welt zum Ausdruck. Die

Studierenden suchten Antworten auf Fragen wie
die nach dem Lebenssinn und dem möglichen und
ethisch gebotenen Handeln. Die Wissenschaft, wie
sie Weber versteht, muss sich solchem Ansinnen

konsequent verweigern. Dem Ruf nach begeisternden

Führern stellt Weber das Ideal des fachlich

kompetenten Lehrers gegenüber, der allein dem Prinzip
der intellektuellen Redlichkeit gehorcht (101 f).
Zwischen den «letzten» Werten und Zielen, nach

denen Menschen fragen, sich sehnen oder die sie

vertreten, kann «die» Wissenschaft nicht mit Gründen
und Argumenten entscheiden. «Hier streiten eben

auch verschiedene Götter miteinander, und zwar für
alle Zeit.» (100). Beispielsweise zwischen der «Ethik
der Bergpredigt», «innerweltlich angesehen, eine
Ethik der Würdelosigkeit», und einer durch Kampf
und Wehrhaftigkeit geprägten «Manneswürde» hat

15 Weber hat dabei die finanzielle Bedeutung der damaligen

«Hörergelder» im Blick.



8

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

sich der Einzelne zu entscheiden, «welches für ihn
der Gott und welches der Teufel ist» (100f). Für die

junge Generation, so Weber, ist dieser Polytheismus
der Moderne kaum zu ertragen. «Die alten vielen

Götter, entzaubert und daher in Gestalt
unpersönlicher Mächte, entsteigen ihren Gräbern, streben
nach Gewalt über unser Leben und beginnen
untereinander wieder ihren ewigen Kampf» (101 ).16

Der akademische Lehrer muss in dieser Lage der
Versuchung widerstehen, die an ihn herangetragenen

Erwartungen nach umfassender, wertender
Sinngebung, Führung, gar nach «Prophétie», anzunehmen.

Er kann (und soll) letztlich nur «den einzelnen

nötigen, oder wenigstens ihm dabei helfen, sich selbst

Rechenschaft zu geben über den letzten Sinn seines

eigenen Tuns. » (104) Die «Grundtatsache» aber oder
das Schicksal, «in einer gottfremden, prophetenlosen
Zeit zu leben», kann nicht durch Surrogate in Gestalt

von «Kathederprophetien» überwunden werden

(106).

Damit lenkt Weber im letzten Teil seines Vortrages
zu der ihn seit Jahren zentral beschäftigenden Frage
nach der Bedeutung der Weltreligionen für die

Entstehung des modernen Rationalismus über.17 Am
Schluss der Münchner Rede konzentriert er sich

auf das Christentum und die von diesem hervorgebrachte

«Theologie». Dieser Singular ist anscheinend

gewählt, um eine Art funktionale Definition von
Theologie in den verschiedenen Weltreligionen, vor
allem aber im Bereich christlicher Kirchen zu geben;
diese lautet: «Alle Theologie ist intellektuelle
Rationalisierung religiösen Heilsbesitzes» (106).18 Letztlich
scheint Weber «der» Theologie den Anspruch,
«'Wissenschaft' zu sein» (106), abzusprechen, und
insbesondere für jede «'positive' Theologie» geht er
davon aus, dass sie nur möglich ist aufgrund der

«Virtuosenleistung des <Opfers des Intellekts)», was
darauf verweist, dass «die Spannung zwischen der

Wertsphäre der <Wissenschaft> und der des religiösen
Heils unüberbrückbar ist.» (108)

16 Vgl. dazu Wolfgang Schluchter, Religion und Lebensführung, Bd. 1:

Studien zu Max Webers Kultur- und Werttheorie, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1988 (=TB 1991), 339-363.

17 Die Studien Webers zur «Wirtschaftsethik der Weltreligionen» liegen

in MWG 1/19-21 vor, allerdings noch ausser den Protestantismus-
Studien.

18 Weber spricht von «Theologie» in dieser Rede nicht nur im

Singular, obwohl es doch evident ist und er auch weiss, dass es eine

Fülle von Theologien, und dies nicht nur im Christentum, gibt,
sondern er verzichtet hier auch darauf, seinen Theologiebegriff
zu präzisieren. Ich enthalte mich (als Theologe) in dieser kurzen

Einführung zu Webers Rede bewusst einer Kritik seiner Darstellung,
will aber nicht verschweigen, dass ich sein Theologieverständnis für
hoch problematisch halte. Siehe hierzu den Beitrag von Reinhold

Bernhardt in diesem Heft.

Wissenschaft hat die Welt «entzaubert», auch wenn
dabei insbesondere Impulse des Judentums und des

vor allem protestantischen Christentums
paradoxerweise dafür mitursächlich gewesen sind.19 Neue

Prophetien sind nicht zu sehen, und Weber geisselt
sarkastisch den Umstand, «dass manche moderne

Intellektuelle das Bedürfnis haben, sich in ihrer
Seele sozusagen mit garantiert echten, alten Sachen

auszumöblieren» (108). Weber hält das schlicht für
«Schwindel oder Selbstbetrug» (109). Zugleich meint
er, dass es geradezu das «Schicksal unserer Zeit, mit
der ihr eigenen Rationalisierung und Intellektualisie-

rung, vor allem: Entzauberung der Welt» ist, «dass

gerade die letzten und sublimsten Werte zurückgetreten

sind aus der Öffentlichkeit, entweder in das

hinterweltliche Reich mystischen Lebens oder in die

Brüderlichkeit unmittelbarer Beziehungen der
einzelnen zueinander» (109f). Aber eine religiöse

Neubildung lässt sich nicht erzwingen oder erfinden.
Wer Wissenschaft als seinen Beruf wählt, muss
wissen, dass diese zum Religions- oder Weltanschauungsersatz

nicht taugt. Für die Wissenschaft gilt
allein die Tugend: «schlichte intellektuelle
Rechtschaffenheit» (110). Weber schliesst mit auch heute
noch ergreifenden Worten seine Rede:

«Sie (die intellektuelle Rechenschaft, WL) aber
gebietet uns, festzustellen, daß heute für alle jene vielen,

die auf neue Propheten und Heilande harren, die Lage

die gleiche ist, wie sie aus jenem schönen, unter die

Jesaja-Orakel aufgenommenen edomitischen Wächterlied

in der Exilszeit erklingt: <Es kommt ein Ruf aus
Seir in Edom: Wächter, wie lang noch die Nacht? Der
Wächter spricht: Es kommt der Morgen, aber noch ist

es Nacht. Wenn ihrfragen wollt, kommt ein ander Mal
wieder. > Das Volk, dem das gesagt wurde, hat gefragt
und geharrt durch weit mehr als zwei Jahrtausende,
und wir kennen sein erschütterndes Schicksal. Daraus
wollen wir die Lehre ziehen: daß es mit dem Sehnen

und Harren allein nicht getan ist, und es anders

machen: an unsere Arbeit gehen und der < Forderung
des Tages > gerecht werden - menschlich sowohl wie

beruflich. Die aber ist schlicht und einfach, wenn jeder
den Dämon findet und ihm gehorcht, der seines

Lebens Fäden hält» (77 Of).

19 Vgl. Wolfgang Schluchter, Die Paradoxie der Rationalisierung.
Zum Verhältnis von < Ethiks und <Welt> bei Max Weber, in:ders.,
Rationalismus der Weltbeherrschung, 9-40.


	Max Weber, Wissenschaft als Beruf : zur Einführung

