Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Max Weber, Wissenschaft als Beruf : zur Einfuhrung
Autor: Lienemann, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893721

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Max Weber, Wissenschaft als Beruf

Zur Einfithrung

Wolfgang Lienemann*

«Das akademische Leben ist also ein wilder Hazard.
Wenn junge Gelehrte um Rat fragen kommen wegen
Habilitation, so ist die Verantwortung des Zuredens
fast nicht zu tragen. Ist er ein Jude, so sagt man ihm
natlirlich: lasciate ogni speranza. Aber auch jeden
anderen muss man auf das Gewissen fragen: Glauben
Sie, daf® Sie es aushalten, dass Jahr und Jahr Mittel-
massigkeit nach Mittelmassigkeit Uber Sie hinaus-
steigt, ohne innerlich zu verbittern und zu verderben?
Dann bekommt man selbstverstandlich jedesmal die
Antwort: Natlrlich, ich lebe nur meinem <Berufy; —
aber ich wenigstens habe es nur von wenigen erlebt,
dafd sie das ohneinneren Schaden fiir sich aushielten. »

Diese Satze « liber die dufieren Bedingungen des Ge-
lehrtenberufs» stammen aus Max Webers
beriihmter Rede tber «Wissenschaft als Beruf». Er
hat sie am 7. November 1917 in Miinchen gehalten.
Gut ein Jahr spater, am 28. Januar 1919, sprach er
dort tiber «Politik als Beruf». Dazwischen lagen das
Ende des |.Weltkrieges, die bolschewistische
Oktoberrevolution, die Niederlage Deutschlands
und seiner Verbiindeten und die Novemberrevolu-
tion mit der Ausrufung der Miinchner Raterepublik.
Die Herausgeber der beiden Vortrage in der Max
Weber Gesamtausgabe' haben in minutidsen
Recherchen die Datierungen (43-46), zeitgeschicht-
lichen Umstidnde und Personen sowie die vielfaltigen

1 Abteilung I: Schriften und Reden, Bd. 17, hg. von Wolfgang J.
Mommsen und Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Birgitt
Morgenbrod, Tiibingen: Mohr 1992. Zitate in Klammern beziehen sich
hier auf diese Ausgabe. Sperrungen in den dlteren Weber-Ausgaben
gebe ich kursiv wieder.

literarischen Bezugnahmen und Anspielungen zu-
verldssig nachgewiesen. Die Reden wurden im
Kunstsaal der Buchhandlung Steinicke im Rahmen
einer Vortragsreihe liber « Geistige Arbeit als Beruf »
gehalten, die vom Landesverband Bayern des Frei-
studentischen Bundes veranstaltet wurde. Max
Weber sprach vermutlich frei; der Text wurde mit-
stenographiert und Weber zur Korrektur (uber-
mittelt,> der dabei auch «eine Reihe von Tempera-
mentsausbriichen ausgemerzt» haben soll, wie
Immanuel Birnbaum?3 notiert hat (63). Erschienen
sind die beiden Vortrage dann im Sommer 1919
(65f).

Weber war ein {iberragender Wissenschaftler und ein
verhinderter Politiker. Schon in jungen Jahren auf eine
Professur fiir Nationalokonomie und Finanzwissen-
schaft an der Universitat Freiburg/Br. und zwei Jahre
spater als Nachfolger des Okonomen Karl Knies nach
Heidelberg berufen, war er stets politisch und wissen-
schaftlich aktiv. 1891/92 hatte er im Auftrag des Ver-
eins fiir Socialpolitik die « Landarbeiterenquéte» aus-
gearbeitet.? Seit 1904 war er gemeinsam mit Edgar Jaffé
und Werner Sombart verantwortlich fiir das « Archiv
fir Sozialwissenschaften und Sozialpolitik», in dem
zahlreiche seiner grundlegenden religionssoziologi-
schen Studien zuerst erschienen sind. Er gehorte 1896
mit Friedrich Naumann zu den Griindern des « Natio-

2 Die stenographische Mitschrift, deren Reinschrift, die Weber
korrigiert und erganzt hat, und die Druckfahnen sind anscheinend
nicht erhalten. Deshalb liegt der erste Druck von 1919 bei Duncker &
Humblot der kritischen Ausgabe zugrund; siehe dort 66f.

3 Birnbaum (1894-1982), damals ein fiihrender Vertreter der Frei-
studentenschaft, war fiir die Vorbereitung der Vortragsreihe und

die Verhandlungen mit den Rednern und sodann mit dem Verlag
Duncker & Humblot verantwortlich. Er hatte Rechtswissenschaften
und Philosophie studiert, trat 1917 der SPD bei und arbeitete danach
als Journalist und Korrespondent fiir grosse Zeitungen, zuletzt in
Warschau. 1933 emigrierte er von dort iiber Lettland nach Skandina-
vien, wo er zeitweise in Schweden interniert war. Nach dem II. Welt-
krieg arbeitete er wieder als Journalist, von 1953 bis 1972 leitete er das
aussenpolitische Ressort der Stiddeutschen Zeitung, deren stellvertre-
tender Chefredakteur er zugleich von 1960 bis 1976 war. Birnbaums
Darstellungen und Briefe (im Max Weber Archiv Miinchen) sind
grundlegend fiir die Erhellung der Umstande der Vortréage und ihrer
Publikation; siehe besonders sein Buch: Achtzig Jahre dabeigewesen.
Erinnerungen eines Journalisten, Miinchen: Stiddeutscher Verlag 1974.
Ein Findbuch zu Birnbaums Nachlass hat das Institut fiir Zeitungsfor-
schung (Dortmund) veroffentlicht: http://www.dortmund.de/media/p/
institut_fuer_zeitungsforschung/zi_downloads/nachlaesse_1/Findbuch-
Birnbaum.pdf (30.08.2013).

41892; MWG 1/3, hg. v. Martin Riesebrodt, 2 Teilbidnde, Tiibingen: Mohr
1984.

* Manuelstrasse 116, 3006 Bern.

E-mail: wolfgang.lienemann@theol.unibe.ch
http://www.lienemann-perrin.ch/

Wolfgang Lienemann, Dr. theol, o. Prof. fiir Ethik an der
Theologischen Fakultit der Universitat Bern seit 1992,

. _emeritiert 2010.

~ Nach Studium der Ev. Theologie und der Philosophie
theologische Examina in der Ev.-Luth. Landeskirche
Hannovers. Promotion und Habilitation an der Universitat
Heidelberg; 1976-1986 Wiss. Mitarbeiter der Forschungsstatte der

Ev. Studiengemeinschaft (FEST); 1986-1992 Prof. fiir Sozialethik an der
Universitat Marburg.

Forschungsschwerpunkte: Religionswechsel / religiose Konversionen;
Religionsrecht; Okumenische Friedensethik, Rechtsethik; Karl Barth;
Immanuel Kant.




nalsozialen Vereins», einer national-sozialreformeri-
schen Partei, war Mitglied des Evangelisch-sozialen
Kongresses und Mitbegriinder der Deutschen Gesell-
schaft fiir Soziologie. Die Max Weber Gesamtausgabe,
die seit 1984 erscheint und noch nicht abgeschlossen
ist — besonders wartet man auf die kritische Edition
der Arbeiten zur Logik der Sozialwissenschaften, zum
Werturteilsstreit und zur Protestantischen Ethik -,
lassterkennen, wieengbeiWeberstetswissenschaftliche
Arbeit (in Publikationen wie in Vorlesungen) und
Publizistik (in Reden, Aufrufen, Stellungnahmen usw.)
aufeinander bezogen waren. Weber war stets « politi-
scher Redner und akademischer Lehrer» (5).

Das gilt in besonderer Weise fiir die beiden grossen
Minchner Reden. In «Wissenschaft als Beruf» argu-
mentiert Weber auf mehreren Ebenen: Er spricht tiber
Strukturfragen des Hochschulwesens, tiber ein zentra-
les Thema seiner historisch-soziologischen Studien, die
Problematik des spezifisch abendlandischen Prozesses
der «Rationalisierung»® und «Entzauberung», und
fragt danach, was es fiir junge Menschen heisst, unter
diesen Bedingungen Wissenschaft zu ihrem Beruf zu
machen. Von der Vielschichtigkeit des Textes hebe ich
hier nur einige wichtige Aspekte hervor, um die zeit-
geschichtliche Situation und den systematischen An-
spruch zu charakterisieren.

1. Das Wissenschaftssystem - ein « wilder Hasard »

Webers einleitenden Bemerkungen sind niichtern bis
sarkastisch. Das feierlich anmutende Thema bringt er
in die Fassung: «Wie gestaltet sich Wissenschaft als
Beruf im materiellen Sinne des Wortes?» (71). Und
Webers Antworten sind in jeder Hinsicht des-
illusionierend. Fiir seine Zeit stellt er fest, «dass bei uns
die Laufbahn eines Mannes der Wissenschaft im
ganzen auf plutokratischen Voraussetzungen auf-
gebaut ist» (71f). Er beschreibt die typische Ochsen-
tour einer damaligen akademischen Karriere, die Ab-
hangigkeit von den Fachordinarien, die prekaren
Schiilerschaften®, die faktischen Einschrankungen der

5 Siehe dazu besonders Wolfgang Schluchter, Die Entwicklung
des okzidentalen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers
Gesellschaftsgeschichte, Tiibingen: Mohr 1979; ders., Rationalismus
der Weltbeherrschung. Studien zu Max Weber, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1980; ders. Die Entzauberung der Welt, Tiibingen: Mohr
Siebeck 2009. Das erstgenannte Buch hat Schluchter «weitgehend
unverandert», aber mit neuem Titel und neuer Gliederung und
einem eingehenden Vorwort erneut publiziert: Die Entstehung
des modernen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers
Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1998. Die Neuausgabe reflektiert besonders die seither gewonnen
Einsichten in die Werkgeschichte, die wiederum in die Konzeption der
MWG eingegangen sind.

6 Weber bemerkt dazu u.a.: « Personlich habe ich [...] den Grundsatz
befolgt: daf ein bei mir promovierter Gelehrter sich bei einem andern
als mir und anderswo legitimieren und habilitieren musse. Aber das Re-
sultat war: daf8 einer meiner tiichtigsten Schiiler anderswo abgewiesen
wurde, weil niemand ihm glaubte, daf} dies der Grund sei.» (72f)

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

venia legendi durch die jeweiligen Institutsleiter oder
Lehrstuhlinhaber und vergleicht das deutsche System
mit den damaligen Verhaltnissen in den USA. Er be-
schreibt die Entwicklung und Struktur der grossen
naturwissenschaftlichen und medizinischen Institute
seiner Zeit als «<staatskapitalistische> Unternehmun-
geny, so dass ein Assistierender auf die vom Staat zur
Verfiigung gestellten Arbeitsmittel angewiesen ist und
«infolgedessen vom Institutsdirektor ebenso abhingig
ist wie ein Angestellter in einer Fabrik» (74).” Die alte
Universitatsverfassung ist nach Weber obsolet
geworden, und die aktuelle Realitit einer akade-
mischen Karriere bezeichnet er als «eine Ange-
legenheit, die einfach Hazard ist» (75). Und er fiigt
ausdriicklich hinzu: «Ich darf das um so mehr sagen,
als ich personlich es einigen absoluten Zufalligkeiten
zu verdanken habe, dafd ich seinerzeit in sehr jungen

Jahren in eine ordentliche Professur eines Faches

berufen wurde, im welchem damals Altersgenossen
unzweifelhaft mehr als ich geleistet hatten.» (75)
Gleichwohl meint er, dass «immerhin die Zahl der
richtigen Besetzungen eine trotz allem sehr bedeutende
ist» (77) — sofern nicht Parlamente, Monarchen oder
revolutiondre Machthaber aus politischen Griinden
intervenieren; dort «kann man sicher sein, dafs
bequeme Mittelmassigkeiten oder Streber allein die
Chancen fiir sich haben» (77).8

Schliesslich verweist Weber darauf, dass ein her-
vorragender Gelehrter ein «entsetzlich schlechter
Lehrer» sein kann (78), die Universititen indes auf
die Attraktivitat der grossen Horerzahl und die
offentliche Reputation setzen. Weber war klar, dass
die Frequenz, mit der Studierende die Lehrer be-
ehren, weitestgehend von «reinen Auferlichkeiten »
bestimmt ist, «in einem Grade, wie man es nicht fiir
moglich halten sollte» (79). Dagegen stellt Weber
schroff die These, dass « wissenschaftliche Schulung
[..] eine geistesaristokratische Angelegenheit» ist
(79), bei der es darauf ankommen sollte, dass zum
selbstandigen Denken und einer strengen Sachbe-
zogenheit angeleitet wird.

2. Leidenschaft und Sachlichkeit

Webers Rede war Teil einer Vortragsreihe, die von der
Freien Studentenschaft organisiert war. Dass er vor
diesem Forum auftrat, darf als Ausdruck seiner
politischen Positionierung verstanden werden. Weber

7 Weber spricht hier gar von einer «proletaroide(n) Existenz», unter
Verwendung einer Differenzierung, die sich bei Werner Sombart,
Das Proletariat (1906), findet. Ich nenne das exemplarisch fiir
die vielfaltigen Nachweise von greifbaren, aber nicht belegten
Anspielungen des Weber-Textes, die die Herausgeber der MWG
akribisch nachgewiesen haben.

8 Webers Berufung nach Miinchen 1919 war von den dortigen Arbeiter-
und Soldatenrdten energisch kritisiert worden; siehe dazu die
Hinweise der Herausgeber (77 m. Anm. 11).

5



6

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

war in seiner Studentenzeit selbst Mitglied der
Burschenschaft Allemannia in Heidelberg, ist jedoch
nach der Novemberrevolution aus seiner Verbindung
ausgetreten, weil er die farbentragenden Verbande in
Geist und Praxis fiir reaktiondr hielt und in einem
neu zu ordnenden, republikanisch-demokratischen
Deutschland nicht als reformfihig ansah. Die Freie
Studentenschaft hingegen, die Wurzeln in der
damaligen Jugendbewegung und den Freien Schul-
gemeinden hatte, vertrat studienreformerische Ziele
wie die Bildung gesamtstudentischer Vertretungs-
korperschaften (der spateren «Allgemeinen Studen-
tenausschiisse», AStA) und studentischer Selbst-
hilfeeinrichtungen, betonte gleichzeitig jedoch ihre
religiose und (partei-)politische Neutralitat.?

Allerdings war Webers Stellung zu den Freien Stu-
dentenschaften differenziert und kritisch. Schon an-
lasslich der Lauensteiner Kulturtagung im Mai 1917
hatte er bestimmte Erscheinungen der Jugend-
bewegung, die er fiir apolitisch und romantisch hielt,
scharf kritisiert.’ In «Wissenschaft als Beruf» nimmt
er anscheinend zunachst den Wunsch der Veranstal-
ter auf, «<von dem inneren Berufe zur Wissenschaft»
zu hdren, um dann sogleich erniichternd zu betonen,
dass «nur durch strenge Spezialisierung» (80) wissen-
schaftliche Leistungen zustande kommen konnen.
Die individuelle Leidenschaft, die eine Forscherin
oder ein Forscher unbedingt bendtigen, muss ganz
der zu erforschenden Sache untergeordnet wer-
den. Mochten die Zuhérenden womaoglich erwartet
haben, etwas (iber den Lebenssinn von Wissenschaft
zu horen, so ist Weber bemiiht, jegliche Illusion tGber
Sinn und Zweck von moderner Wissenschaft zu zer-
storen. Darum verschiebt er sein Thema: Weg von
der Frage nach der Wissenschaft als Beruf einzelner
Personen, und hin zu einer sehr viel weiter reichen-
den Fragestellung: «Welches ist der Beruf der Wissen-
schaft innerhalb des Gesamtlebens der Menschheit?
Und welches ihr Wert?» (88). Nach einer forcierten
tour d’horizon vom platonischen Hohlengleichnis
Uber die Entdeckung der Bedeutung des «rationalen
Experiments» in der Renaissance bis zur friihneuzeit-
lichen Physikotheologie (88-92) brennt er gleich-
sam ein Feuerwerk von all dem ab, was die Wissen-

9 Siehe dazu die Hinweise der Herausgeber (23-28) sowie Hans-
Ulrich Wipf, Studentische Politik und Kulturreform. Geschichte der
Freistudenten-Bewegung 1896-1918, Schwalbach/Ts.: Wochenschau
Verlag 2005.

10 Vgl. Marianne Weber, Max Weber. Ein Lebensbild, Heidelberg:
Lambert Schneider 1950, 642-647; Gangolf Hibinger, Eugen
Diederichs’ Bemiihungen um die Grundlegung einer neuen
Geisteskultur, in: Wolfgang ). Mommsen / Mitarbeit von Elisabeth
Mdiller-Luckner (Hg.), Kultur und Krieg, Die Rolle der Intellektuellen,
Kiinstler und Schriftsteller im Ersten Weltkrieg, Miinchen:
Oldenbourg Verlag 1996, 259-271 (mit einem Protokoll der
Lauensteiner Tagung).

schaft gerade nicht oder nicht mehr ist und leistet.
Die modernen Wissenschaften konnen auf die Frage
nach einem «Sinn der Welt» (92) keine Antwort
geben. «Wenn irgend etwas, so sind sie geeignet, den
Glauben daran: dafs es so etwas wie einen <Sinns der
Welt gebe, in der Wurzel absterben zu lassen! Und
vollends: die Wissenschaft als Weg <zu Gott»? Sie, die
spezifisch gottfremde Macht? Daf} sie das ist,
dariiber wird [..] in seinem letzten Innern heute
niemand im Zweifel sein.» (92) Man muss mit allen
Illusionen, dass Wissenschaften etwas ausmachen
konnen Ulber den «Weg zum wahren Sein», «den
Weg zum wahren Gott» oder den «Weg zum wahren
Gliick», aufraumen (93).

Weber versucht sodann, seinen Horern vor Augen
zu stellen, dass sachlich-rationale, methodisch
kontrollierte Wissenschaft das Eine, ihre Vorausset-
zungen aber etwas ganz Anderes sind. Zu diesen
Voraussetzungen gehoren besonders die Entschei-
dungen dariiber, was man liberhaupt flr «wissens-
wert» halt, aber genau diese Frage selbst, so Weber,
sei wissenschaftlich nicht zu beantworten (93).
Menschen mogen Uberzeugungen iiber einen
«letzten Sinn» hegen, «je nach der eigenen letzten
Stellungnahme zum Leben» (93), aber die Wissen-
schaften konnen und diirfen davon nicht bestimmt
sein. Sie sollen in dem Sinne «voraussetzungslos»
sein, dass die fundamentalen, subjektiven Lebens-
und Weltdeutungen der Menschen aussen vor
bleiben miissen.

3. «Politik gehort nicht in den Horsaal »

Folgerichtig kommt Weber an dieser Stelle auch auf
seine Position im sogenannten Werturteilsstreit'
zuriick, indem er unterstreicht: «Politik gehort nicht
in den Horsaal» (95). Politisch hat sich Weber in
seiner Rede, unerachtet der dramatischen Kriegslage,
ganz zuriickgehalten. Nur an einer Stelle geht er auf
eine aktuelle, allerdings schwerwiegende politische
Auseinandersetzung ein, indem er sowohl damali-
ge Vorlesungsstorungen von pazifistischen Studen-
ten gegeniiber einem Exponenten der alldeutschen
Propaganda™ als auch antipazifistische studentische

11 Vgl. Max Weber, Die «Objektivitit» sozialwissenschaftlicher und
sozialpolitischer Erkenntnis (1904), ders., Der Sinn der «Wertfreiheit»
der soziologischen und 6konomischen Wissenschaften (1913/17),
beides in: ders., Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslehre,

3, erweiterte und verbesserte Auflage, hg. v. Johannes Winckelmann,
Tiibingen: Mohr 1968, 146-214 und 489-540. Siehe dazu Wolfgang
Schluchter, Wertfreiheit und Verantwortungsethik, in: ders.,
Rationalismus der Weltbeherrschung, 41-74.

12 Sie vertraten u.a. Annexionsforderungen nach einem erhofften
«Siegfrieden» und traten fiir einen uneingeschrankten U-Boot-Krieg
ein. Zu Max Webers Kritik am U-Boot-Krieg, der zum Kriegseintritt
der USA fiihrte, siehe Wolfgang ). Mommsen, Max Weber und die
deutsche Politik 1890-1920, 2. liberarbeitete und erweiterte Auflage,
Tubingen: Mohr 1974, 246-264.



Aktionen gegeniiber seinem damaligen Miinchner
Kollegen Friedrich Wilhelm Forster' strikt zuriick-
weist. Indem er sowohl politisch motivierte
Stérungen von Studierenden wie politische Aus-
serungen von Dozierenden (im Horsaal) ablehnt,
pladiert er nicht nur fiir die Unterscheidung, sondern
fir eine strikte Trennung von wissenschaftlicher
Analyse und praktisch-politischer Stellungnahme
(96). Ist das moglich? Wohl nur dann, wenn diese
Unterscheidung institutionell differenziert wird, der-
art, dass man anerkennt, dass neben dem aka-
demischen Beruf und seinem asketischen Ethos das
politische Wirken in der Offentlichkeit seinen ei-
genen Ort und Rang hat. Weber betont, von einem
akademischen Lehrer lediglich  «intellektuelle
Rechenschaft» zu verlangen: «einzusehen, daf3
Tatsachenfeststellung, Feststellung mathematischer
oder logischer Sachverhalte oder der inneren
Struktur von Kulturgiitern einerseits, und anderer-
seits die Beantwortung der Frage nach dem Wert der
Kultur und ihrer einzelnen Inhalte und danach: wie
man innerhalb der Kulturgemeinschaft und der
politischen Verbande handeln solle — daf? dies beide
ganz und gar heterogene Probleme sind. Fragt er
dann weiter, warum er nicht beide im Horsaale be-
handeln solle, so ist darauf zu antworten: weil der
Prophet und der Demagoge nicht auf den Katheder
eines Horsaals gehoren. Dem Propheten wie dem
Demagogen ist gesagt: <Gehe hinaus auf die Gassen
und rede &ffentlich.» (97).% Die Sphire der Offent-
lichkeit ist der Raum der Kritik; im Horsaal hingegen

13 Forster (1869-1966) war ein frither Volkerrechts-Pazifist kantischer
Pragung. Sein Vater, Wilhelm Forster (1832-1921), war Leiter der
Berliner Sternwarte, Mitglied der Deutschen Friedensgesellschaft
und neben Albert Einstein, Georg Friedrich Nicolai und Otto
Buek einer der Unterzeichner des «Aufruf an die Europder» vom
September 1914, einer der ganz wenigen Stimmen gegen den
damaligen begeisterten akademischen Bellizismus in Deutschland.
Friedrich Wilhelm Forster wurde 1898 an der Universitat Ziirich
habilitiert und war zwischen 1898 und 1912 als Privatdozent an der
Universitit und der ETH Ziirich tétig, danach Professor in Wien und
Miinchen. Seine Kritik an der deutschen Politik vor und nach 1914
trug ihm schwerste Anfeindungen ein, besonders als er 1918/19 seine
Vorlesungen wieder aufnehmen wollte. Spater fliichtete er in die
Schweiz und weiter nach Frankreich, dessen Staatsangehorigkeit er
erhielt. Als er nach der Besetzung Frankreichs erneut in die Schweiz
reisen wollte, wiesen ihn die Behorden ab. Forster emigrierte tiber
Portugal in die USA und kehrte 1963 in die Schweiz zuriick. Vgl.
seine Autobiographie: Erlebte Weltgeschichte 1869-1953, Niirnberg:
Glock und Lutz 1953, sowie die Angaben in MWG 1/17, 28, 96 und
115. Weber ist ebenfalls in «Politik als Beruf» auf Forster eingegangen,
dessen «Lauterkeit seiner Gesinnung» er hoch schitze, wahrend er
ihn als Politiker unbedingt ablehne (240f).— Max Weber hat tibrigens,
wie auch Ernst Troeltsch, den kriegspropagandistischen Aufruf «An
die Kulturwelt!», das «Manifest der 93», nicht unterschrieben; siehe
zu diesem Dokument Jiirgen von Ungern-Sternberg Wolfgang von
Ungern-Sternberg. Der Aufruf «An die Kulturwelt!». Das Manifest der
93 und die Anfange der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg,
Stuttgart: Steiner 1996.

14 Siehe Jer 2,2. Weber hat sich in seinen Studien zum antiken Judentum
(jetzt MWG 1/21,2005) intensiv mit der alttestamentlichen Prophetie
befasst.

7

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

sei die Kommunikation einseitig und {iberdies seien
die Studierenden zum Besuch der Vorlesungen, auch
zum finanziellen Vorteil der Dozierenden, ge-
zwungen.”®

Interessanterweise illustriert Weber die Aufgabe
«voraussetzungsloser»  Wissenschaft kurz am
Beispiel der Theologie und der Religionsgeschichte
(98). Sein Argument ist einfach und klar: Bei der
Analyse und Darstellung religioser Phianomene
bedeutet Voraussetzungslosigkeit der Wissenschaft
die «Ablehnung religioser Gebundenheit» in dem
Sinne, dass flir eine «empirische Erklarung»
religioser Phanomene keine Ubernatirlichen Gros-
sen wie Wunder und Offenbarungen herangezogen
werden diirfen, und dies kdnne auch ein religios ge-
bundener Lehrer beachten, «ohne seinem Glauben
untreu zu werden » (98).

Bemerkenswert ist, dass Weber dem Postulat, sich
eigener wertender Stellungnahme im akademischen
Unterricht zu enthalten, hinzufligt, dass die erste
Aufgabe des Lehrers darin besteht, «seine Schiler
unbequeme Tatsachen anerkennen zu lehren», be-
sonders solche, die fiir die eigene «Parteimeinung»
unbequem sind (99). Das hdlt Weber sogar fiir ein
wesentliches Merkmal eines akademischen Ethos,
und darin kommt meines Erachtens seine hinter-
griindige Orientierung am Aufklarungsverstandnis
Immanuel Kants zum Vorschein.

4. Entzauberung der Welt und Prophetie

In dem rhetorischen Pathos der ersten Miinchner
Rede Webers kommt so etwas wie eine dramatisierte
Entmystifizierung der Wissenschaften und der durch
sie bestimmten modernen Welt zum Ausdruck. Die
Studierenden suchten Antworten auf Fragen wie
die nach dem Lebenssinn und dem madglichen und
ethisch gebotenen Handeln. Die Wissenschaft, wie
sie Weber versteht, muss sich solchem Ansinnen
konsequent verweigern. Dem Ruf nach begeistern-
den Fiihrern stellt Weber das Ideal des fachlich kom-
petenten Lehrers gegeniber, der allein dem Prinzip
der intellektuellen Redlichkeit gehorcht (101f).
Zwischen den «letzten» Werten und Zielen, nach
denen Menschen fragen, sich sehnen oder die sie ver-
treten, kann «die» Wissenschaft nicht mit Griinden
und Argumenten entscheiden. «Hier streiten eben
auch verschiedene Gotter miteinander, und zwar fir
alle Zeit.» (100). Beispielsweise zwischen der «Ethik
der Bergpredigt», «innerweltlich angesehen, eine
Ethik der Wiirdelosigkeit», und einer durch Kampf
und Wehrhaftigkeit gepragten «Manneswiirde» hat

15 Weber hat dabei die finanzielle Bedeutung der damaligen
«Horergelder» im Blick.




8

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n°® 3/4, novembre 2013

sich der Einzelne zu entscheiden, «welches fiir ihn
der Gott und welches der Teufel ist» (100f). Fir die
junge Generation, so Weber, ist dieser Polytheismus
der Moderne kaum zu ertragen. «Die alten vielen
Gotter, entzaubert und daher in Gestalt unper-
sonlicher Machte, entsteigen ihren Grabern, streben
nach Gewalt Uiber unser Leben und beginnen unter-
einander wieder ihren ewigen Kampf» (101).'6

Der akademische Lehrer muss in dieser Lage der Ver-
suchung widerstehen, die an ihn herangetragenen
Erwartungen nach umfassender, wertender Sinn-
gebung, Flihrung, gar nach «Prophetie», anzuneh-
men. Er kann (und soll) letztlich nur «den einzelnen
notigen, oder wenigstens ihm dabei helfen, sich selbst
Rechenschaft zu geben liber den letzten Sinn seines
eigenen Tuns.» (104) Die «Grundtatsache» aber oder
das Schicksal, «in einer gottfremden, prophetenlosen
Zeit zu lebeny, kann nicht durch Surrogate in Gestalt
von «Kathederprophetien» {iberwunden werden
(106).

Damit lenkt Weber im letzten Teil seines Vortrages
zu der ihn seit Jahren zentral beschaftigenden Frage
nach der Bedeutung der Weltreligionen fiir die Ent-
stehung des modernen Rationalismus uber.” Am
Schluss der Minchner Rede konzentriert er sich
auf das Christentum und die von diesem hervorge-
brachte «Theologie». Dieser Singular ist anscheinend
gewahlt, um eine Art funktionale Definition von
Theologie in den verschiedenen Weltreligionen, vor
allem aber im Bereich christlicher Kirchen zu geben;
diese lautet: «Alle Theologie ist intellektuelle Ratio-
nalisierung religiosen Heilsbesitzes» (106)."® Letztlich
scheint Weber «der» Theologie den Anspruch,
«'Wissenschaft’ zu sein» (106), abzusprechen, und
insbesondere fiir jede «’positive’ Theologie» geht er
davon aus, dass sie nur moglich ist aufgrund der
«Virtuosenleistung des «Opfers des Intellekts>», was
darauf verweist, dass «die Spannung zwischen der
Wertsphare der <Wissenschaft> und der des religiosen
Heils untberbriickbar ist.» (108)

16 Vgl. dazu Wolfgang Schluchter, Religion und Lebensfiihrung, Bd. 1:
Studien zu Max Webers Kultur- und Werttheorie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1988 (=TB 1991), 339-363.

17 Die Studien Webers zur «Wirtschaftsethik der Weltreligionen» liegen
in MWG 1/19-21 vor, allerdings noch ausser den Protestantismus-
Studien.

18 Weber spricht von «Theologie» in dieser Rede nicht nurim
Singular, obwohl es doch evident ist und er auch weiss, dass es eine
Fiille von Theologien, und dies nicht nur im Christentum, gibt,
sondern er verzichtet hier auch darauf, seinen Theologiebegriff
zu prézisieren. Ich enthalte mich (als Theologe) in dieser kurzen
Einfiihrung zu Webers Rede bewusst einer Kritik seiner Darstellung,
will aber nicht verschweigen, dass ich sein Theologieverstandnis fir
hoch problematisch halte. Siehe hierzu den Beitrag von Reinhold
Bernhardt in diesem Heft.

Wissenschaft hat die Welt «entzaubert», auch wenn
dabei insbesondere Impulse des Judentums und des
vor allem protestantischen Christentums parado-
xerweise dafiir mitursdachlich gewesen sind.” Neue
Prophetien sind nicht zu sehen, und Weber geisselt
sarkastisch den Umstand, «dass manche moder-
ne Intellektuelle das Bediirfnis haben, sich in ihrer
Seele sozusagen mit garantiert echten, alten Sachen
auszumaoblieren» (108). Weber hilt das schlicht fiir
«Schwindel oder Selbstbetrug» (109). Zugleich meint
er, dass es geradezu das «Schicksal unserer Zeit, mit
der ihr eigenen Rationalisierung und Intellektualisie-
rung, vor allem: Entzauberung der Welt» ist, «dass
gerade die letzten und sublimsten Werte zuriickge-
treten sind aus der Offentlichkeit, entweder in das
hinterweltliche Reich mystischen Lebens oder in die
Briiderlichkeit unmittelbarer Beziehungen der
einzelnen zueinander» (109f). Aber eine religiose
Neubildung lasst sich nicht erzwingen oder erfinden.
Wer Wissenschaft als seinen Beruf wahlt, muss
wissen, dass diese zum Religions- oder Weltanschau-
ungsersatz nicht taugt. Flr die Wissenschaft gilt
allein die Tugend: «schlichte intellektuelle Recht-
schaffenheit» (110). Weber schliesst mit auch heute
noch ergreifenden Worten seine Rede:

«Sie (die intellektuelle Rechenschaft, WL) aber ge-
bietet uns, festzustellen, dafd heute fiir alle jene vielen,
die auf neue Propheten und Heilande harren, die Lage
die gleiche ist, wie sie aus jenem schonen, unter die
Jesaja-Orakel aufgenommenen edomitischen Wiich-
terlied in der Exilszeit erklingt: <Es kommt ein Ruf aus
Seir in Edom: Weichter, wie lang noch die Nacht? Der
Wiichter spricht: Es kommt der Morgen, aber noch ist
es Nacht. Wenn ihr fragen wollt, kommt ein ander Mal
wieder.> Das Volk, dem das gesagt wurde, hat gefragt
und geharrt durch weit mehr als zwei Jahrtausende,
und wir kennen sein erschiitterndes Schicksal. Daraus
wollen wir die Lehre ziehen: daf$ es mit dem Sehnen
und Harren allein nicht getan ist, und es anders
machen: an unsere Arbeit gehen und der <Forderung
des Tages»> gerecht werden — menschlich sowohl wie
beruflich. Die aber ist schlicht und einfach, wenn jeder
den Ddmon findet und ihm gehorcht, der seines
Lebens Féden hdlt» (110f).m

19 Vgl. Wolfgang Schluchter, Die Paradoxie der Rationalisierung.
Zum Verhiltnis von <Ethik> und <Welt> bei Max Weber, in: ders.,
Rationalismus der Weltbeherrschung, 9-40.



	Max Weber, Wissenschaft als Beruf : zur Einführung

