
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Max Webers Rede über den Wissenschaftsberuf : ihre vergangene
Aktualität historisch erklärt

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Max Webers Rede über den Wissenschaftsberuf
Ihre vergangene Aktualität historisch erklärt

Hermann Lübbe*

«Politik als Beruf» verlange «starkes langsames
Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft und

Augenmass» - das wird als zustimmungsfähige
Quintessenz der Rede Max Webers über Politik als

Beruf zumal von Politikern auch heute noch gern
zitiert. Weniger leicht Nesse sich Webers
Komplementärrede über den Wissenschaftsberuf auf eine

unverändert zustimmungsfähige Quintessenz bringen.

Man liest diese Rede heute eher von gemischten

Gefühlen bewegt. Tatsächlich gehört sie zu den

eindrucksstärksten Texten neuerer europäischer
Wissenschaftsphilosophie, und selbstverständlich
wird man ihrem Appell auch heute nicht
widersprechen, der «schlichte intellektuelle Rechtschaffenheit»

in der Beachtung der «Regeln der Logik
und der Methodik» verlangt und überdies strikten
Verzicht auf beifallsträchtige «Kathederprophetie».
Das schliesst ein: Resistenz wider die Neigung zum
«Selbstbetrug» in der Überschätzung des Werts
vertretbarer eigener Meinung zur Sache für die

Erweckung eines erhofften «höheren oder auch tieferen

Sinns» menschlichen Lebens.

gen ihren Gräbern, streben nach Gewalt über unser
Leben und beginnen unter einander wieder ihren

ewigen Kampf.» Niemandem würde es heute
einfallen, die wissenschaftskulturelle Gegenwartslage so

zu beschreiben. Aber die Beschreibung passt auf die
international verbreitet gewesene Neigung der
Weltkriegsgegner, ihre Kämpfe wechselseitig zu

«Weltanschauungskämpfen» zu überhöhen und damit
Interessengegensätze definitiv kompromissunfähig
zu machen. Deutsche Philosophen, Historiker und
Pädagogen propagierten damals die so genannten
«Ideen von 1914» underhoben, wie der Neukantianer
Paul Natorp, «die Erfüllung aller erhabenen Prophétie

der Menschheit» zum deutschen Hauptkriegszweck.

Für Frankreich erwiderte Émile Boutroux mit
der Charakteristik deutscher Kultur als «la barbarie

multipliée par la science». Gemäss traditionsreichen
europäischen Vorstellungen des geographisch von
Westen nach Osten verlaufenden Gefälles zwischen

Kultur und Barbarei gaben deutsche Professoren die
Feind-Charakteristik «barbarisch» an die Adresse

Russlands weiter, etc. u.s.f.

Gewiss, wird man finden, aber nach aktuellen
Anlässen einer Neuvergegenwärtigung dieser

Mahnungen müsste man doch im Kontext jetzt
vorherrschender Wissenschaftskultur erst suchen.

Moralische Selbstverständlichkeiten von fundamentaler

Bedeutung werden in Normallagen rituell

gegenwärtig gehalten, aber nicht aktuell. Eine

vergangene Aktualität ist es, die uns in der expressiven
Rhetorik Max Webers berührt. Ihre Wirkung sei

«erschütternd» gewesen, so beschrieb es in seinem

Lebensbericht Karl Löwith, der als junger Student
Max Weber über Wissenschaftsmoral hatte sprechen
hören. Ähnlich äusserte sich früh schon Karl Jaspers
in seiner Gedenkrede über die Wirkungen des Aufrufs,

zu dem der grosse Gelehrte seine Äusserungen
über die moralische Verfassung wissenschaftlicher

Forschung zu steigern verstand.

Es hat seine Evidenz: Es waren andere Herausforderungen

als die uns gegenwärtig bedrängenden, auf
die sich Max Weber mit seiner Wissenschaftsrede

bezog und seine Zuhörer aufgewühlt zurückliess -
die Jugendlichen unter ihnen zumal. Weber selbst

beschreibt diese Herausforderungen zusammenfassend

so: «Die alten vielen Götter, entzaubert und
daher in Gestalt unpersönlicher Mächte, entstei-

Nicht auf das Phänomen der Kriegspropaganda
kommt es hier an, sondern darauf, dass damals

just zahlreiche Professoren aus Verpflichtungen
ihres Wissenschaftsberufs sich zum Kriegsdienst als

Weltanschauungspropagandisten zur Verfügung
stellten. Auch prominente Naturwissenschaftler

entzogen sich diesem Kriegsdienst nicht - der welt-

* Mühlebachstrasse 41/39, 8008 Zürich.

E-mail: hermann.luebbe@nns.ch

Hermann Lübbe, Prof. Dr. phil. Dr. theol. h.c„ 1926 in Aurich/
Ostfriesland geboren, ist em. Professor für Philosophie und
Politische Theorie an der Universität Zürich. Von 1966 bis

1970 war er Staatssekretär, zunächst im Kultusministerium,
dann beim Ministerpräsidenten von Nordrhein-Westfalen.
Sein umfangreiches Werk ist u.a. ausgezeichnet mit dem

Ernst-Robert-Curtius-Preis für Essayistik (1990) und dem Preis der Hanns

Martin Schleyer-Stiftung (1995). Jüngst erschienene Bücher: <Ich

entschuldige mich>. Das neue politische Bussritual (Siedler Verlag, Berlin

2001 ); Politik nach der Aufklärung. Philosophische Aufsätze (Fink Verlag,
München 2001). Modernisierungsgewinner. Religion, Geschichtssinn,
Direkte Demokratie und Moral (München 2004). Religion nach der

Aufklärung (München3 2004). Philosophie in Geschichten. Über intellektuelle

Affirmationen und Negationen in Deutschland (München 2006).
Vom Parteigenossen zum Bundesbürger. Über beschwiegene und historisierte

Vergangenheiten (Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2007). Hermann
Lübbe im Gespräch (Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2010).



10

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

berühmte Zoologe Ernst Haeckel zum Beispiel, der
das vom früheren Baseler Professor und Nobelpreisträger

Rudolf Eucken an die Universität Jena vermittelte

Hodler-Bild vom Auszug deutscher Studenten
in den antinapoleonischen europäischen Befreiungskrieg

des Jahres 1813 verbrettern liess, nachdem auch
Ferdinand Hodler den internationalen Protest gegen
die Beschiessung der Kathedrale von Reims
mitunterzeichnet hatte.

Wie andere besonnenere Professoren auch sah

Weber, dass man diese verbreitete professorale
Erhebung der Wissenschaften zum Generator politisch
verbindlicher Weltanschauungen nicht von ihrer
Weltfremdheit wegen auf sich beruhen lassen könne.
Es bekomme der Wissenschaft nicht, wenn die
Studenten begännen, die Vorlesungen ihrer Professoren,

statt für die Solidität ihrer «Analysen und
Tatsachenfeststellungen», für die Intensität ihrer politischen
Engagements zu feiern. Das erklärt den meist zitierten

Satz der Weber'schen Rede: «Politik gehört nicht
in den Hörsaal». Eben dieser Satz macht freilich
Webers akademische Rede ihrerseits zu einer politischen

Rede. «Politik gehört nicht in den Hörsaal» -
das wäre eine erörterungsunbedürftige Trivialität,
wenn damit lediglich die Verwechselung eines

grossen Vorlesungspublikums mit einer
«Volksversammlung» moniert wäre. Davor schützen uns doch
im Regelfall, nächst der Geltung von Pflichtenheften,
akademisch wirksame soziale Kontrollen.
Demgegenüber fand damals Max Weber Anlass zu einem

politischen Aufruf wider die sogar innerakademisch

eingerissene Verwendung verbaler «Kampfmittel»
zur ideologischen Disqualifikation politischer «Gegner»

in frontenbildender Absicht. Er warnt vor der

Selbsterhebung des Professors zum Confessor, der
Heilslehren wie «Schwerter» wider ihre Verleugner
aufbietet.

Innerakademisch betrachtet sollte sich freilich die

Schutzwirkung zugunsten freier Wissenschaft, die

der politischen Parole «Politik gehört nicht in den

Hörsaal» zugedacht war, in Deutschland wie in vielen
anderen Ländern als schwach erweisen. Es überstieg
die bürgerliche Vorstellungskraft jener Jahre, in
welcher Situation man sich politisch befinden werde,

wenn die «alten Götter», zu heilswissenschaftlich

inspirierten Gewalten säkularisiert, wirklich «ihren
Gräbern» entstiegen sein würden. Als es dann soweit

war, verschwanden die Weberschen Warntafeln
wider die Politisierung der Wissenschaft über Nacht.

Gelegenheiten kontroverser «Erörterung»
herrschend gewordener Weltanschauung «in einem
Hörsaal und durch einen Professor» gab es nicht
mehr - nicht in Moskau und nicht in Berlin. Es hat
seine Evidenz: Die wissenschaftspolitischen Voraus¬

setzungen freier Wissenschaft lassen sich innerhalb
des Wissenschaftssystems selbst gar nicht
hinreichend sichern.

Max Weber hat den Vorschein des Machtanspruch
ideologischer Heilslehren wahrgenommen, die sich

damals als Wissenschaften legitimierten, alsbald

tatsächlich lehrstuhlfähig werden sollten und,
katechetisch aufbereitet, kanonischen Rang erhielten. In

politischen Normallagen bestünde doch für die in

prophetischem Ton gehaltene Feststellung, «der

Prophet und der Demagoge» gehöre «nicht auf das

Katheder eines Hörsaals», gar kein Anlass. Max
Weber sah Anzeichen des Zerfalls dieser Normalität
und nutzte entsprechend mit dem Sonderrecht dieser

drohenden Ausnahmelage das «Katheder eines

Hörsaals» für seinen politischen Aufruf wider den

Missbrauch des Katheders zu politischen
Verkündigungszwecken.

Im Verlauf des Weltkriegs verdichten sich die öffentlichen

Stellungsnahmen, zu denen sich der Politiker
Max Weber in diesem Jahren herausgefordert fand -
von seiner Warnung vor der Verschärfung des

U-Bootkrieges, der auf eine für Deutschland nicht
bestehbare Weise die USA herausfordern müsse,

über Fälligkeiten der Parlamentarisierung des politischen

Mandats der Reichsregierung bis hin zu
unausweichlichen Konsequenzen der Neuerrichtung
eines souveränen polnischen Staates. Der publizistisch

angemessene Ort einschlägiger politischen
Analysen waren angemessenerweise nicht Vorlesungen,

vielmehr Reden und unübersehbare Presse-

Artikel. In den Kontext dieser politischen Publizistik
Max Webers gehört dann auch seine Rede über
Wissenschaft als Beruf. Ihr Publikum war tatsächlich
ein Vorlesungspublikum. Aber was es vom Katheder
herab über den speziellen und begrenzten Zweck des

Katheders in der Wissenschaftskultur vernahm, war
eben selbst kein Fachvorlesungsstoff, vielmehr der

politische Aufruf, als Schüler wie als Lehrer zur strikten

Beschränkung auf solchen Stoff bereit zu bleiben.
In seinem Kampf wider die Nutzung der Wissenschaft

zur Verweltanschaulichung parteilicher und
nationaler Politiken wandte sich Weber näherhin
auch gegen sich ausbreitende Neigungen, den
fachwissenschaftlichen Mitteilungen über das, was der

Fall ist, Wirkungen religionsanaloger Lebenssinnstiftung

zuzutrauen und zuzumuten. Heute braucht
es Experten für Wissenschaftskulturgeschichte, um
sich zu erinnern, dass es das tatsächlich einmal gab

- Wissenschaftlervereinigungen als Aufklärungsgegenkirche

von der britischen «Secular Society» bis

zum «Monistenbund» in den deutschsprachigen
Ländern. «Freidenker» aller Studienfächer lauschten
den buchstäblich so genannten wissenschaftlichen



11

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

«Sonntagspredigten», für die sich sogar Nobelpreisträger

zur Verfügung stellten, der Chemiker Wilhelm
Ostwald zum Beispiel. Bis in Parlamentsdebatten
hinein reichten die Auseinandersetzungen zwischen

päpstlich sich bindenden Anti-Darwinisten einerseits

und Evolutionstheoretikern andererseits - so

schon im skandalisierten Darwin-Nachruf des

berühmten Physiologen DuBois-Reymond Neuen-

burger Herkunft. Vergeblich versuchte der Anatom
Virchow im preussischen Abgeordnetenhaus hierzu
vermitteln.

Es hat seine Evidenz: Das alles ist tiefe Vergangenheit,
und eben damit auch die Aktualität der Bemühung
Max Webers, zur Vergangenheit zu machen, was
damals noch Gegenwart war: «Wer - ausser einigen

grossen Kindern, wie sie sich gerade in den
Naturwissenschaften finden - glaubt heute noch, dass

Erkenntnisse der Astronomie oder der Biologie oder
der Physik oder Chemie uns etwas über den Sinn der

Welt...» sagen könnten?

Es bleibt allerdings anzumerken, dass sich auch heute
noch und nicht zuletzt in den USA dann und wann
so genannte Creationisten zu Wort melden, die für
ihre Kinder in öffentlichen Schulen eine sich
buchstäblich bibelgetreu bindende Unterrichtung über
die Weltentstehung verlangen und die heute
herrschende Kosmologenmeinung, unsere Erde existiere
bereits millionenmal länger als ihre biblisch
errechneten guten fünftausend Jahre, als Ketzerei

ausrufen. Es lässt sich historisch erklären, wieso diese

Protestation wider die moderne Wissenschaft just in

den USA immer wieder einmal laut wird. Es gibt aber

Gründe anzunehmen, dass in hochentwickelten
Zivilisationen generell die Wahrscheinlichkeit
zunimmt, dass komplementär zur wachsenden
Lebensweltferne hochspezialisierter wissenschaftlicher

Theoreme zugleich vormoderne Weltbilder in

Sonderkommunitäten sozial konserviert bleiben
werden. Im Regelfall behindert das ja auch gar nicht
die Teilhabe an den Vorzügen moderner zivilisatorischer

Lebensvoraussetzungen. Und wer diese

Vorzüge nicht schätzt, findet sich erst recht nicht
gehindert, weltanschauliche Alternativen zu suchen.

Die historisch-politischen Umstände, die Webers

Rede einmal aktuell sein liessen, sind also tiefe
Vergangenheit.

Wären Anlässe ihre Reaktualisierung denkbar? Im

Kontext der Kulturrevolution, die in den
hochentwickelten Ländern des Westens einschliesslich Japans
in den späten 60er Jahren des 20. Jahrhunderts ablief
und zumal in Hochschulmilieus beunruhigende
Jugendbewegtheiten auslöste, hat man sich, vor

allem in Deutschland, in der Tat auch an Max Webers
Rede erinnert gefunden. Im Kern der hier
«Kulturrevolution» genannten Sache handelt es sich damals

um den Vorgang der lebenspraktischen Realisierung
der Emanzipationsgewinne, die sich aus dramatisch

angestiegenen Wohlfahrtserträgnissen zivilisatorischer

Modernisierung ziehen liessen - von den

erweiterten bildungspraktischen und beruflichen
Betätigungschancen über Möglichkeiten und Fälligkeiten

der Geschlechtergleichstellung bis hin zu neuen

Lebensformdispositiven. Das verband sich freilich,
zumal in intellektualisierten Milieus, mit Visionen
sozialer und naturaler Folgelasten der Modernisierung.
Signifikant dafür waren Bewegtheiten neuer Wissenschafts-

und Technikfeindschaft, die ausgerechnet
zuerst in Kalifornien auffällig wurden. Anderswo
manifestierten sich, komplementär zur desorientierungsträchtigen

Modernisierung, neue politische
Heilsgewissheiten im Griff nach Kompaktantworten
auf alle wichtigen moralischen und politischen Fragen

- in Gestalt der unvergessenen Mao-Bibel zum
Beispiel oder auch in rätedemokratisch inspirierten
studentischen Vollversammlungen von Paris über Rom
bis West-Berlin. Sogar in Zürich griff man abwehrbereit

zum Mittel der Schliessung der Universität für
einige Tage in der Absicht einer Renormalisierung des

Lehrbetriebs. Da bot es sich tatsächlich an, auch wieder

einmal Max Webers Rede über Wissenschaft als

Beruf als Angebot in das Vorlesungsverzeichnis
einzustellen. Als 1983 Raymond Aron an der Universität
Basel zum Jaspers-Centenaire sprach, bekräftigte dieser

unvergessene Analytiker totalitärer Ideologien sie

in ihrer Rolle als «L'opium des intellectuels», was

Jaspers wie ihn selbst fortdauernd mit Max Weber
verbunden habe - den utopienunbedürftigen Realismus

dieses Mannes.

Über ihr rigoristisches Sachlichkeitspathos hinaus,
das sich auf die geschilderte Sonderlage der

Gefährdung der Wissenschaften durch aggressive

Heilsgewissheiten bezieht, bietet Webers Rede nur
wenig unverändert gültige Aufschlüsse über die Lage

der Forschung in der modernen wissenschaftlichtechnischen

Zivilisation. Die Charakteristik der

Fälligkeiten «strengster Spezialisierung» ist gewiss

unwidersprechlich, aber inzwischen auch trivial.
Überdies schweigt Max Weber insoweit von wichtigen

forschungspraktischen Komplementärprozessen
fachgrenzenübergreifender Ausbreitung von
Sonderwissenschaften und spezialisierten Könnerschaften,
deren analoge Nutzung über viele Fachgrenzen

hinweg bezwingend geworden ist - von der Statistik bis

zur Hygiene und von etlichen Aspekten der
Evolutionstheorie, die über Biologen hinaus heute auch

Soziologen oder Historiker zu berücksichtigen haben,
bis hin zur Ökonomie der Nutzbarkeit Wissenschaft-



12

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

licher Fortschritte, die rascher anfallen als die
technischen oder auch sozialen Systeme ihrer Nutzung
alterungsabhängig dysfunktional werden. Man kann

auch sagen: Moderne Forschungstechnik erzwingt
heute weit diesseits der Bildungsinteressen, die durch
das Studium generale bedient werden, immer wieder

interdisziplinären Verbund von Experten in

wissenschaftspraktischer Absicht. Das fehlt im Bild des

Wissenschaftsberufs, das Max Weber entwirft, und
selbstverständlich wäre es unbillig und näherhin
anachronistisch, etwas anderes zu erwarten.

Zutreffend bleibt Max Webers Beschreibung
progressiver Erfahrungsverluste, die mit der
Verwissenschaftlichung unserer zivilisatorischen Lebensvoraussetzungen

zwangsläufig verbunden sind. Der von
ihm bemühte «Hottentotte» beherrschte die

Könnerschaftsvoraussetzungen seiner zivilisatorischen
Existenz tatsächlich ungleich vollständiger als ein

beliebiger «Trambahn»-Nutzer heute, sofern es sich

nicht gerade um einen «Fachphysiker» oder
Ingenieur oder einen betrieblichen Nahverkehrsanalytiker

handelte. Aber die inzwischen vorherrschende
Reaktion auf solche Erfahrungsverluste sind nicht
mehr die von Max Weber beschriebenen Phänomene

der Kulturkritik romantischer Tradition. Man
verhörte sich, wenn man vermeinte, man vernähme
immer noch Klagen über die von den Wissenschaften

und von der Technik besorgte «Entzauberung
der Welt», die den Heiligen Hain, wie ironisch bereits
der Philosoph Hegel fand, in Holz und objektloses
Gefühl zerlegt und uns lebenstragende Sinnerfahrungen

versagt, wie sie im späten 17. Jahrhundert
nach Max Weber noch der niederländische Zoologe
Jan Swammerdam mit dem «Nachweis der
Vorsehung Gottes in der Anatomie einer Laus» zu
machen vermochte.

Kurz: Weber stilisiert die Mitteilungen moderner
Wissenschaften über die Wirklichkeit, in der wir
leben, zu einem Weltbild von bedrückender Nüchternheit,

das uns, soweit wir nicht selber uns zu dieser

Nüchternheit fest entschlössen, uns motivieren
müsste, existentiell Zuflucht bei illusionären
Weltanschauungen zu suchen, die damals tatsächlich
kulturell, ja politisch im Angebot waren, heute aber

marginalisiert und pluralistisch zerflattert sind.

Demgegenüber ist die öffentliche Präsenz der
Wissenschaften heute eine ganz andere, und allein schon

der Anteil, zu dem die Bürger in hochentwickelten
Gesellschaften an berufsbezogenen wissenschaftlichen

oder wissenschaftsnahen Ausbildungsgängen
partizipieren, bewirkt das. Vor knapp hundert Jahren

war das ein Anteil in der Grössenordnung eines

Zwanzigstels. Heute ist dieser Anteil um das Fünf¬

fache oder gar um das Achtfache angestiegen, und
das «Examensdiplom» ist über seine von Weber
ironisierte Rolle «als Eintrittsbillette ins Reich der
Amtspfründen» hinaus eine Voraussetzung für
Wissenschaftsberufe aller Art. Bei Max Weber war es noch

gar kein Thema, dass die Budgets für produktionsnahe

und betriebsinterne Forschung und Entwicklung

die inneruniversitär verfügbaren Forschungsmittel

bei weitem übersteigen, und das im Vergleich
europäischer Länder zumal in der Schweiz. Heute
verschafft allein schon dieses Faktum der Forschung
Sinnevidenz kraft ihrer ökonomischen und sonstigen
pragmatischen Unentbehrlichkeit für die Vorzüge
moderner Lebensverbringung nach Sicherheit,
Gesundheit und Lebenserwartung und überdies nach

Selbstbestimmung in Nutzung disponibel gewordener

Lebenszeitanteile. Dabei ist die Erfahrung dieser

aufdringlich wissenschaftsabhängig gewordenen
Lebensvorzüge unbeschadet ihrer sogar zunehmend

ungleichen Verteilung wirklich massenkulturprä-
gend. In politischen Reaktionen auf Benachteiligungen

im sinnvollen sozialen Vergleich spiegelt sich das,

und zu Max Webers Charakteristik des <Sinnpro-
blems der Wissenschaft^ unter dem die kulturelle

Geltung harter Wissenschaft litte, fügt sich das nicht.
Die Auskunft, Forschung sei doch nützlich, bedeute

«nur etwas für den Praktiker», konstatierte Weber.

Ersichtlich passt dieses Wörtchen «nur» nicht zur
normativen Verfassung einer Kultur, in der die Erfahrung

unserer Abhängigkeit von Leistungen der

Forschung längst zu einer das bürgerliche Leben

alltäglich und überdies politisch mitprägenden
Gemeinerfahrunggeworden ist.

Wahr ist, dass uns inzwischen über die Vorzüge der

Verwissenschaftlichung und Technisierung unserer
Lebensvoraussetzungen hinaus auch deren vermuteten

und realen Schadensnebenfolgen beschäftigen.
Aber auch das geschieht kulturell und politisch
dominant heute nicht romantisierend auf der Suche

nach Lebensalternativen, die sich von verifikationsunfähigen

und zugleich als verifikationsunbedürftig
erfahrenen «Weltanschauungen» abhängig gemacht
haben. Es geschieht vielmehr seinerseits realistisch,
nämlich in Reaktion auf Erfahrungen abnehmenden
Grenznutzens der Verwissenschaftlichung und
Technisierung unserer Lebensvoraussetzungen -
Erfahrungen, die in ihren praktischen Konsequenzen ihrerseits

noch einmal auf wissenschaftsabhängige
Könnerschaften angewiesen sind.

Exemplarisch heisst das: Nicht der Facharzt, sondern
der Patient ist das Subjekt der Antwort auf die Frage,

wie man Therapiefolgelasten und statistisch nach

Wahrscheinlichkeiten kalkulierbare Lebenszeiteinbussen

gegeneinander gewichten möchte. Über die



13

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Akzeptanz von seltenen, aber grossen Risiken moderner

Energiegewinnungstechniken will schliesslich die

Bürgerschaft entscheiden und über die Zumutbar-
keit von Flugzeuglärm, von Einschränkungen des

Selbstbehalts bei der vertraglichen Festschreibung

von Versicherungsprämien oder auch von
Impfzwangsrisiken ebenso. Mit dem Anstieg der wissen-

schafts- und technikabhängigen Wohlfahrtsniveaus
scheint generell die Risikoakzeptanz abzunehmen.
Das hat seine eigene Rationalität, und somit nimmt
ineins mit der Verwissenschaftlichung und
Technisierung unserer zivilisatorischen Lebensbedingungen

die Menge zuständiger Ethik-Kommissionen und

sonstigen Begleiträte zu. Bürgerinitiativen melden
sich mit Stellungnahmen zu Grossprojekten zu Wort.
Auch in Ländern, die das bisher nicht kannten, werden

just kraft politischer Wirkungen unserer
hochtechnisierten und verwissenschaftlichten Zivilisation

lebenserfahrungskonsequent Institutionen direkter
Demokratie eingefordert und auch eingerichtet. Das

alles erzwingt kontinuierliche Interaktion von
Sachkompetenz und Bürgersinn, und in diesem Kontext
verliert die Weber'sche Parole «Politik gehört nicht
in den Hörsaal!» an Handlungssinn. Der erläuterte

gute Sinn, den sie einmal hatte, erscheint als der düstere

Sinn prekärer Vergangenheitslagen.

Dass wir gegen die Wiederkehr von Neigungen
moralisierender Disqualifikation sinnevidenzent-
lasteter Sachlichkeit in den Wissenschaften nicht
eo ipso geschützt sind, bleibt freilich auch wahr.

Einschlägige Illusionen sind ja auch nicht verbreitet, und
es lässt sich sogar sagen, dass Apokalypsen als Dauer¬

mahnung zur Vorsicht und Mässigung in der modernen

Zivilisation hochaktuell sind - in Gestalt der

Hollywood-Katastrophenfilmproduktionen zum
Beispiel, die mit ihren Dürren, Überschwemmungen
oder menschheitsaustilgenden Seuchen die
biblischen Plagen noch zu überbieten wissen.
Wissenschaftler sind an der Produktion dieser Entwürfe

künftiger Katastrophen ihrerseits sogar aktiv beteiligt.
Sie gewährleisten die Anknüpfung der
Schreckensillustrationen an reale Ereignisse und Prozesse. Das

bedeutet zugleich: Selbst noch Element religiöser Kultur,

die Max Weber in der modernen Wissenschaftskultur

absterben sah, finden sich durch eben diese

Kultur revitalisiert. Weber selbst noch verdanken wir
ja ein Verständnis von religionsgeschichtlich verbreitet

gewesener Gottergebenheit, die gerade nicht
Illusionen, vielmehr definitive lllusionsunbedürftigkeit
und damit Realismus stiftete, und eben das könnte

man in der Tat auch in der von Weber gepredigten
Wissenschaftskultur wiederfinden. Das Nesse sich

sogar anschaulich machen - mit Rekurs nämlich auf die

heute von unseren Wissenschaftsmagazinen massenhaft

verbreiteten Bilder unserer in der Aussenansicht

tatsächlich sehr schönen Erde, auf der die Menschheit

gemäss den Zeitdimensionen der biotischen
Evolution ephemer jetzt existiert und das, sogar
kommunikativ, ohne jeden Aussenrückhalt gänzlich
sich selbst überlassen. Der technisch möglich gewordene,

globalisierende Anblick dieser Lage bekräftigt
ihre Unausweichlichkeit und macht damit zugleich
wissenschaftskulturell evident, dass für ihre uns

angesonnene Akzeptanz wissenschaftsinterne Gründe
nicht verfügbar sind.


	Max Webers Rede über den Wissenschaftsberuf : ihre vergangene Aktualität historisch erklärt

