Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 3-4

Artikel: Max Webers Rede Uber den Wissenschaftsberuf : inre vergangene
Aktualitat historisch erklart

Autor: Libbe, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

9

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

Max Webers Rede tiber den Wissenschaftsberuf
lhre vergangene Aktualitat historisch erklart

Hermann Liibbe*

«Politik als Beruf» verlange «starkes langsames
Bohren von harten Brettern mit Leidenschaft und
Augenmass» — das wird als zustimmungsfihige
Quintessenz der Rede Max Webers uber Politik als
Beruf zumal von Politikern auch heute noch gern
zitiert. Weniger leicht liesse sich Webers Komple-
mentdrrede Uber den Wissenschaftsberuf auf eine
unverandert zustimmungsfahige Quintessenz brin-
gen. Man liest diese Rede heute eher von gemisch-
ten Gefiihlen bewegt. Tatsachlich gehort sie zu den
eindrucksstarksten Texten neuerer europdischer
Wissenschaftsphilosophie, und selbstverstandlich
wird man ihrem Appell auch heute nicht wider-
sprechen, der «schlichte intellektuelle Rechtschaf-
fenheit» in der Beachtung der «Regeln der Logik
und der Methodik» verlangt und tiberdies strikten
Verzicht auf beifallstrachtige «Kathederprophetie».
Das schliesst ein: Resistenz wider die Neigung zum
«Selbstbetrug» in der Uberschitzung des Werts
vertretbarer eigener Meinung zur Sache fiir die Er-
weckung eines erhofften «hoheren oder auch tiefe-
ren Sinns» menschlichen Lebens.

Gewiss, wird man finden, aber nach aktuellen
Anldssen einer Neuvergegenwartigung  dieser
Mahnungen miisste man doch im Kontext jetzt vor-
herrschender Wissenschaftskultur erst  suchen.
Moralische Selbstverstandlichkeiten von fundamen-
taler Bedeutung werden in Normallagen rituell
gegenwartig gehalten, aber nicht aktuell. Eine ver-
gangene Aktualitat ist es, die uns in der expressiven
Rhetorik Max Webers beriihrt. lhre Wirkung sei «er-
schiitternd» gewesen, so beschrieb es in seinem
Lebensbericht Karl Lowith, der als junger Student
Max Weber tiber Wissenschaftsmoral hatte sprechen
horen. Ahnlich dusserte sich frith schon Karl Jaspers
in seiner Gedenkrede lber die Wirkungen des Auf-
rufs, zu dem der grosse Gelehrte seine Ausserungen
tber die moralische Verfassung wissenschaftlicher
Forschung zu steigern verstand.

Es hat seine Evidenz: Es waren andere Herausforde-
rungen als die uns gegenwartig bedrangenden, auf
die sich Max Weber mit seiner Wissenschaftsrede
bezog und seine Zuhorer aufgewiihlt zurlckliess —
die Jugendlichen unter ihnen zumal. Weber selbst
beschreibt diese Herausforderungen zusammen-
fassend so: «Die alten vielen Gotter, entzaubert und
daher in Gestalt unpersonlicher Machte, entstei-

gen ihren Grabern, streben nach Gewalt iiber unser
Leben und beginnen unter einander wieder ihren
ewigen Kampf.» Niemandem wiirde es heute ein-
fallen, die wissenschaftskulturelle Gegenwartslage so
zu beschreiben. Aber die Beschreibung passt auf die
international verbreitet gewesene Neigung der Welt-
kriegsgegner, ihre Kampfe wechselseitig zu «Wel-
tanschauungskampfen» zu tiberhdhen und damit
Interessengegensatze definitiv. kompromissunfihig
zu machen. Deutsche Philosophen, Historiker und
Padagogen propagierten damals die so genannten
«ldeenvon 1914» und erhoben, wie der Neukantianer
Paul Natorp, «die Erfiillung aller erhabenen Prophe-
tie der Menschheit» zum deutschen Hauptkriegs-
zweck. Fiir Frankreich erwiderte Emile Boutroux mit
der Charakteristik deutscher Kultur als «la barbarie
multipliée par la science». Gemdss traditionsreichen
europadischen Vorstellungen des geographisch von
Westen nach Osten verlaufenden Gefalles zwischen
Kultur und Barbarei gaben deutsche Professoren die
Feind-Charakteristik «barbarisch» an die Adresse
Russlands weiter, etc. u.s.f.

Nicht auf das Phanomen der Kriegspropaganda
kommt es hier an, sondern darauf, dass damals
just zahlreiche Professoren aus Verpflichtungen ih-
res Wissenschaftsberufs sich zum Kriegsdienst als
Weltanschauungspropagandisten zur Verfligung
stellten. Auch prominente Naturwissenschaftler
entzogen sich diesem Kriegsdienst nicht — der welt-

* Miihlebachstrasse 41/39, 8008 Ziirich.

E-mail: hermann.luebbe@nns.ch

Hermann Liibbe, Prof. Dr. phil. Dr. theol. h.c,, 1926 in Aurich/
Ostfriesland geboren, ist em. Professor fiir Philosophie und
Politische Theorie an der Universitat Zirich. Von 1966 bis

.+ 1970 war er Staatssekretar, zunachst im Kultusministerium,
¢ dann beim Ministerprasidenten von Nordrhein-Westfalen.

Sein umfangreiches Werk ist u.a. ausgezeichnet mit dem

Ernst-Robert-Curtius-Preis fir Essayistik (1990) und dem Preis der Hanns
Martin Schleyer-Stiftung (1995). Jiingst erschienene Blicher: <Ich ent-
schuldige mich». Das neue politische Bussritual (Siedler Verlag, Berlin
2001); Politik nach der Aufklarung. Philosophische Aufsétze (Fink Verlag,
Miinchen 2001). Modernisierungsgewinner. Religion, Geschichtssinn,
Direkte Demokratie und Moral (Miinchen 2004). Religion nach der
Aufklirung (Miinchen3 2004). Philosophie in Geschichten. Uber intellek-
tuelle Affirmationen und Negationen in Deutschland (Miinchen 2006).
Vom Parteigenossen zum Bundesbiirger. Uber beschwiegene und histori-
sierte Vergangenheiten (Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2007). Hermann
Liibbe im Gesprach (Wilhelm Fink Verlag, Paderborn 2010).



10

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

beriihmte Zoologe Ernst Haeckel zum Beispiel, der
das vom friiheren Baseler Professor und Nobelpreis-
trager Rudolf Eucken an die Universitat Jena vermit-
telte Hodler-Bild vom Auszug deutscher Studenten
in den antinapoleonischen europadischen Befreiungs-
krieg des Jahres 1813 verbrettern liess, nachdem auch
Ferdinand Hodler den internationalen Protest gegen
die Beschiessung der Kathedrale von Reims mitun-
terzeichnet hatte.

Wie andere besonnenere Professoren auch sah
Weber, dass man diese verbreitete professorale Er-
hebung der Wissenschaften zum Generator politisch
verbindlicher Weltanschauungen nicht von ihrer
Weltfremdheit wegen auf sich beruhen lassen konne.
Es bekomme der Wissenschaft nicht, wenn die Stu-
denten begédnnen, die Vorlesungen ihrer Professoren,
statt flr die Soliditat ihrer «Analysen und Tatsachen-
feststellungen», fir die Intensitat ihrer politischen
Engagements zu feiern. Das erklart den meist zitier-
ten Satz der Weber'schen Rede: «Politik gehort nicht
in den Horsaal». Eben dieser Satz macht freilich
Webers akademische Rede ihrerseits zu einer politi-
schen Rede. «Politik gehort nicht in den Horsaal» -
das ware eine erdrterungsunbediirftige Trivialitat,
wenn damit lediglich die Verwechselung eines
grossen Vorlesungspublikums mit einer «Volksver-
sammlung» moniert ware. Davor schiitzen uns doch
im Regelfall, nachst der Geltung von Pflichtenheften,
akademisch wirksame soziale Kontrollen. Dem-
gegeniiber fand damals Max Weber Anlass zu einem
politischen Aufruf wider die sogar innerakademisch
eingerissene Verwendung verbaler «Kampfmittel»
zur ideologischen Disqualifikation politischer «Geg-
ner» in frontenbildender Absicht. Er warnt vor der
Selbsterhebung des Professors zum Confessor, der
Heilslehren wie «Schwerter» wider ihre Verleugner
aufbietet.

Innerakademisch betrachtet sollte sich freilich die
Schutzwirkung zugunsten freier Wissenschaft, die
der politischen Parole «Politik gehort nicht in den
Horsaal» zugedacht war, in Deutschland wie in vielen
anderen Landern als schwach erweisen. Es {iberstieg
die biirgerliche Vorstellungskraft jener Jahre, in wel-
cher Situation man sich politisch befinden werde,
wenn die «alten Gotter», zu heilswissenschaftlich in-
spirierten Gewalten sdkularisiert, wirklich «ihren
Grabern» entstiegen sein wiirden. Als es dann soweit
war, verschwanden die Weberschen Warntafeln
wider die Politisierung der Wissenschaft tiber Nacht.
Gelegenheiten kontroverser «Erorterung» herr-
schend gewordener Weltanschauung «in einem
Horsaal und durch einen Professor» gab es nicht
mehr — nicht in Moskau und nicht in Berlin. Es hat
seine Evidenz: Die wissenschaftspolitischen Voraus-

setzungen freier Wissenschaft lassen sich innerhalb
des Wissenschaftssystems selbst gar nicht hin-
reichend sichern.

Max Weber hat den Vorschein des Machtanspruch
ideologischer Heilslehren wahrgenommen, die sich
damals als Wissenschaften legitimierten, alsbald
tatsachlich lehrstuhlfahig werden sollten und, kate-
chetisch aufbereitet, kanonischen Rang erhielten. In
politischen Normallagen bestiinde doch fiir die in
prophetischem Ton gehaltene Feststellung, «der
Prophet und der Demagoge» gehore «nicht auf das
Katheder eines Horsaals», gar kein Anlass. Max
Weber sah Anzeichen des Zerfalls dieser Normalitat
und nutzte entsprechend mit dem Sonderrecht die-
ser drohenden Ausnahmelage das «Katheder eines
Horsaals» fiir seinen politischen Aufruf wider den
Missbrauch des Katheders zu politischen Verkiindi-
gungszwecken.

Im Verlauf des Weltkriegs verdichten sich die 6ffent-
lichen Stellungsnahmen, zu denen sich der Politiker
Max Weber in diesem Jahren herausgefordert fand -
von seiner Warnung vor der Verscharfung des
U-Bootkrieges, der auf eine fiir Deutschland nicht
bestehbare Weise die USA herausfordern miisse,
tUber Félligkeiten der Parlamentarisierung des politi-
schen Mandats der Reichsregierung bis hin zu un-
ausweichlichen Konsequenzen der Neuerrichtung
eines souverdanen polnischen Staates. Der publizis-
tisch angemessene Ort einschlagiger politischen
Analysen waren angemessenerweise nicht Vorlesun-
gen, vielmehr Reden und uniibersehbare Presse-
Artikel. In den Kontext dieser politischen Publizistik
Max Webers gehort dann auch seine Rede (iber
Wissenschaft als Beruf. Ihr Publikum war tatsachlich
ein Vorlesungspublikum. Aber was es vom Katheder
herab {iber den speziellen und begrenzten Zweck des
Katheders in der Wissenschaftskultur vernahm, war
eben selbst kein Fachvorlesungsstoff, vielmehr der
politische Aufruf, als Schiiler wie als Lehrer zur strik-
ten Beschrankung auf solchen Stoff bereit zu bleiben.
In seinem Kampf wider die Nutzung der Wissen-
schaft zur Verweltanschaulichung parteilicher und
nationaler Politiken wandte sich Weber naherhin
auch gegen sich ausbreitende Neigungen, den fach-
wissenschaftlichen Mitteilungen iber das, was der
Fall ist, Wirkungen religionsanaloger Lebenssinn-
stiftung zuzutrauen und zuzumuten. Heute braucht
es Experten fiir Wissenschaftskulturgeschichte, um
sich zu erinnern, dass es das tatsachlich einmal gab
- Wissenschaftlervereinigungen als Aufklarungs-
gegenkirche von der britischen «Secular Society» bis
zum «Monistenbund» in den deutschsprachigen
Landern. «Freidenker» aller Studienfacher lauschten
den buchstéblich so genannten wissenschaftlichen



«Sonntagspredigten », flir die sich sogar Nobelpreis-
trager zur Verfligung stellten, der Chemiker Wilhelm
Ostwald zum Beispiel. Bis in Parlamentsdebatten
hinein reichten die Auseinandersetzungen zwischen
papstlich sich bindenden Anti-Darwinisten einer-
seits und Evolutionstheoretikern andererseits — so
schon im skandalisierten Darwin-Nachruf des
beriihmten Physiologen DuBois-Reymond Neuen-
burger Herkunft. Vergeblich versuchte der Anatom
Virchow im preussischen Abgeordnetenhaus hier zu
vermitteln.

Es hat seine Evidenz: Das alles ist tiefe Vergangenheit,
und eben damit auch die Aktualitdt der Bemiihung
Max Webers, zur Vergangenheit zu machen, was da-
mals noch Gegenwart war: «Wer — ausser einigen
grossen Kindern, wie sie sich gerade in den Naturwis-
senschaften finden - glaubt heute noch, dass Er-
kenntnisse der Astronomie oder der Biologie oder
der Physik oder Chemie uns etwas tiber den Sinn der
Welt...» sagen konnten?

Es bleibt allerdings anzumerken, dass sich auch heute
noch und nicht zuletzt in den USA dann und wann
so genannte Creationisten zu Wort melden, die fiir
ihre Kinder in offentlichen Schulen eine sich buch-
stablich bibelgetreu bindende Unterrichtung (iber
die Weltentstehung verlangen und die heute herr-
schende Kosmologenmeinung, unsere Erde existiere
bereits millionenmal langer als ihre biblisch
errechneten guten fiinftausend Jahre, als Ketzerei
ausrufen. Es lasst sich historisch erklaren, wieso diese
Protestation wider die moderne Wissenschaft just in
den USA immer wieder einmal laut wird. Es gibt aber
Griinde anzunehmen, dass in hochentwickelten
Zivilisationen generell die Wahrscheinlichkeit zu-
nimmt, dass komplementdr zur wachsenden
Lebensweltferne hochspezialisierter wissenschaftli-
cher Theoreme zugleich vormoderne Weltbilder in
Sonderkommunitiaten sozial konserviert bleiben
werden. Im Regelfall behindert das ja auch gar nicht
die Teilhabe an den Vorziigen moderner zivilisatori-
scher Lebensvoraussetzungen. Und wer diese Vor-
zlige nicht schatzt, findet sich erst recht nicht ge-
hindert, weltanschauliche Alternativen zu suchen.

Die historisch-politischen Umstdnde, die Webers
Rede einmal aktuell sein liessen, sind also tiefe Ver-
gangenheit.

Waren Anldsse ihre Reaktualisierung denkbar? Im
Kontext der Kulturrevolution, die in den hochent-
wickelten Landern des Westens einschliesslich Japans
in den spaten 60er Jahren des 20. Jahrhunderts ablief
und zumal in Hochschulmilieus beunruhigende
Jugendbewegtheiten ausloste, hat man sich, vor

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

allem in Deutschland, in der Tat auch an Max Webers
Rede erinnert gefunden. Im Kern der hier «Kultur-
revolution » genannten Sache handelt es sich damals
um den Vorgang der lebenspraktischen Realisierung
der Emanzipationsgewinne, die sich aus dramatisch
angestiegenen Wobhlfahrtsertragnissen zivilisatori-
scher Modernisierung ziehen liessen — von den er-
weiterten bildungspraktischen und beruflichen Be-
tatigungschancen tiber Moglichkeiten und Falligkei-
ten der Geschlechtergleichstellung bis hin zu neuen
Lebensformdispositiven. Das verband sich freilich,
zumal in intellektualisierten Milieus, mit Visionen so-
zialer und naturaler Folgelasten der Modernisierung.
Signifikant dafiir waren Bewegtheiten neuer Wissen-
schafts- und Technikfeindschaft, die ausgerechnet zu-
erst in Kalifornien auffallig wurden. Anderswo mani-
festierten sich, komplementar zur desorientierungs-
trachtigen  Modernisierung, neue  politische
Heilsgewissheiten im Griff nach Kompaktantworten
aufalle wichtigen moralischen und politischen Fragen
— in Gestalt der unvergessenen Mao-Bibel zum Bei-
spiel oder auch in ratedemokratisch inspirierten stu-
dentischen Vollversammlungen von Paris (iber Rom
bis West-Berlin. Sogar in Zirich griff man abwehr-
bereit zum Mittel der Schliessung der Universitat fiir
einige Tage in der Absicht einer Renormalisierung des
Lehrbetriebs. Da bot es sich tatsdchlich an, auch wie-
der einmal Max Webers Rede liber Wissenschaft als
Beruf als Angebot in das Vorlesungsverzeichnis ein-
zustellen. Als 1983 Raymond Aron an der Universitat
Basel zum Jaspers-Centenaire sprach, bekriftigte die-
ser unvergessene Analytiker totalitarer Ideologien sie
in ihrer Rolle als «Lopium des intellectuels», was
Jaspers wie ihn selbst fortdauernd mit Max Weber
verbunden habe — den utopienunbeddrftigen Realis-
mus dieses Mannes.

Uber ihr rigoristisches Sachlichkeitspathos hinaus,
das sich auf die geschilderte Sonderlage der
Gefdhrdung der Wissenschaften durch aggressive
Heilsgewissheiten bezieht, bietet Webers Rede nur
wenig unverandert giiltige Aufschliisse Giber die Lage
der Forschung in der modernen wissenschaftlich-
technischen Zivilisation. Die Charakteristik der
Falligkeiten «strengster Spezialisierung» ist gewiss
unwidersprechlich, aber inzwischen auch trivial.
Uberdies schweigt Max Weber insoweit von wichti-
gen forschungspraktischen Komplementarprozessen
fachgrenzenibergreifender Ausbreitung von Sonder-
wissenschaften und spezialisierten Kénnerschaften,
deren analoge Nutzung uber viele Fachgrenzen hin-
weg bezwingend geworden ist — von der Statistik bis
zur Hygiene und von etlichen Aspekten der Evoluti-
onstheorie, die liber Biologen hinaus heute auch
Soziologen oder Historiker zu berticksichtigen haben,
bis hin zur Okonomie der Nutzbarkeit wissenschaft-

11



12

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

licher Fortschritte, die rascher anfallen als die tech-
nischen oder auch sozialen Systeme ihrer Nutzung
alterungsabhangig dysfunktional werden. Man kann
auch sagen: Moderne Forschungstechnik erzwingt
heute weit diesseits der Bildungsinteressen, die durch
das studium generale bedient werden, immer wieder
interdisziplindaren Verbund von Experten in wissen-
schaftspraktischer Absicht. Das fehlt im Bild des
Wissenschaftsberufs, das Max Weber entwirft, und
selbstverstandlich ware es unbillig und naherhin
anachronistisch, etwas anderes zu erwarten.

Zutreffend bleibt Max Webers Beschreibung pro-
gressiver Erfahrungsverluste, die mit der Verwissen-
schaftlichung unserer zivilisatorischen Lebensvoraus-
setzungen zwangsliaufig verbunden sind. Der von
ihm bemihte «Hottentotte» beherrschte die Kon-
nerschaftsvoraussetzungen seiner zivilisatorischen
Existenz tatsachlich ungleich vollstandiger als ein
beliebiger «Trambahn»-Nutzer heute, sofern es sich
nicht gerade um einen «Fachphysiker» oder Inge-
nieur oder einen betrieblichen Nahverkehrsanalyti-
ker handelte. Aber die inzwischen vorherrschende
Reaktion auf solche Erfahrungsverluste sind nicht
mehr die von Max Weber beschriebenen Phanome-
ne der Kulturkritik romantischer Tradition. Man ver-
horte sich, wenn man vermeinte, man vernihme
immer noch Klagen {iber die von den Wissenschaf-
ten und von der Technik besorgte «Entzauberung
der Welt», die den Heiligen Hain, wie ironisch bereits
der Philosoph Hegel fand, in Holz und objektloses
Gefiihl zerlegt und uns lebenstragende Sinnerfah-
rungen versagt, wie sie im spaten 17. Jahrhundert
nach Max Weber noch der niederldandische Zoologe
Jan Swammerdam mit dem «Nachweis der Vor-
sehung Gottes in der Anatomie einer Laus» zu
machen vermochte. ‘

Kurz: Weber stilisiert die Mitteilungen moderner
Wissenschaften tiber die Wirklichkeit, in der wir le-
ben, zu einem Weltbild von bedriickender Niichtern-
heit, das uns, soweit wir nicht selber uns zu dieser
Nichternheit fest entschléssen, uns motivieren
miisste, existentiell Zuflucht bei illusionaren Welt-
anschauungen zu suchen, die damals tatsachlich kul-
turell, ja politisch im Angebot waren, heute aber
marginalisiert und pluralistisch zerflattert sind.

Demgegentiber ist die offentliche Prasenz der Wis-
senschaften heute eine ganz andere, und allein schon
der Anteil, zu dem die Blirger in hochentwickelten
Gesellschaften an berufsbezogenen wissenschaftli-
chen oder wissenschaftsnahen Ausbildungsgangen
partizipieren, bewirkt das. Vor knapp hundert Jahren
war das ein Anteil in der Grossenordnung eines
Zwanzigstels. Heute ist dieser Anteil um das Fiinf-

fache oder gar um das Achtfache angestiegen, und
das «Examensdiplom» ist iber seine von Weber iro-
nisierte Rolle «als Eintrittsbillette ins Reich der Amts-
pfriinden» hinaus eine Voraussetzung fiir Wissen-
schaftsberufe aller Art. Bei Max Weber war es noch
gar kein Thema, dass die Budgets fiir produktions-
nahe und betriebsinterne Forschung und Entwick-
lung die inneruniversitar verfiigbaren Forschungs-
mittel bei weitem (ibersteigen, und das im Vergleich
europaischer Lander zumal in der Schweiz. Heute
verschafft allein schon dieses Faktum der Forschung
Sinnevidenz kraft ihrer 6konomischen und sonstigen
pragmatischen Unentbehrlichkeit fiir die Vorziige
moderner Lebensverbringung nach Sicherheit, Ge-
sundheit und Lebenserwartung und tberdies nach
Selbstbestimmung in Nutzung disponibel geworde-
ner Lebenszeitanteile. Dabei ist die Erfahrung dieser
aufdringlich  wissenschaftsabhingig gewordenen
Lebensvorziige unbeschadet ihrer sogar zunehmend
ungleichen Verteilung wirklich massenkulturpra-
gend. In politischen Reaktionen auf Benachteiligun-
gen im sinnvollen sozialen Vergleich spiegelt sich das,
und zu Max Webers Charakteristik des <Sinnpro-
blems der Wissenschafty, unter dem die kulturelle
Geltung harter Wissenschaft litte, fligt sich das nicht.
Die Auskunft, Forschung sei doch niitzlich, bedeute
«nur etwas flr den Praktiker», konstatierte Weber.
Ersichtlich passt dieses Wortchen «nur» nicht zur
normativen Verfassung einer Kultur, in der die Erfah-
rung unserer Abhdngigkeit von Leistungen der
Forschung langst zu einer das biirgerliche Leben
alltaglich und tberdies politisch mitpragenden Ge-
meinerfahrung geworden ist.

Wahr ist, dass uns inzwischen tiber die Vorziige der
Verwissenschaftlichung und Technisierung unserer
Lebensvoraussetzungen hinaus auch deren vermute-
ten und realen Schadensnebenfolgen beschaftigen.
Aber auch das geschieht kulturell und politisch do-
minant heute nicht romantisierend auf der Suche
nach Lebensalternativen, die sich von verifikations-
unfahigen und zugleich als verifikationsunbediirftig
erfahrenen «Weltanschauungen» abhangig gemacht
haben. Es geschieht vielmehr seinerseits realistisch,
namlich in Reaktion auf Erfahrungen abnehmenden
Grenznutzens der Verwissenschaftlichung und Tech-
nisierung unserer Lebensvoraussetzungen — Erfah-
rungen, die in ihren praktischen Konsequenzen ihrer-
seits noch einmal auf wissenschaftsabhangige Kon-
nerschaften angewiesen sind.

Exemplarisch heisst das: Nicht der Facharzt, sondern
der Patient ist das Subjekt der Antwort auf die Frage,
wie man Therapiefolgelasten und statistisch nach
Wahrscheinlichkeiten kalkulierbare Lebenszeitein-
bussen gegeneinander gewichten méchte. Uber die



Akzeptanz von seltenen, aber grossen Risiken moder-
ner Energiegewinnungstechniken will schliesslich die
Biirgerschaft entscheiden und tiber die Zumutbar-
keit von Flugzeuglarm, von Einschrankungen des
Selbstbehalts bei der vertraglichen Festschreibung
von Versicherungspramien oder auch von Impf-
zwangsrisiken ebenso. Mit dem Anstieg der wissen-
schafts- und technikabhangigen Wobhlfahrtsniveaus
scheint generell die Risikoakzeptanz abzunehmen.
Das hat seine eigene Rationalitdt, und somit nimmt
ineins mit der Verwissenschaftlichung und Tech-
nisierung unserer zivilisatorischen Lebensbedingun-
gen die Menge zustandiger Ethik-Kommissionen und
sonstigen Begleitrdate zu. Biirgerinitiativen melden
sich mit Stellungnahmen zu Grossprojekten zu Wort.
Auch in Landern, die das bisher nicht kannten, wer-
den just kraft politischer Wirkungen unserer hoch-
technisierten und verwissenschaftlichten Zivilisation
lebenserfahrungskonsequent Institutionen direkter
Demokratie eingefordert und auch eingerichtet. Das
alles erzwingt kontinuierliche Interaktion von Sach-
kompetenz und Biirgersinn, und in diesem Kontext
verliert die Weber'sche Parole «Politik gehort nicht
in den Horsaal!» an Handlungssinn. Der erlduterte
gute Sinn, den sie einmal hatte, erscheint als der diis-
tere Sinn prekdrer Vergangenheitslagen.

Dass wir gegen die Wiederkehr von Neigungen
moralisierender Disqualifikation sinnevidenzent-
lasteter Sachlichkeit in den Wissenschaften nicht
eo ipso geschiitzt sind, bleibt freilich auch wahr. Ein-
schlagige lllusionen sind ja auch nicht verbreitet, und
es lasst sich sogar sagen, dass Apokalypsen als Dauer-

VSH-Bulletin Nr. 3/4, November 2013 | AEU-Bulletin n° 3/4, novembre 2013

mahnung zur Vorsicht und Mdssigung in der moder-
nen Zivilisation hochaktuell sind — in Gestalt der
Hollywood-Katastrophenfilmproduktionen zum Bei-
spiel, die mit ihren Dirren, Uberschwemmungen
oder menschheitsaustilgenden Seuchen die bibli-
schen Plagen noch zu Uberbieten wissen. Wissen-
schaftler sind an der Produktion dieser Entwiirfe
kiinftiger Katastrophen ihrerseits sogar aktiv beteiligt.
Sie gewahrleisten die Anknipfung der Schreckens-
illustrationen an reale Ereignisse und Prozesse. Das
bedeutet zugleich: Selbst noch Element religioser Kul-
tur, die Max Weber in der modernen Wissenschafts-
kultur absterben sah, finden sich durch eben diese
Kultur revitalisiert. Weber selbst noch verdanken wir
ja ein Verstandnis von religionsgeschichtlich verbrei-
tet gewesener Gottergebenheit, die gerade nicht lllu-
sionen, vielmehr definitive Illusionsunbediirftigkeit
und damit Realismus stiftete, und eben das konnte
man in der Tat auch in der von Weber gepredigten
Wissenschaftskultur wiederfinden. Das liesse sich so-
gar anschaulich machen — mit Rekurs ndmlich auf die
heute von unseren Wissenschaftsmagazinen massen-
haft verbreiteten Bilder unserer in der Aussenansicht
tatsachlich sehr schonen Erde, auf der die Mensch-
heit gemdss den Zeitdimensionen der biotischen
Evolution ephemer jetzt existiert und das, sogar
kommunikativ, ohne jeden Aussenriickhalt ganzlich
sich selbst tiberlassen. Der technisch moglich gewor-
dene, globalisierende Anblick dieser Lage bekraftigt
ihre Unausweichlichkeit und macht damit zugleich
wissenschaftskulturell evident, dass fiir ihre uns an-
gesonnene Akzeptanz wissenschaftsinterne Griinde
nicht verfiigbar sind. =

13



	Max Webers Rede über den Wissenschaftsberuf : ihre vergangene Aktualität historisch erklärt

