Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 1

Artikel: Befahigungsgerechtigkeit und Bildung : sozialphilosophische
Uberlegungen in protestantischer Perspektive

Autor: Meireis, Torsten

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893710

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

4
VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Befahigungsgerechtigkeit und Bildung
Sozialphilosophische Uberlegungen in protestantischer Perspektive'

Torsten Meireis*

1. Befahigungsgerechtigkeit: Gesellschaftliche
Gerechtigkeit durch Bildung?

Besieht man die zeitgendssischen Debatten um die
gesellschaftliche Gerechtigkeit, scheint sich gegen-
wartig — jedenfalls im deutschen Kontext, vielleicht
aber auch im gesamten deutschsprachigen Raum -
ein breiter Konsens? abzuzeichnen, der auf Bildung
abhebt und haufig mit dem Begriff der <Befahigungs-
gerechtigkeit»3 verbunden wird.

Bereits in dem aus dem Jahre 2003 stammenden Leip-
ziger Programm der CDU, die sonst stérker von <Chan-
cengerechtigkeit> spricht, wird unter der Rubrik <Be-
fahigungsgerechtigkeits> definiert: «Gerecht ist, was
Menschen befahigt, fiir sich selbst sorgen und fiir sich
geradestehen zu konnen. Unsere Aufgabe heute ist es,
durch Befahigung zur Teilhabe an der Erarbeitung von

1 Der Text ist in der Online-Zeitschrift Ethik und Gesellschaft 1/2009
(www.ethik-und-gesellschaft.de, URN: urn:nbn:de: 0147-1-2009-001-05)
erschienen und wird hier in leicht gekiirzter Fassung wiedergegeben.
Ich danke dem Ketteler-Verlag fiir die Rechte zum Wiederabdruck.

2 Die Betonung der Bildung und sogar die Verbindung von Bildung und
Gerechtigkeit sind dabei nicht so neu, wie man vielleicht meinen
konnte. Bereits 1964 schrieb Georg Picht in <Christ und Welt>: «Bil-
dungsnotstand heisst wirtschaftlicher Notstand. Der bisherige wirt-
schaftliche Aufschwung wird ein rasches Ende nehmen, wenn uns die
qualifizierten Nachwuchskriafte fehlen, ohne die im technischen Zeit-
alter kein Produktionssystem etwas leisten kann.» (Picht 1964, 17) Ralf
Dahrendorf wiederum veroffentlichte 1965 sein Buch <Bildung ist
Biirgerrechts (Dahrendorf 1965).

3 Seiner eigenen Angabe zufolge geht der Begriff der <Befahigungsge-
rechtigkeit> auf Peter Dabrock (2001) zuriick, der sich dazu seinerseits
auf die Arbeiten von Amartya Sen (1999) und Martha Nussbaum (v.a.
1999) beruft.

* Universitat Bern, Theologische Fakultat,
Institut flr Systematische Theologie / Ethik,
Unitobler, Langgassstrasse 51, 3012 Bern.

E-Mail: torsten.meireis@theol.unibe.ch
http://www.theol.unibe.ch/ist/meireis.html

Torsten Meireis, Dr. theol,, ist seit 2010 Professor fiir Systematische Theo-
logie mit Schwerpunkt Ethik an der Universitat Bern. 1983-1990 Studium
der ev. Theologie, Philosophie und Sozialwissenschaften in Frankfurt am
Main, Miinchen und Heidelberg, 1994 Promotion in ev. Theologie an der
Ruprecht Karls-Universitat Heidelberg, 2007 Habilitation und Erteilung
der venia legendi im Fach Systematische Theologie an der Westfélischen
Wilhelms-Universitat Miinster. Forschungssschwerpunkte liegen in der
Fundamentalethik, Bildungsethik, Wirtschaftsethik, politischen Ethik und
der sozialphilosophischen Theoriebildung. Mitherausgeber des Jahrbuchs
Sozialer Protestantismus sowie der Zeitschrift <Ethik und Gesellschaft»
(www.ethik-und-gesellschaft.de).

Wohlstand die Voraussetzungen dafiir zu schaffen,
dass auch in Zukunft die gebotene Hilfe fiir Schwache
gewihrleistet ist.» (CDU 2003, 7) Doch auch von ei-
nem Schweizer Politiker wie Pascal Couchepin kann
man lesen: « Es braucht eine gute Bildungin der Volks-
schule, niemand soll abseitsstehen. ... Eine Gesell-
schaft wie die Schweiz soll auch die Schiiler, die
Schwierigkeiten haben, voranbringen, genauso wie
die Besseren.» (Couchepin 2009). Doch nicht nur in
den Aussagen von Politikern ist diese Vorstellung zu
finden. Wolfgang Huber, seinerzeit Berliner Bischof
und Ratsvorsitzender der EKD, betont: In «jedem als
Gottes Ebenbild geschaffenen Menschen [liegen] Po-
tentiale..., die darauf warten, fruchtbar gemacht zu
werden. Die Befdhigung dazu, von diesen Potentialen
Gebrauch zu machen, ist die unabdingbare Vorausset-
zung fiir Selbstverantwortung; sie ist aber die Grund-
lage eines selbstbestimmten Lebens. Befahigungs-
gerechtigkeit ist deshalb ein Schliissel zur sozialen
Gerechtigkeit tiberhaupt. Deshalb greift Sozialpolitik,
die nicht auch Bildungspolitik umfasst, viel zu kurz.»
(Huber 2005, 49) Die im Herbst 2006 erschienene Ar-
mutsdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land, <Gerechte Teilhabe. Befdhigung zu Eigenverant-
wortung und Solidaritdt> verbindet schon im Titel
Gerechtigkeit und Befdhigung und raumt der Bildung
zentrale Bedeutung in der Armutsbekimpfung ein
(EKD 2006).4 Der Schweizer Evangelische Kirchenbund
erklart: «Die evangelischen Kirchen in der Schweiz
setzen in gleicher Weise auf die Bildung, wie dies eine
lebendige, entwicklungsfiahige Demokratie tut. ... Als
Konsequenz ...liegt den evangelischen Kirchen viel an
einem Chancenausgleich.» (SEK 2004). Auch im
katholischen Bereich ist das Konzept verbreitet. Peter
Neher, Prasident der Caritas, die eine Befahigungs-
initiative fir benachteiligte Kinder zu ihrem Jahres-
thema erklart hat (Caritas 2006), spricht ausdriicklich
von Befihigungsgerechtigkeit, wenn er formuliert:
«Der Sozialstaat darf die Biirger nicht entmiindigen.
Vielmehr soll er die Grundbedingungen sicherstellen,
damit der einzelne sein Leben verantwortlich und so-
lidarisch gestalten kann.» (Neher 2006, 2) Konkreti-
siert wird dies wiederum an der Bildung.

4 Dies wird schon daran deutlich, dass die Bildung unter den <Wegen
aus der Armut> den grossten Platz eingerdumt bekommt
(Ziff. 103-121, S.61-69), dass sie aber auch im Kontext anderer
<Wege> prominent genannt wird (Perspektiven des Sozialstaats: Ziff.
81-84
(S. 52-54), Familie Ziff. 126-127 (S. 70-71).



Die Intuition, die hinter dem erwdhnten Konsens
steht, lasst sich vielleicht folgendermassen zusam-
menfassen: Gesellschaftliche Gerechtigkeit erfordert,
dass jede Person zu sozialer Teilhabe zunachst einmal
befahigt wird, und zwar durch Bildung. Die Armuts-
und Reichtumsberichterstattung der deutschen
Bundesregierung und die unter dem Kiirzel <PISA»
bekanntgewordenen internationalen  Schulver-
gleichsstudien der OECD belegen die Plausibilitat der
Idee, dass Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit zu-
sammenhéngen (J. Baumert u.a. 2001, 36.40; Deut-
sche Bundesregierung 2005).

Allerdings sorgt schon eine kurze Fokussierung des
Blicks auf die verschiedenen Aussagen zum Thema
dafiir, dass die Vorstellung eines grossen Konsenses
Risse bekommt. Denn dariiber, zu welcher Art der
Teilhabe genau beféhigt werden soll, gehen die Vor-
stellungen genauso auseinander wie Uber das Ver-
haltnis von Befahigung und Gerechtigkeit oder die
richtige Bildungskonzeption.

Waiéhrend die einen vorrangig die 6konomische
Selbststandigkeit des Wirtschaftsbiirgers im Auge
haben (CDU 2003), geht es den anderen um die all-
gemeine Entfaltung der menschlichen Potentiale
(Huber 2005). Wahrend die einen der Gerechtigkeit
im Versuch der Befahigung Genlige getan sehen,
wollen andere die Befiahigung als nur einen Aspekt
umfassender Gerechtigkeit verstanden wissen (vgl.
Forst 1994, 215-238). Und auch in den Fragen des
Verstandnisses und der Gestaltung von Bildung ge-
hen die Ansichten stark auseinander (vgl. v. Friede-
burg 1992). Wahrend sich etwa die einen auf kogniti-
ve Leistungen beschranken, die sie je nach Begabung
gefordert sehen wollen (vgl. Aktionsrat Bildung
2007), vertreten andere einen umfassenden Bil-
dungsbegriff (vgl. etwa EKD 2003, 15-16.89).

Wie also lasst sich die Intuition des Zusammenhangs
von Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit am an-
gemessensten artikulieren? Zur Klarung dieser Frage
mochte ich in einem ersten, relativ ausfiihrlichen
Schritt auf das Konzept der Befahigungsgerechtig-
keit eingehen, in einem zweiten, etwas knapperen,
das Verhiltnis von Befdhigung und Bildung erértern
und schliesslich kurz einige Schlussfolgerungen pra-
sentieren.

2. Befdhigungsgerechtigkeit

Ein Begriff wie «Befahigungsgerechtigkeit> gibt Anlass
zu mindestens flnf Rickfragen: Durch wen soll be-
fahigt werden? Wer soll befdhigt werden? Wozu soll
befdhigt werden? Was genau ist mit <Befdhigung> ge-
meint? Und inwiefern geht es dabei um Gerechtigkeit?
Ein erster Typus des Umgangs mit dem Konzept hebt
auf Anreize ab. Der Hohenheimer Ethiker Michael

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Schramm deutet das Konzept im sozialstaatlichen
Kontext vom Subsidiaritatsprinzip her: «Es geht um
Hilfe zur Selbsthilfe, um Befahigung zur Eigenverant-
wortung. Der Sache nach zielt das traditionelle Sub-
sidiaritatsprinzip der katholischen Soziallehre auf
das ab, was in der neueren Moraltheorie <Befihi-
gungsgerechtigkeit> genannt wird. Der Staat soll das
Individuum nicht ersetzen, sondern die rechtliche
Organisierung so ausgestalten, dass sie den Einzelnen
zur grosstmoglichen Eigenverantwortlichkeit be-
fahigt.» (Schramm 2007, 129) Schramm definiert
Gerechtigkeit als <unparteilichen Interessenausgleichs
(vgl. Schramm 2007, 128), <Befihigung> gilt ihm als
Organisationsprinzip bei der Umsetzung sozialer Ge-
rechtigkeit (vgl. Schramm 2007, 129). Von Befahi-
gungsgerechtigkeit kann er sprechen, sofern es um
die Zuriistung zu eigenverantwortlicher Interessen-
verfolgung geht. Als Subjekt der Befahigung er-
scheint der Staat, zu befiahigendes Objekt ist jeder
und jede Einzelne. Ziel der Befahigung ist die <grosst-
mogliche Eigenverantwortlichkeit>. Der Zielbegriff
der Eigenverantwortlichkeit ist insofern bemerkens-
wert, als der Verantwortungsbegriff tiblicherweise
drei Glieder impliziert: Jemand ist gegenliber einem
anderen fiir etwas verantwortlich. Im Rahmen einer
sozialstaatlichen Solidargemeinschaft wiirde man
erwarten, dass die Verantwortung nicht nur der ei-
genen Person, sondern mindestens auch den Mit-
biirgern und Mitbiirgerinnen gelten sollte. Uber-
raschend ist nun, dass in Schramms Darstellung die
Biirger und Biirgerinnen nur zur Verantwortung fiir
sich selbst befahigt werden sollen (vgl. Schramm
2007, 129).> Den Begriff der Befahigung schliesslich
interpretiert Schramm im Sinne der Anreizsemantik
der rational-choice-Theorie. Er fiihrt aus: «Dem
(Sozial)Staat hat es darum zu gehen, die Menschen
durch zweckdienliche Spielregeln zu einem gelingen-
den Leben zu befahigen ... Die Strukturen der Gesell-

5 Das hangt vermutlich damit zusammen, dass er Gerechtigkeit nur als
unparteilichen Interessenausgleich versteht und von der Solidaritit,
die er als universale «<moralische Verpflichtung im Sinne einer gegen-
seitigen Verantwortung» (128) versteht, abhebt. Problematisch ist da-
bei nicht nur, dass die Frage offen bleibt, wofiir die Solidarpartner ei-
nander eigentlich verantwortlich sind, sondern auch, dass die
Gerechtigkeit in den Status eines blossen aktualistischen Schiedsver-
fahrens bestehender Interessen einrtickt: Strukturelle Gerechtigkeit,
die hinsichtlich der Formulierung der aktuellen Interessen zentral ist,
kann dabei gar nicht in den Blick kommen. Schramm rezipiert zwar
Rawls’ transzendentales Begriindungssetting, macht sich aber nicht
klar, dass Gerechtigkeit Rawls zufolge nicht nur ein <Unparteilichkeits-
kriterium> in aktuellen Situationen darstellt, sondern auf die «Grund-
struktur der Gesellschaft» (Rawls 1971, 23) zielt. Zudem bleibt abge-
blendet, dass bereits die Parameter der Ursituation (die Freiheit,
Vernunft und Gleichheit der Deliberierenden, Rawls 1971, 28) einem
bestimmten Verstandnis von Gerechtigkeit — namlich als angemesse-
ner Gegenseitigkeit von prinzipiell Gleichen — geschuldet sind. Da-
durch wird aber genau das zum Thema der Gerechtigkeit, was
Schramm in die <Solidaritat» auslagern mochte, dort aber auch nicht
bearbeitet, namlich die Frage, was genau Menschen als solche einan-
der schulden.

15



16

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

schaft missen grundsatzlich so ausgestaltet sein,
dass sie dauerhaft ... zu eigenverantwortlichem Han-
deln befahigen.» (M. Schramm 2007, 139) <Befihi-
gung> besteht dabei freilich in der Setzung von An-
reizen — genau genommen geht es um Motivation,
die Fahigkeit zum eigenverantwortlichen Handeln
setzt Schramm immer schon voraus.

Etwas anders fasst der katholische Sozialethiker
Elmar Nass (2006) den Begriff der Befdhigungs-
gerechtigkeit. In seiner Ndhe zu rational-choice-
Modellen und dem Konzept der Subsidiaritat argu-
mentiert er ahnlich wie Schramm, ist aber starker am
Menschenbild und dem eigentlichen Konzept der
Fahigkeiten interessiert, flir das er sich auf Martha
Nussbaum (1999) und Amartya Sen (1999) beruft.
Allerdings deutet er Sens und Nussbaums Ansatz
(gegen deren ausdriickliche Intention, vgl. Nussbaum
1999, 189) im Sinne des klassisch thomistischen Na-
turrechtsgedankens (Nass 2006, 214.217 u.0.) um:
«Die faktisch mogliche Inanspruchnahme der indivi-
duellen Verantwortung gegeniiber der natiirlichen
menschlichen Bestimmung, Dinge zu tun, die zu
schitzen man Griinde hat, ist dabei die primare
Grundfahigkeit, aus der die tibrigen Grundfahigkei-
ten abzuleiten sind.» (Nass 2006, 220) In Anlehnung
an Wolfgang Kersting (2000, 369ff.) vertritt Nass ei-
nen nur auf interne Kompetenzen begrenzten Mini-
malbegriff der Befihigung - entsprechend lehnt
Nass auch Nussbaums Katalog der Grundfihigkeiten
rundheraus ab (Nass 2006, 224-226) und orientiert
sich eher an dem - in normativen Fragen vageren —
Sen. Transfers werden dann an einen Bediirftigkeits-
nachweis gebunden, der in der Bringschuld des Be-
diirftigen liegt: «Die Grundrechte auf Subsistenz und
freiheitliche Lebensfiihrung, die einen Mindeststan-
dard an Lebensqualitat wie auch die Befahigung zur
Eigenverantwortlichkeit voraussetzen, legitimieren
Eingriffe in die individuellen Verfligungsrechte.
Die ... redistributiven Transfers sind nur dann legi-
tim, wenn die jeweilige Bedurftigkeit des Einzelnen
nachgewiesen ist. Es besteht also keine unbedingte
Bringschuld des Staates, sondern eine Nachweis-
pflichtigkeit des Empfangers. Wenn Letzterer nun
belegen kann, dass er ohne eigenes Verschulden an
der Entfaltung seiner Grundfahigkeiten gehindert ist,
erwdchst ihm aus dieser Mangelsituation ein An-
spruch auf 6ffentliche Bereitstellung der zur Befahi-
gung notwendigen Ressourcen, deren Finanzierbar-
keit vorausgesetzt. Damit wird Eigenverantwortung
statt einer Versorgungsmentalitdt gefordert.» (Nass
2006, 223) Befahigung wird so primar auf die Fahig-
keit zur Verantwortung gegeniiber einer — letztlich
von Nass behaupteten — menschlichen Bestimmung
bezogen; die Inanspruchnahme moglicher staatli-
cher Transferleistungen zur Entfaltung solcher Fahig-

keiten erfordert freilich schon die Fahigkeit des
Nachweises dieser Bediirftigkeit. Doch auch, wenn
dieser Nachweis gelingt, ist die Unterstiitzung des
Bediirftigen kein Gebot der Gerechtigkeit, also zwin-
gend, sondern wird von Nass unter das Kriterium der
Finanzierbarkeit gestellt, wobei nicht klar ist, wer
Uber diese Finanzierbarkeit entscheidet.

Einen Befahigungsbegriff, der enger an die Vorstel-
lung tatsachlicher und umfassender Befahigung ge-
bunden ist, vertritt der protestantische Bioethiker
Peter Dabrock, der auch die Urheberschaft des Be-
griffs der Befahigungsgerechtigkeit beansprucht. In
Abgrenzung von dem Menschenbild liberaler Posi-
tionen, die vorrangig an der negativen Freiheit von
der Beeintrachtigung von aussen orientiert sind und
von «einigermassen gebildeten, autonomen, ent-
scheidungsfahigen, wirtschaftlich abgesicherten»
(Dabrock 2001a, 205) Personen ausgehen, mochte er
einer Auffassung folgen, die er bei Amartya Sen und
Martha Nussbaum - sowie fiir den deutschsprachi-
gen Raum - bei Herlinde Pauer-Studer vorgezeichnet
findet und der er «Familiendhnlichkeit zu einem
evangelisch-theologischen Freiheitsverstandnis»
(Dabrock 2001a, 206) attestiert, das er an dem — pro-
minent von Wolfgang Huber verwendeten - Begriff
der kommunikativen Freiheit festmacht. Freiheit
wird dabei als die positive Freiheit verstanden, Bezie-
hungen einzugehen und in einem gegebenen sozia-
len Kontext zu handeln, eine Freiheit, die ihrerseits
Ressourcen voraussetzt, die sich auch an den Bedin-
gungen dieses Kontextes orientieren. In der ihn inte-
ressierenden Frage nach dem Gesundheitswesen
kommt Dabrock dabei zu dem Ergebnis: «Das Mass
des decent minimum einer gerechten Gesundheits-
versorgung muss sich orientieren an der Befahigung
zu einer langerfristig integral-eigenverantwortlichen
Lebensfiihrung zum Zwecke der Teilnahmemaglich-
keit an sozialer Kommunikation.» (Dabrock 2001a,
206) Als Zielbegriff der Befahigung setzt Dabrock die
<eigenverantwortliche Lebenfiihrung> an. Den Be-
griff der <Eigenverantwortung> nimmt Dabrock im
Interesse der Anschlussfahigkeit an die Grund-
bestimmungen des ersten Paragraphen des flinften
deutschen Sozialgesetzbuches — Solidaritat und Ei-
genverantwortung (SGB V, §1) — auf, wie er an ande-
rer Stelle erlautert (vgl. Dabrock 2001b, 6). Um Ge-
rechtigkeit geht es dabei, sofern das Ziel der verant-
wortlichen Lebensfithrung zum Zweck der sozialen
Kommunikation den universalen — wenn auch par-
tikular konkretisierten — Massstab der Verteilung
abgeben soll: <kDenn mit dem Verpflichtungsgrad der
Universalisierung gilt, dass unter Einschluss der Be-
darfssicherung als Wahrung der Wiirde des Einzelnen
dasjenige Mass an Zuteilung (und damit an Redistri-
bution von den Reicheren) gerecht ist, das die Emp-



fanger innerhalb eines partikularen, politisch be-
griindeten Sozialverbandes zu einer ldngerfristig in-
tegral-eigenverantwortlichen Lebensfiihrung zwecks
Teilnahmemoglichkeit an sozialer Kommunikation
befahigt.» (Dabrock 2001a, 207)¢ So gesehen, be-
schreibt «Befahigungsgerechtigkeit> in Dabrocks
Nomenklatur ein Kriterium fiir das angemessene
Minimum gesellschaftlicher Verteilung, das im Ge-
gensatz zu den von Dabrock zitierten Autoren <Ei-
genverantwortung> nicht voraussetzt, sondern er-
strebt. Als Adressaten der Befahigung gelten Dabrock
alle diejenigen, die im Kontext der partikularen Ge-
sellschaft an der solidarischen Krankenversicherung
teilhaben, also die Biirgerinnen und Biirger, als Sub-
jekte der Befahigung die von den Biirgerinnen und
Blirgern eingesetzten und finanzierten Agenturen.’
Dabrock klart dann zwar, dass er die Befahigung mit
dem Gerechtigkeitsbegriff verbinden mochte, um
den Verpflichtungscharakter deutlich zu machen,
nicht aber, welche Massnahmen genau die <Befihi-
gung> einschliesst.® Dies ist schon deswegen nicht
verwunderlich, weil auch der Zielbegriff der <Eigen-
verantwortung> kaum erldautert wird.

Allerdings prazisiert Dabrock in jlingeren Ausfiih-
rungen (Dabrock 2006, 2008, bes. 26ff.), die auf die
Ermaglichung gesellschaftlicher Inklusion Gberhaupt
zielen, Befahigung sei in einer funktional differenzier-
ten Gesellschaft vor allem als Bildung zu verstehen
und verbindet dies — unter Verweis auf Nozicks
Grundsatz der Legitimitdt einer gegebenen Eigen-
tumsverteilung — mit einer mehr oder weniger deut-
lichen Absage an den rawlsschen Grundsatz der Legi-
timationspflichtigkeit der Ungleichheit und damit
auch an das rawlssche Differenzprinzip, sodass die
Frage nun nicht mehr <equality of what», sondern
<why equality» lautet. Gleichzeitig méchte Dabrock
Nussbaum so aufnehmen, dass er die Fokussierung
auf die politisch durchzusetzenden Anrechte ange-
sichts der Polykontexturalitdt funktional ausdifferen-
zierter Gesellschaften zugunsten der Fahigkeiten
zum Anschluss an die gesellschaftliche Kommunika-
tion zurlickstuft und die Bildung in den Fokus riickt.
Weil Dabrocks Anschluss an Nussbaum und Sen so-

6 Wichtig ist dabei, dass der Massstab nicht erfolgsabhangig gedacht
wird; zentral ist fiir Dabrock hinsichtlich seiner Fragestellung der Prio-
risierung im Gesundheitswesen das Mass, in dem die Krankheit die
entsprechende Fahigkeit hindert, nicht aber die Erreichbarkeit des
Ziels. Dabrock will so verhindern, dass Behandlungen etwa im psychia-
trischen Sektor in Fillen, in denen keine Verantwortlichkeit des Pa-
tienten absehbar ist, aus der Verteilung fallen, vgl. Dabrock 2001a, 210.

7 Das ldsst sich aus Dabrock 2001a, 209 schliessen.

8 Dabrock 2001a, 213: «Bewusst wird nicht nur von Bedarf, Befihigung,
Beteiligung und Kompensation, sondern dezidiert von Bedarfsgerech-
tigkeit, Befahigungsgerechtigkeit, Beteiligungsgerechtigkeit und Kom-
pensationsgerechtigkeit gesprochen, um deutlich zu machen, dass sich
die genannten Forderungen aus dem Grundbedingungsleitbild der
Eigenverantwortung als ethisch geboten ableiten.»

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

mit eine recht eigentiimliche Note bekommt, scheint
es nicht unsinnig, Nussbaum und Sen selbst zu Wort
kommen zu lassen, obgleich beide den Begriff der Be-
fahigungsgerechtigkeit nicht verwenden, soweit ich
bisher sehe.

Vielmehr sprechen sie von einem Ansatz bei den
<capabilities>. Dass die Ubersetzung von «<capabili-
ties> mit <Fahigkeiten» nicht ganz unproblematisch
ist, zeigt bereits die in den deutschsprachigen Aus-
gaben geiibte Ubersetzungspraxis. Wihrend der Ter-
minus <capability approach» in den Werken Nuss-
baums mit <Ansatz bei den Fihigkeiten> wiederge-
geben wird, ist im Werk Sens vom <Ansatz bei den
Verwirklichungschancen» die Rede.® Was damit ge-
meint ist, erldutert Sen so: «Beispielsweise kann ein
wohlhabender Mensch, der fastet, in Bezug auf Essen
oder Nahrung dieselbe Funktionsleistung wie eine
bediirftige Person haben. Diese ist jedoch gezwun-
gen, zu hungern, wahrend jene eine <andere Menge
von Verwirklichungschancens hat. (Die erste kann
auf eine Weise wahlen, ob sie gut essen und gut ge-
nahrt sein will, wie es der zweiten verwehrt ist.)»
(Sen 1999, 95) Der Begriff der Verwirklichungschan-
cen macht deutlich, dass hier mehr gemeint ist als
persongebundene Fihigkeiten oder Fertigkeiten.
<Capabilities» bezeichnen nicht einfach abstrakte Fa-
higkeiten, wie etwa: das Beherrschen der Blockflote,
sondern die konkrete Moglichkeit, die substantielle
Freiheit, diese Tatigkeit auch auszuiiben — was in un-
serem Beispiel dann etwa den Zugriff auf eine Flote
einschliesst. Nussbaum sucht dies mit der Unter-
scheidung von internen und externen Fahigkeiten zu
erfassen: «Die internen Féahigkeiten sind Eigenschaf-
ten (des Korpers, des Geistes und des Charakters),
die es einem Menschen ermdglichen, sich fiir die
Austibung verschiedener von ihm geschatzter Tatig-
keiten zu entscheiden. Externe Fahigkeiten sind in-
terne Fahigkeiten plus der externen materiellen und
sozialen Bedingungen, die dafiir sorgen, dass dem
einzelnen Individuum die Entscheidung fir diese ge-
schétzten Tatigkeiten tiberhaupt offensteht.» (Nuss-
baum 1999, 63, vgl. auch 102-113) Die Fihigkeiten
(capabilities) eher denn die konkreten Tatigkeiten
(functionings) riicken deswegen in das Blickfeld, weil
die Freiheit der Lebensgestaltung der Menschen und
die spezifische Auspragung der Tatigkeiten in den
Kulturen nicht eingeschriankt werden sollen (vgl.
Nussbaum 1999, 200.212-215).

Zwischen Sen und Nussbaum gibt es auch Unter-
schiede. Sen geht es als Okonomen vor allem um die

9 Martha Nussbaums Ubersetzerin spricht vom Fihigkeiten-Ansatz (vgl.
etwa Nussbaum 1999a, 205), Amartya Sens Ubersetzer vom Ansatz
bei den Verwirklichungschancen, im Original ist stets von <capabili-
ties> (vs. functionings) die Rede (vgl. etwa Sen 1999, 108).

17



18

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Definition einer Messgrosse, die normative Fragen
ausdriicklich zu stellen zwingt."® Nussbaum dagegen
ist als Sozialphilosophin an einem normativen Termi-
nus interessiert. Beide eint, dass sie aus Kontexten der
Entwicklungszusammenarbeit kommen, beide sind
daher an der Entfaltung und Ausschépfung von Po-
tentialen interessiert, aber auch fiir konkrete kulturel-
le und gesellschaftliche Besonderheiten sensibilisiert.

Gerade weil sie auf kulturelle und soziale Vielfalt ach-
tet, sucht Nussbaum letztlich durch ein erfahrungs-
basiertes Verfahren (vgl. Nussbaum 1999, 189-190)
menschliche Potentiale zu identifizieren, deren Reali-
sierung kulturiibergreifend als erstrebenswert gelten
muss, weil sie unhintergehbar zur Vorstellung
<Menschs gehoren — als zentrales Merkmal gilt ihr
dabei in aristotelischer Tradition die Vernunft (Nuss-
baum 1999, 128). «Die zentrale Aufgabe des Staates
besteht also darin, allen Menschen ... die Bedingun-
gen fiir ein im vollen Sinne menschliches Leben zur
Verfiigung zu stellen: ein Leben, in dem es moglich
ist, die wesentlichen Tatigkeiten gemass der Vernunft
auszuiiben.» (Nussbaum 1999, 129) Zu diesen Tatig-
keiten zahlt sie unter anderem «die Fahigkeit, ein
volles Menschenleben bis zum Ende zu fiihren, nicht
vorzeitig zu sterben oder zu sterben, bevor das Leben
so reduziert ist, dass es nicht mehr lebenswert ist...
Die Fahigkeit, sich guter Gesundheit zu erfreuen; sich
angemessen zu erndhren; eine angemessene Unter-
kunft zu haben; Moglichkeiten zu sexueller Befriedi-
gung zu haben; sich von einem Ort zum anderen zu
bewegen ... [oder] die Fahigkeit, sich eine Vorstellung
vom Guten zu machen und kritisch {iber die eigene
Lebensplanung nachzudenken.» (Nussbaum 1999,
57-58) Dabei unterscheidet Nussbaum zwei Schwel-
len in der Ausiibung der Tatigkeiten. Eine erste ist die
zwischen menschlichem und nicht mehr als mensch-
lich anzusehendem Leben — gemeint ist etwa ein Le-
ben, das sich als blosses Vegetieren darstellt — eine
zweite zwischen einem menschlichen und einem
guten menschlichen Leben (vgl. Nussbaum 1999,

10 Sein Interesse besteht unter anderem darin, von <Einkommen> als
Wohlfahrtsindiz auf Verwirklichungschancen umzustellen (vgl. Sen
1999, 92-94.162) - dass dies Streitigkeiten tiber Werturteile provo-
ziert, sieht Sen aber gerade als Vorteil: «<Welche Funktionen im einzel-
nen in die Liste der wichtigen Leistungen und der entsprechenden
Verwirklichungschancen aufzunehmen sind, kann Gegenstand hefti-
ger Debatten sein. An dieser Stelle, wo es ja um Bewertungen geht,
wird man nicht vermeiden kénnen, iiber Werte zu streiten, und einer
der grossten Vorziige dieses Ansatzes ist gerade, dass die Werturteile
ausdriicklich erdrtert werden miissen, statt sie in irgendeinem impli-
ziten System zu verbergen.» (Sen 1999, 95-96). Wie Nussbaum (1999,
208-211) sekundiert, wiirde ein Begrenzung der Messung auf
Wiinsche oder Priferenzen (<Nutzen») Messungen kulturalistisch
verzerren, weil etwa bestimmte Gruppen von Frauen in Indien selbst-
verstandlich davon ausgehen, dass sie immer krank sind und sich an-
deres nicht einmal vorstellen konnen - so wie in zahlreichen Kultu-
ren junge Frauen ihre Benachteiligung in Bildungsmoglichkeiten
gleichsam als Schicksal hinnehmen.

197-200). Insgesamt ergibt sich ein doppelter Gel-
tungsgrund fiir die Liste der Fahigkeiten: Zum einen
geht es um das Menschenbild, um «die wichtigsten
Fahigkeiten und Tatigkeiten des Menschen, durch
die sich menschliches Leben definieren lasst. ... Was
tut der Mensch als solcher — und nicht als Mitglied
einer bestimmten Gruppe oder einer bestimmten
lokalen Gemeinschaft?» (Nussbaum 1999, 187) Zum
anderen geht es um die Moglichkeit der Realisierung
bestimmter menschlicher Potentiale unter konkre-
ten Bedingungen: «Es ist die Kluft zwischen den po-
tentiellen menschlichen Fahigkeiten und ihrer kon-
kreten Entfaltung, die einen moralischen Anspruch
begriindet.» (Nussbaum 1999, 206) Eine spezifische
Pointe ist die mit diesem Ansatz mogliche und zwin-
gende Beriicksichtigung von Unterschieden: So be-
darf etwa ein gehbehinderter Mensch sehr viel héhe-
rer Ausstattung, um die gleiche Mobilitdt zu errei-
chen wie ein nicht gehbehinderter. Sofern die
Mobilitat aber zum Katalog der zentralen mensch-
lichen Fahigkeiten gehort, ist seine Ausstattung zum
Zweck der Erlangung dieser Fahigkeit keine Frage der
Barmherzigkeit, sondern der Gerechtigkeit, also
zwingend.

Dem Ansatz der Verwirklichungschancen geht es
also um Gerechtigkeit am Massstab eines allgemei-
nen, erfahrungsbasierten Menschenbildes und der
darin implizierten internen und externen Faihigkei-
ten, die sich auch als substantielle Freiheiten be-
schreiben lassen und die konkrete soziale und indivi-
duelle Situation der Menschen ausdriicklich bertick-
sichtigen. Als Subjekt der Befahigung gilt zunachst
der Staat, verstanden als sozialer und rechtlicher Ver-
bund der Biirger und Biirgerinnen, Adressaten sind
die Biirger und Biirgerinnen selbst, die zur Aktualisie-
rung ihrer Potentiale befahigt werden sollen, wobei
es zentral ist, soweit moglich, alle {iber diejenige
Schwelle zu heben, an der sich die Moglichkeit des
guten Lebens erdffnet. Ziel der Befdhigung sind die
erwdhnten Grundfahigkeiten, die mit Hilfe «institu-
tioneller, materieller und péadagogischer Unterstiit-
zung» (Nussbaum 1999, 62) erreicht werden sollen.
Wiewohl hier von einzelnen Staaten ausgegangen
wird, ist das Konzept ausdriicklich universalistisch
ausgerichtet.

Inwiefern hilft uns dieser Durchgang nun zur an-
gemessenen Artikulation der Intuition des Zusam-
menhangs von Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit?
Versuchen wir eine Zwischenbilanz.

Der <uneigentliche> Begriff der Befahigungsgerech-
tigkeit, den wir bei Schramm kennengelernt haben,
ist nicht sinnvoll, weil er nichts mit Befahigung zu
tun hat, sondern diese letztlich bereits voraussetzt.



Damit verfehlt er genau diejenige Pointe der Argu-
mentation, mit der es die Idee der Bildung als
Voraussetzung der Gerechtigkeit zu tun hat.

Doch auch an Nass’ Argumentationsstrategie er-
geben sich Zweifel, die nicht nur mit dem mageren
Befahigungsbegriff zusammenhangen. Nass bindet
den Zugriff auf die Ressourcen, die bei weitgehend
Vermogenslosen notwendig die Form von Transfers
annehmen missen, selbst an einen als Bringschuld
gestalteten Bediirftigkeitsnachweis. Der aber setzt
selbst bereits eine Reihe derjenigen Fahigkeiten vo-
raus, deren gleichmassiger Erwerb eigentlich das Ziel
der Befdhigungsgerechtigkeit ist. Damit droht das
Verfahren paradox zu werden, weil es einem Alpha-
betisierungskurs dhnelt, dessen potentielle Teilneh-
mer sich zundchst mit Name und Adresse in bereit-
liegende Listen einzutragen haben, tber die in einem
Begleitschreiben informiert wird. Es vermag wenig zu
verwundern, dass die Sozialstaatsdefinition von Nass
— wie tiberhaupt die Thematisierung der politischen
Gemeinwesen — Markte gleichsam als natiirliche Ge-
gebenheiten immer schon voraussetzt, sodass allein
<Eingriffe in die Verteilungsergebnisse des Marktes»
legitimationsbeddrftig sind (vgl. Nass 2006, 13-26).
Eine solche Sicht unterschlagt freilich, dass Markte
ihrerseits politisch-rechtlich konstituiert werden
missen: Beriicksichtigt man dies, dann ergibt sich,
dass bereits der Einsatz des Instruments < Markt> und
seine Konstitutionsbedingungen rechtfertigungs-
bediirftig sind. Damit muss sich Nass fragen lassen,
ob er nicht von Anfang an genau diejenigen <welt-
anschaulich einseitigen Bestimmungen» und <ideo-
logischen Postulate> verwendet, die er so eifrig ab-
zuwehren sich bemiiht (Nass 2006, 15).

Doch auch der auf <Eigenverantwortung> abheben-
de Begriff der Befahigungsgerechtigkeit, den Dabrock
betont, bleibt in seiner Semantik in nicht ganz un-
problematischer Weise dem System solidarischer
Hilfe verhaftet, das Dabrocks Entdeckungszusam-
menhang darstellt. Die Grundvoraussetzung solida-
rischer Hilfe, wie sie in den Sozialgesetzbiichern dar-
gelegt ist, besteht namlich darin, dass von einer vori-
bergehenden Notlage ausgegangen wird, die eine
Person zwar aus eigener Kraft nicht tberwinden
kann, die aber prinzipiell und mit der solidarischen
Hilfe der anderen auch aktuell Giberwindbar ist. Aus
diesem Grund ist auch verstandlich, warum im Zu-
sammenhang solidarischer Hilfe in gleichem Masse
die Verantwortung fiir sich selbst, die Eigenverant-
wortung betont wird; denn dort geht es ja in der Tat
um voriibergehende Hilfe zur Selbsthilfe; Ziel ist der
nicht auf solidarische Hilfe angewiesene Biirger. In
diesem Sinn ist Dabrocks Intuition, dass die Hilfs-
massnahmen zu derjenigen Eigenverantwortung, die

19

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

das Regelwerk voraussetzt, auch befahigen missen,
durchaus einsichtig. Problematisch wird dieses Kon-
strukt aber immer dann, wenn es nicht um eine vori-
bergehende oder aussergewdhnliche Notlage han-
delt oder wenn der Bereich eigener Verantwortung
nicht klar bestimmt werden kann. Im Gesundheits-
system sind dies etwa die von Dabrock angesproche-
nen psychiatrischen Fille, bei denen eine Eigenver-
antwortung aus Krankheitsgriinden weder erreicht
noch erstrebt werden kann. Im System sozialer Siche-
rung ist es die — auch durch Konjunkturauf- und -ab-
schwiinge kaum beriihrte — verfestigte strukturelle
Arbeitslosigkeit bzw. die Zunahme prekarer Erwerbs-
arbeit, die Arbeitslosigkeit und Unsicherheit im Er-
werbsverlauf eher als neue Normalitdt denn als vori-
bergehende Notlage zu sehen lehren. Weil durch
diese Entwicklungen die gesellschaftlichen Grund-
voraussetzungen, unter denen das System eingerich-
tet wurde, erodieren, werden auch Zielvorstellungen
wie die okonomischer Unabhiangigkeit obsolet.
Wenn es nicht genug Marktnachfrage und Arbeits-
platze gibt und der Zustand, auf den die Befahigung
zielt, nicht erreichbar ist, dann lauft auch die Rede
von einer Befdhigung zur 6konomischen <Eigenver-
antwortung> leer.

Und auch die auf gesellschaftliche Inklusion zielende
Fassung der Dabrock'schen Argumentation ist
hochst problematisch: Denn Inklusion bedeutet im
systemtheoretischen Zusammenhang nur die mini-
malste Ausstattung der Benachteiligten: Im Bildungs-
system ist auch diejenige inkludiert, die auf Grund
ihres sozialen Hintergrunds deutlich geringere Chan-
cen auf ein Studium hat als ihr Konkurrent aus gebil-
detem Elternhaus, im Rechtssystem ist auch inklu-
diert, wer eine Freiheitsstrafe verblsst, ins Wirt-
schaftssystem ist auch diejenige inkludiert, die mit
der eigenen Uberschuldung umgehen muss (vgl.
Nassehi 1997, 128—132). Wie Dabrock in seiner Ab-
kehr vom rawlsschen Differenzkriterium vermuten
lasst, ist ein solches Minimum allerdings auch inten-
diert, und man kann sich dem Eindruck nur schwer
entziehen, dass Dabrock unter der Fahne einer Prazi-
sierung soziologischer Beobachtung nun doch auch
die Befahigungsgerechtigkeit im Sinne der Bildung
gegen die Verteilungsgerechtigkeit ausspielt.

Schliesslich darf man fragen, ob die Semantik der
Hilfe in besonderen Notlagen dem Bildungszusam-
menhang Uberhaupt angemessen ist — denn auch,
wenn die Beziehungen im Bildungsbereich in der
Regel durch Asymmetrien gekennzeichnet sind, geht
es ja nicht um die Behebung einer aussergewohnli-
chen und individuellen Notlage.

Das Konzept der Verwirklichungschancen, wie es
von Sen und Nussbaum vertreten wird, zielt dem-



20

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

gegeniiber auf das, was dem Menschen als Menschen
zukommt, oder — in Worten des Menschenrechtsdis-
kurses — auf die Implikationen der Menschenwiir-
de." Dabei ist der Bereich sehr weit, weil es letztlich
um das Fiihren eines selbstbestimmten gelingenden
Lebens (im Kontext einer zwar veranderbaren, aber
zundchst gegebenen Gesellschaft und Kultur) geht.
Will man nun aber wissen, welche Anspriiche Men-
schen aus dieser Vorstellung sollen ableiten kdnnen,
bedarf das Konzept der Erganzung durch ein wei-
teres, konkretes und kontextuelles Kriterium.

Das Konzept der <Verwirklichungschancen» bietet
jedenfalls ein erstes Kriterium an. Dieses hebt nicht
nur auf persongebundene Fertigkeiten ab, sondern
schliesst stets auch bestimmte Beteiligungsstruktu-
ren und die Ermachtigung durch Ressourcen ein. Der
<capability approach>», der Ansatz bei den Verwirk-
lichungschancen lasst sich somit auch nicht nur
durch ein Bildungsangebot abdecken. Der Ansatz er-
innert, so gesehen, daran, dass Befahigung (im enge-
ren Sinne erworbener Schulbildung etc.) nie isoliert
zu sehen ist, sondern schon in der Genese, erst recht
aber in der Betatigung immer auch auf erméachtigen-
de Ressourcen und beteiligungsoffene Strukturen
angewiesen ist."> Gerechtigkeit kann also nie nur Be-
fahigung, sondern muss stets auch Beteiligung und
Ermachtigung involvieren.

Ahnlich wie der capability approach geht auch das
protestantische Christentum davon aus, dass jeder
Mensch ber Potentiale verfiigt, die es zu entwickeln
gilt (vgl. Huber 2005, 49). Im Protestantismus ist dies
allerdings in der Sicht des Menschen als gottlichem
Geschopf und Adressat gottlicher Versohnung be-
griindet, dem von Gott eine besondere Wiirde zu-
erkannt wird. Die sich in Verhadngnis und Schuld zei-

11 Dies sieht inzwischen auch Dabrock (2008).

12 Dies lasst sich empirisch durch Erkenntnisse der Elitesoziologie unter-
mauern (vgl. Hartmann 2002, 116-131). Besonders in den Spitzenpo-
sitionen der Wirtschaft in Deutschland, die von Angehérigen des
Grossbiirgertums dominiert wird (80% der Vorstandsvorsitzenden
der hundert grossten Unternehmen stammen aus diesem Milieu,
(Hartmann 2002, 118) spielen nicht die ungleiche Bildungsbeteili-
gung, sondern der spezifische Habitus sowie die Motivationen und
Erwartungen, der Informationszugriff und natiirlich das absichernde
Vermogen der grossbiirgerlichen Familie die zentrale Rolle. Zum ent-
sprechenden Habitus, der durch den Mechanismus der Vertrautheit
tiber die dhnliche soziale Herkunft zur Selbstrekrutierung der Schicht
fithrt (Hartmann 2002, 120), gehoren vier Merkmale: «Die intime
Vertrautheit mit den in den Vorstandsetagen giiltigen Dress- und
Verhaltenscodes [die Vertrautheit mit und Akzeptanz der unge-
schriebenen Regeln der Vorstandsetagen signalisiert, TM], eine breite
bildungsbiirgerlich ausgerichtete Allgemeinbildung, eine ausgeprigte
unternehmerische Einstellung (inkl. der dafiir als notwendig erachte-
ten optimistischen Lebenseinstellung) und als wichtigstes Element
personliche Souverinitdt und Selbstsicherheit», die letztlich aus der
Gewissheit kommt, nicht aus dem Grossbiirgertum herausfallen zu
konnen (anders als etwa Aufsteiger, Hartmann 128) und im Zweifels-
fall iber finanzielle Reserven der Familie zu verfiigen.

gende Siinde zerstort diese Wiirde des Menschen
nicht, macht ihn aber der Versohnung und Erlésung
bediirftig. Besonders die Versohnung konkretisiert
sich einerseits in einem spezifischen Bildungserleb-
nis, zundchst der in der Verkiindigung als befreiend
und heilsam erlebten Botschaft des Evangeliums in
Christus, weitergehend in der Vorstellung der befrei-
enden Berufung zu einem von der Musse des Horens
auf Gott eingehegten tatigen Leben im Dienst am
Nichsten, dem Erfillung verheissen ist (vgl. Meireis
2008, 490-536). Ein solches gutes christliches Leben
ist freilich — in menschlicher Perspektive, auch wenn
bei Gott alles moglich ist — keineswegs vorausset-
zungslos. Es impliziert ndmlich den Erwerb von Wis-
sen und Fertigkeiten, die substantielle Freiheit der
Wahl und der Ausiibung entsprechender Tatigkeiten
sowie diejenigen Ressourcen, die zu solchen Tatig-
keiten nétig sind. Das gute christliche Leben basiert
also auch auf menschlich verfiigbaren Voraussetzun-
gen, die eine Umverteilung von den materiell besser
Gestellten zu den schlechter Ausgestatteten als Ge-
bot der Gerechtigkeit erscheinen lassen. Die Vorstel-
lung der internen und externen Fahigkeiten lasst sich
dabei aufnehmen, auch wenn sich aus theologischer
Perspektive eine andere Sicht auf die Grundfahigkei-
ten und die Vorstellung ihrer Universalisierbarkeit
ergibt. So gesehen, bietet die Vorstellung des Lebens
im Dienst am Nachsten das oben gesuchte weiterge-
hende Kriterium.

Weil gerade protestantische Christinnen und Chris-
ten aber um die Unverfiigbarkeit des Glaubens wis-
sen, werden sie ihre Sicht des guten Lebens und der
dazu notigen Verwirklichungschancen zwar in die
Diskussion einbringen, aber nicht umstandslos ver-
allgemeinern.

In einem modernen, durch weltanschauliche Plurali-
tat gekennzeichneten Staat muss namlich die De-
finition dessen, was als richtig, gerecht und unbe-
dingt notwendig gilt und wofiir die Biirger auf Eigen-
tum verzichten missen, so gefasst werden, dass alle
bei rationaler Erwagung miissten zustimmen kon-
nen. Doch Nussbaums Konzept der Grundfahigkei-
ten bietet — gerade wegen seines allgemeinen und
vagen Charakters — letztlich kein Kriterium dafiir,
welche konkreten Lebensstile in ihrer Realisierung ei-
gentlich allgemeine Unterstiitzung verdienen und
welche nicht. Wie oben bereits betont, bedarf es der
Erginzung durch ein konkretes, kontextuell zu-
geschnittenes Kriterium, das auch nicht in dem Le-
bensentwurf einer empirisch partikularen Religion
liegen kann.

Wir hatten bereits gesehen, dass die blosse Beschran-
kung der Befahigungsgerechtigkeit auf das Hilfesys-
tem zu kurz greift: Denn einerseits gibt es Lagen, die



nicht durch situative Hilfe zu beheben sind, anderer-
seits zielt die Idee der Befahigungsgerechtigkeit gera-
de auf Verwirklichungschancen, die jedem Menschen
zukommen sollten, ganz gleich, in welcher Lage er
oder sie sich befindet.

In der Suche nach einem pluralitatsfahigen Kriterium
der jedem zustehenden Beteiligung, Befahigung und
Ermachtigung kann die Vorstellung demokratischer
Beteiligung weiterhelfen. In einer hocharbeitstei-
ligen, modernen Demokratie, deren Biirger sich
durch ihre politischen und rechtlichen Institutionen
auf eine bestimmte Auffassung von Gerechtigkeit ei-
nigen miissen, sind namlich die Beteiligungsmoglich-
keiten an diesen politischen und gesellschaftlichen
Deliberationsprozessen zentral fiir die Frage der Frei-
heitsausiibung und Selbstbestimmung, die dem Ge-
meinwesen zu Grunde liegt. In einer liberalen und
sozialen Demokratie scheint es aussichtsreich, Be-
fahigung, Beteiligung und Ermachtigung mit dem
Ziel birgerlicher Verantwortlichkeit zu verknipfen
(vgl. hierzu auch Mé&hring-Hesse 2004, ders., Lesse-
nich 2004, 46—-48). Dabei geht es dann einerseits da-
rum, die eigenen Freiheiten und Rechte als Biirger
auch tatsachlich nutzen zu kdnnen, andererseits da-
rum, den eigenen Pflichten als Blirger nachzukom-
men. Diese Pflichten schliessen gewiss die Mitwir-
kung an der 6konomischen Wohlfahrt des Gemein-
wesens im globalen Zusammenhang ein, lassen sich
aber auch darauf nicht beschranken. Auch geht es
nicht nur um Befdhigung durch Bildung und Qualifi-
kation, sondern auch etwa um eine gewisse Un-
abhéngigkeit von den Zwangen der Markte, also die
materielle Ermachtigung und natiirlich offene Struk-
turen konkreter Beteiligungsmaoglichkeiten (vgl. Mei-
reis 2006). Freilich lasst sich dies auch nicht ohne Be-
fahigung durch Bildung erreichen. Damit kommen
wir zur Frage nach dem Verhdltnis von Bildung und
Befahigungsgerechtigkeit.

3. Befdhigungsgerechtigkeit und Bildung

Soziale und politische Teilnahme und wirtschaftliche
Teilhabe erfordern Befdhigungsgerechtigkeit, und
diese ist durch Bildung zu erreichen: So hatten wir
vorhin versucht, den gegenwartig splrbaren breiten
Konsens zu paraphrasieren. Allerdings hat sich schon
jetzt gezeigt, dass Befahigungsgerechtigkeit auch
Ressourcen, also Verteilungsgerechtigkeit voraus-
setzt und nicht gegen diese auszuspielen ist.

Doch auch die richtige Idee, mehr Befahigungs-
gerechtigkeit sei zumindest auch durch die Betonung
der Bildung zu erreichen, bedarf bei genauer Betrach-
tung der Prazisierung und der Ergdnzung. Zwei An-
fragen gilt es zu begegnen — erstens namlich zeigen
unsere Erziehungs- und Bildungssysteme selbst Ge-

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

rechtigkeitsliicken. Und zweitens, und darauf kann
gerade die Theologie aufmerksam machen, ist ein
emphatisches Konzept der Bildung gegeniiber Auf-
fassungen, die auf ein eng definiertes und herstell-
bares Produkt zielen, durchaus sperrig.

Die Vorstellung der Befahigungsgerechtigkeit, wie sie
hier rekonstruiert wurde, geht mit dem Grundsatz
einher, dass im Bildungswesen nicht nur wenige, son-
dern alle einen Anspruch auf eine zur Erreichung der
Ziele geeignete Forderung durch angemessene Bil-
dungsangebote haben sollten. Wie aber die aktuellen
Berichte zeigen, misslingt bisher auch im Bildungs-
wesen moderner Staaten, selbst im hochgelobten
Finnland (vgl. Valijarvi 2007), schon die gleichmassi-
ge Forderung bestimmter Grundfahigkeiten, von ei-
ner gleichmassigen Forderung der unterschiedlichen
Potentiale aber kann erst recht keine Rede sein. Im
Gegenteil: Armut und Deprivation werden genauso
vererbt wie kulturelles Kapital — man spricht dabei
von primdrer Bildungsungleichheit. So hat eine in
England verodffentliche Studie gezeigt, dass Kinder,
die in einem Test verschiedener kognitiver Fahigkei-
ten im Alter von 22 Monaten Ergebnisse am unteren
Ende der Vergleichsskala erzielen, aber aus wohl-
habenden und gebildeten Familien stammen, dieje-
nigen Kinder aus armen und bildungsfernen Famili-
en, die bei dem friithen Test sehr gut abschneiden, im
Alter von zehn Jahren hinsichtlich des Fahigkeits-
niveaus regelmassig Uberholt haben (vgl. Feinstein
2003, 86). Dass es auch im deutschen Bildungswesen
nicht zum besten steht, haben die Armuts- und
Reichtumsberichte der Bundesregierung, aber auch
der Bildungsbericht eindriicklich belegt (Bundes-
regierung 2005, 105): 81% der Kinder aus einer hohen
sozialen Herkunftsgruppe erreichen den Hochschul-
zugang, aber nur 11% aus sozial niedrigen Gruppen.
60% der Eltern von im Jahre 2007 an deutschen Uni-
versititen Studierenden hatten einen Hochschul-
oder Fachhochschulabschluss, der Anteil der Aka-
demiker an der Bevolkerung betragt aber nur 15%
(BMBF 2008, Statistisches Bundesamt 2006). Wie
auch die PISA-Studien zeigen, ist das bundesdeut-
sche Bildungssystem nach wie vor von einer hohen
sozialen Selektivitat gepragt — dass dies ahnlich auch
fiir andere deutschsprachige Lander gilt, mindert das
Problem nicht (vgl. Baumert u.a. 2001, 36.40).

Zu diesem Sachverhalt tragt bekanntlich unter ande-
rem die frithe und meist nur schwer zu tiberwinden-
de Festlegung auf einen der drei Schultypen bei, de-
ren Wurzeln letztlich historisch sind und auf die Dif-
ferenzierung von <niederem> und <hoherem
Schulwesen> in den dreissiger und vierziger Jahren
des neunzehnten Jahrhunderts zuriickgehen. Diese
Kategorisierung fusste ihrerseits auf der — heute als
irrig erwiesenen — Vorstellung feststehender, auf be-

21



22

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

stimmte gesellschaftliche Positionen angelegter Be-
gabungen (vgl. Stern 2005) und dem obrigkeitlichen
Interesse an einer auf Gehorsam statt auf selbstandi-
ge Urteilsbildung zielenden Erziehung der breiten
Massen (vgl. Drewek 1999, 189-196, Tenorth 2000,
144-156).

Dazu kommt die sogenannte sekundare Ungleich-
heit, also die ungleiche Bewertung bei gleicher for-
maler Leistung. Die Existenz dieses Phanomens wird
etwa durch eine neuere reprasentative Studie ein-
drucksvoll belegt: Bei gleichem Notenschnitt (2,0)
betrug die Wahrscheinlichkeit einer Gymnasialemp-
fehlung bei Kindern aus der hohen Einkommens-
und Bildungsgruppe 96,5%, aber nur 75,5% bei Kin-
dern aus der niedrigsten Bildungs- und Einkom-
mensgruppe, bei einem Notenschnitt von 2,5 variiert
die Wahrscheinlichkeit sogar zwischen 19,5 und 70%
(Schulze, Unger, Hradil 2008, 45).

Auch wenn die Bildungsbeteiligung sowohl hinsicht-
lich des gesellschaftlichen Aufstiegs (vgl. Hartmann
2002, Rademacker 2007) wie auch in der Armuts-
bekdmpfung nicht alles entscheidend ist — der
Markterfolg ist in Volkswirtschaften mit Privateigen-
tum und Tauschfreiheit auch bei guter Qualifikation
stets kontingent, daher spielt die Verfligbarkeit von
Vermdgensriicklagen und sozialen Beziehungen
ebenfalls eine sehr grosse Rolle —, stellt dies fiir eine
Gesellschaft, die dem Ziel der Gerechtigkeit ver-
pflichtet ist, ein gravierendes Problem dar.

Die Vorstellung, gesellschaftliche Ungerechtigkeit
konne ohne weiteres durch verstarkte Bildungs-
anstrengungen behoben werden, muss aber noch ei-
nem zweiten Einwand begegnen. Bildung, so lasst
sich aus theologischer Perspektive argumentieren,
geht namlich gerade nicht in Befahigung oder Quali-
fizierung fiir ein bestimmtes Ziel auf, sondern hat ei-
nen umfassenden Charakter. Zudem sind Bildungs-
prozesse einer zweckrationalen Steuerung immer
auch entzogen.

Der Bildungsbegriff selbst ist eine spezifisch deutsch-
sprachige Pragung, er stammt aus theologischer
Argumentation und reicht bis ins ausgehende Mit-
telalter Meister Eckarts zuriick (vgl. Biehl 2005a, 13—
57). In der auf Erziehung, Qualifikation und Person-

13 Im griechisch-rémischen Denken sind — neben der im Kulturbegriff
bewahrten Metapher des Ackerbaus - die Bildgehalte des Herausfiih-
rens aus einem Zustand in einen anderen leitend, die sich auch im
europdischen Sprachraum verbreitet haben: Dieser Gehalt steckt
sowohl in dem aus dem Griechischen stammenden Begriff der
«Padagogik> als auch in dem lateinischen Wort <educares, das sich in
vielen europdischen Sprachen durchgesetzt hat. Er klingt auch im
deutschen Wort <erziehen» noch an (vgl. zum Kulturbegriff Perpeet
2007, 1309).

lichkeitsentwicklung zielenden Bedeutung setzt er
sich erst im achtzehnten und neunzehnten Jahrhun-
dert in der Breite durch.' Die Wurzeln dieses Kon-
zepts liegen in der Metaphorik kiinstlerischen For-
mens und der durch die Erziehungsideale des Pietis-
mus weit verbreiteten Idee gottlichen schopferischen
Gestaltens (vgl. Vierhaus 1992, 509-10).

Im Kern geht es dabei um die Vorstellung der Gott-
ebenbildlichkeit und ihre Konsequenzen (vgl. Biehl
2005a, 25-42). Theologisch gesehen ist die leibsee-
lische, ganzheitliche und umfassende Bildung des
Menschen allererst Sache Gottes und uns in diesem
Sinne nicht ohne weiteres verfligbar: «Denn du hast
meine Nieren bereitet und hast mich gebildet im
Mutterleibe.» (Ps 139,13) Und dies gilt natirlich
auch fir die Neuschopfung in Christus, wie etwa
Paulus in 2 Kor 3,18 einscharft.’> Und auch im mo-
dernen Protestantismus gilt: Gottebenbildlichkeit ist
Gottes Zusage an uns, Gott traut uns Verantwortung
fir die Schopfung zu, die frohe Botschaft Jesu mit
ihrer Versohnungszusage und ihrem Ruf in die Frei-
heitist an alle Menschen adressiert: Daher diirfen wir
darauf vertrauen, dass in jedem Menschen Potentiale
liegen, die es in unserem Handeln, Leben und Lernen
zu entfalten gilt. Sofern wir uns um diese Entfaltung
bemiihen, entsprechen wir der Zusage Gottes, wenn
wir unsererseits Bildungsangebote machen und
wahrnehmen.

Die Vorstellung vielfaltiger und vielseitiger Gaben
Gottes ist auch der sachliche Grund dafir, dass
Christinnen und Christen an einem ganzheitlichen
wie umfassenden Bildungsbegriff festhalten (vgl.
etwa EKD 2003, 66.90). Weil Bildung nicht nur akti-
ven, sondern stets auch passiven Charakter hat und
Bildungserfahrungen niemals aufhoren, muss Bil-
dung als biographisch unabschliessbares Geschehen
und als Prozess (vgl. EKD 2003, 71-74) verstanden
werden, der die Konnotation der Ganzheitlichkeit
(vgl. Meireis 2007) und der Selbstbestimmung mit
sich tragt (vgl. Vierhaus 1992; Grethlein 1998, 216;

14 Dabei betont etwa Wilhelm von Humboldt (1767-1835) die Freiheit
des Einzelnen, der der Staat zu dienen habe: «Der wahre Zweck des
Menschen - nicht der, welchen die wechselnde Neigung, sondern
der, welchen die ewig unveranderliche Vernunft ihm vorschreibt — ist
die hochste und proportionierlichste Bildung seiner Krifte zu einem
Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und unerléssliche Be-
dingung.» (Humboldt 1792, 22.28-29).

15 «Nun aber schauen wir alle mit aufgedecktem Gesicht die Herrlich-
keit des Herrn wie in einem Spiegel, und wir werden verklart in sein
Bild von einer Herrlichkeit zur anderen von dem Herrn, der der Geist
ist.» In diesem Sinne kann Gottfried Arnold bitten: «Ach, bild mich
ganz nach Dir» (zit. bei Flitner 1957, 1279). Vgl. auch Evangelisches
Gesangbuch 388, Strophe 6: «Ach wie teu'r sind wir erworben,/ nicht
der Menschen Knecht zu sein!/Drum, so wahr du bist gestorben/
musst du uns auch machen rein/ rein und frei und ganz vollkom-
men,/ nach dem besten Bild gebild’t/ der hat Gnad um Gnad genom-
men,/ wer aus deiner Filll sich fillt.»



Schweitzer 2006, 61). Er umfasst Erziehung, verstan-
den als intentionale Einwirkung auf Unmiindige,
Qualifizierung im Sinne der Befahigung zu einem be-
stimmten i.d.R. erwerbsrelevanten Tatigkeitskom-
plex sowie Sozialisation, die ihrerseits intentionale
und unwillkiirliche Prozesse der Vergesellschaftung
und Enkulturation einschliesst (vgl. Peuckert, Scherr
2003).

Obgleich wir also Bildung auch als menschliches Tun
verstehen diirfen, ist doch in einer zweifachen Hin-
sicht von Unverfligbarkeit zu reden. Jeder Mensch ist
Geschopf Gottes und damit von Gott als sein Eben-
bild angesprochen — daher kommt ihm unverlier-
bare Wiirde zu, die eine Achtung erzwingt, die von
seinem Bildungs- und Vermogensstand unabhangig
ist: sie steht nicht zur Disposition und ist auch der
sachliche Grund fiir die Vorstellung der Selbst-
bestimmung, die den Bildungsbegriff seit dem neun-
zehnten Jahrhundert pragt. Gleichzeitig aber ge-
schieht jede Bildung auch unter den Bedingungen
menschlicher Endlichkeit, und das heisst bei aller
sinnvollen Planung: dei providentia, hominum confu-
sione — durch gottliche Vorsehung bei menschlicher
Verwirrung. Schon damit diirfte einleuchten, dass
die Verkniipfung von Bildung mit Befahigungs-
gerechtigkeit hochst  voraussetzungsreich  ist.
Schliesslich impliziert Befahigung, dass eine Person
durch eine andere Instanz zu etwas Bestimmtem be-
fahigt wird; die Massnahmen der Befdhigung sind
somit zweckrational, definierbar und zeitlich ein-
grenzbar — all dies gilt von Bildung aber gerade nicht.
Insofern definiert die Befahigungsgerechtigkeit auch
nur das Mindestmass der Anrechte auf Bildungs-
angebote.

Ubrigens ist der Gedanke der Unverfiigbarkeit des-
sen, was wir hier Bildung nennen, auch anthropolo-
gisch bewdhrt. Denn der normativ gewendeten Frei-
heit des Bildungsbegriffs entspricht die lerntheoreti-
sche Einsicht, dass Lernen nun gerade nicht in der
verfligbaren Ubertragung von Wissenspaketen aus
einem Kopfin den anderen besteht, sondern ein kon-
struktiver, unvertretbar individueller Prozess des
Lernenden selbst ist, der vermutlich noch vor dem
ersten Atemzug beginnt (vgl. Ulich 1991, EKD 2003,
15-16). Denn auch die natiirliche, genetische Aus-
stattung eines und einer jeden ist unhintergehbar
verschieden und individuell, jeder Person kommen
spezifische Talente und Charismata zu; und dies gilt
natrlich auch fir die jeweilige Kombination psycho-
sozialer Bedingungen. Selbst bei Menschen gleichen
Geschlechts, die einer vergleichbaren sozialen
Schicht angehoren gibt es geniigend individuelle
Faktoren, unterscheiden sich die Position im Famili-
ensystem, das Alter, die Einstellungen und die Be-

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

anspruchung der Eltern, die Verfligbarkeit weiterer
Bezugspersonen: All das macht auch die soziale Bil-
dungsgeschichte unvertretbar individuell. Und na-
turlich sind auch die Kombination der biographi-
schen Situationen, der Umwelten, die dem Individu-
um begegnen oder in die es sich begibt, sowie seine
Reaktion auf sie jeweils einzigartig.'®

Auf Grund der hier beschriebenen unverfiigbaren
Anteile des Bildungsgeschehens wurde auch der Be-
griff der Bildungsgerechtigkeit hier weitgehend ver-
mieden: Eine operationalisierbare Konzeption der
Bildungsgerechtigkeit muss den Bildungsbegriff auf
standardisierbare und objektivierbare Kompetenzen,
2.B. kognitive Leistungsfahigkeit reduzieren. So ver-
fahrt etwa das Jahresgutachten des Aktionsrats Bil-
dung, in dem «Bildung> letztlich nur auf die durch
Aufgabenldsung messbare kognitive Leistungsfahig-
keit zielt, um zu erreichen, dass den kognitiv Leis-
tungsfahigsten auch tatsachlich angemessene Ange-
bote gemacht werden (vgl. Aktionsrat Bildung 2007,
12.20.23.24-26.47 u.6.). Dies kann freilich schon un-
ter dem Aspekt der Zweckdienlichkeit wenig tiber-
zeugen, weil gesellschaftliche Teilhabe weit mehr im-
pliziert als blosse kognitive Brillanz; aber natiirlich
bleibt es auch hinter der Vorstellung umfassender
Verwirklichung menschlicher Potentiale und der
Idee, dass jeder Mensch das Anrecht auf umfassende
Bildungsangebote hat, weit zurlick.

4. Bildungsangebote am Massstab der
Befahigungsgerechtigkeit

Die Teilnahme am sozialen Leben und der politischen
Gestaltung der gesellschaftlichen Regeln bedarf der
Bildung. Allerdings hat sich ergeben, dass die Ver-
bindung von Bildung und Gerechtigkeit in Beféhi-
gung, Beteiligung und Ermachtigung nicht umsonst
zu haben ist. Vier Voraussetzungen miissen erfillt
sein, wenn Bildung mit Befahigungsgerechtigkeit
verbunden werden soll.

(1) Erstens ist der Unverfiigbarkeit und dem umfas-
senden Charakter von Bildungsprozessen Rechnung
zu tragen. Das bedeutet, dass wir von der Unterbrei-

16 Dass der klassische Begriff der Chancengleichheit im hochindividuali-
sierten Bildungskontext problematisch ist, versteht sich nach dem
Ausgefiihrten von selbst — gleiche Chancen sind aufgrund der Indivi-
dualitdtsfaktoren eine Schimdre. Der Begriff der Chancengerechtig-
keit andererseits setzt vergleichbare Ziele voraus; Chancen auf das
Gleiche sind fiir Menschen mit unterschiedlichen Voraussetzungen
und Préferenzen gar nicht unbedingt niitzlich. Der Begriff der Chan-
cengerechtigkeit, der in der Regel von der Debatte tiber konkrete
Ziele entlasten soll, ist insofern obsolet, als man dieser Debatte auch
mit dem Begriff nicht ausweichen kann: Auch hier geht es darum, in
Bezug auf welche vergleichbaren Giiter man vergleichbare Chancen
haben soll, hinsichtlich der Marktchancen entspricht die Strategie
angesichts der Kontingenz der Mirkte der Aufgabe jeder Vorstellung
von demokratischer Teilhabe.

23



24

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

tung von Bildungsangeboten sprechen, statt in die
Ubergriffige Semantik einer <Durchfiihrung> oder

. «Steuerung> von Bildung zu verfallen und im Blick

behalten, dass der erwahnte Massstab nur das Min-
destmass der Anspriiche auf Bildungsangebote be-
nennt. Es bedeutet selbstverstindlich nicht, dass
man keine Kriterien fiir den Erfolg oder Misserfolg
von Lernprozessen benennen und verwenden drfte,
aber es sollte bildungsokonomisch-padagogischen
Omnipotenzphantasien und der gedankenlosen Ab-
wertung von Menschen vorbeugen, die nicht einer
bestimmten Bildungskonzeption entsprechen.

(2) Zweitens sollten sich die Anrechte auf Bildungs-
angebote am Massstab der erstrebten Befahigung,
Ermachtigung und Beteiligung ausrichten. Es muss
also mindestens um solche Angebote strukturierter
Lernsituationen gehen, von denen mit Griinden er-
wartet werden kann, dass sie einer grundlegenden
Befahigung der Biirgerinnen und Biirger dienen kon-
nen, auf der aufbauend die Einzelnen dann weiterge-
hend eigene Bildungsziele zu verfolgen vermogen —
denn schliesslich ist der Staat kein Zweck in sich. Die
Vorstellung der Grundbildung legt es daher auch
nahe, diese Angebote vorrangig im Kindes- und Ju-
gendalter anzusiedeln. Dafiir spricht auch, dass sich
in dieser biographischen Phase Erziehung und Bil-
dung liberschneiden, sodass hier der verpflichtende
Charakter des Bildungsangebots zu rechtfertigen ist,
zumal Unterforderung im Sinne fehlender Anleitung
zur Ausschopfung des je eigenen Potentials eine
Form der Missachtung darstellt (vgl. hierzu auch
Bottcher 2007, 43—44).

(3) Drittens ist die Verzahnung von Beteiligung, Be-
fahigung und Ermachtigung schon im Schulzusam-
menhang zu bedenken. Das wiederum hat Kon-
sequenzen.

Unterrichtlich kann es sich nicht um eine Art stan-
dardisierten <Input> handeln, wie er die klassischen
Lehrplane kennzeichnete, sondern bedarf einer an-
gemessenen, auf individueller Beobachtung basie-
renden Binnendifferenzierung der Angebote — z.B.
durch Wochenplanarbeit und Altersmischung — und
der Betonung von Selbstwirksamkeit und Selbst-
steuerung auch in der Kompetenzbewertung, etwa
durch Kompetenzraster und Portfolios (vgl. etwa
Mdiller 2006). Denn sowohl der klassische Bildungs-
begriff wie der Ansatz bei den Verwirklichungschan-
cen stimmen in der Wahrnehmung iiberein, dass
unterschiedliche Menschen unterschiedlicher Dinge
bediirfen, um vergleichbare Ziele zu erreichen.

Sodann sollte auch der Unterricht in Richtung auf
Schule als Lebensort transzendiert werden, weil es ja
darum geht, Wissen, kognitive, soziale und emotive
Fahigkeiten, Fertigkeiten und Haltungen konkret
und relevant zur Anwendung zu bringen — das kann

durchaus fiir Ganztags- und Gemeinschaftsschulen
sprechen. Konkret kann es etwa bedeuten, dass im
Schulkontext auch Angebote angemessener und ge-
sunder Erndhrung sowie einer entsprechenden Frei-
zeit- und Sozialgestaltung gemacht werden, wie es
nur in Ganztagsschulen moglich ist. Es kann implizie-
ren, dass eine Form sozialer Durchldssigkeit gefordert
wird, die Gemeinschaftsschulen voraussetzt. Denn
gerade die Elitesoziologie hat gezeigt, dass Fragen des
Habitus, der sich nur im alltdglichen Miteinander er-
gibt, weit hohere Bedeutung fir die Besetzung von
Funktionspositionen zukommt als entsprechende
fachliche Kompetenzen (vgl. Hartmann 2002, Ra-
demacker 2007). Bedenkt man dazu die an der Fein-
stein-Studie (Feinstein 2003) ablesbare Bedeutung
der Jahre zwischen 0 und 10 gerade fiir die Forderung
kindlicher Potentiale, kann schliesslich auch die frii-
he Bildung in der Kindertagesstatte in neuem Licht
erscheinen.”

(4) Schliesslich legen der Massstab biirgerlicher Ver-
antwortung und die Mehrdimensionalitat des Fahig-
keitenkonzepts auch die regelmassige Einbindung
zivilgesellschaftlicher Akteure und Gemeinschaften
in das Bildungsgeschehen nahe, etwa im Sinne des
Wohlfahrtspluralismus. Denn auch in diesem Sinne
lebt der Staat von Voraussetzungen, die er nicht zu
schaffen, hochstens zu fordern vermag. Denn die
birgerliche Freiheit gemeinschaftlicher religioser
oder weltanschaulicher Orientierung und zu zivilge-
sellschaftlicher Partizipation setzt letztlich lebendige
Praxiszusammenhange gelebter Gemeinschaften vo-
raus. Diese Einbindung kann in unterschiedlichen
Formen geschehen, es versteht sich aber von selbst,
dass sie problematisch wird, wenn sie nur eingesetzt
wird, um professionelle Férderung aus Kostengriin-
den zu ersetzen (vgl. Bottcher 2007, 44-45).

Die Intuition, dass Gerechtigkeit, gesellschaftliche
Teilnahme und Bildung zusammenhangen, lasst sich
in protestantischer Perspektive zusammenfassend
folgendermassen artikulieren: Recht und Pflicht zur
sozialen und politischen Partizipation wurzeln in der
jedem Menschen zuzuschreibenden geschopflichen

17 Der benannte Massstab bedeutet aber schliesslich auch, dass
diejenigen Bereiche der Elementarpéddagogik, die bisher meist unter
dem Aspekt der <Betreuung> wahrgenommen wurden, um der
Forderung einer Freude an Bildung willen deutlich und intensiv als
Bildungsangebote thematisiert werden, fiir die dann freilich auch die
Bildungsfreiheit gelten sollte, die im Bereich der Schulpflicht bereits
Standard ist. Gerade friihe Bildung freilich erfordert hohe Professio-
nalitdt und personliche Kontinuitit, wie die Resilienzforschung zeigt
(Wustmann 2007) - eine friihe Bildungspolitik nach Kassenlage und
die Erhohung der Angebote durch Verringerung der Personal-
schliissel ist daher gerade dort hochst problematisch. Wichtig ist
dabei der umfassende Bildungsbegriff, gegen die Vorstellung,
Dreijahrige miissten Mandarin lernen, polemisiert etwa auch Elsbeth
Stern (vgl. Otto 2007).



und verséhnungsbasierten Wiirde, die gleichermas-
sen Zuerkennung und Auftrag Gottes ist. Ein demo-
kratisches Gemeinwesen, das diese Wiirde respek-
tiert, muss die Freiheit jeder miindigen Person zu
politischer und sozialer Partizipation nicht nur res-
pektieren, sondern ist auch wesentlich auf die Be-
tatigung dieser Freiheit angewiesen. Daher bedarf es
nicht nur der formalen Freiheit, sondern der betei-
ligungsoffenen Strukturen, der materiellen Ressour-
cen und einer grundlegenden Bildung, um der Frei-
heit zu politischer Betatigung substantiellen Charak-
ter zu verleihen. Befahigungsgerechtigkeit wird also
zum problematischen Konzept, wenn man sie im

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Sinne der Anreizstruktur versteht oder auf das blosse
Angebot zum Erwerb interner Fahigkeiten reduziert.
Befdhigung bedarf vielmehr stets der Erganzung
durch Beteiligung und Ermachtigung, Gerechtigkeit
beschreibt dann einen Massstab angemessener An-
ordnung von Beteiligungsstrukturen, Verteilung von
Ressourcen und Bildungschancen. Verantwortlich-
keit darf dabei nicht im Sinne — stets vermeintlicher
— Okonomischer Unabhangigkeit verstanden wer-
den, sondern sie setzt das Bewusstsein fiir das Ge-
flecht von Abhingigkeiten von Gott und den Men-
schen, in das wir alle eingebunden sind, zwingend
voraus. =

Literatur

Aktionsrat Bildung (2007), Vereinigung der Bayerischen Wirtschaft (Hg.), Hans-Peter Blossfeld, Wilfried Bos, Dieter Lenzen,
Detlef Miiller-Boling, Jiirgen Oelkers, Manfred Prenzel, Ludger Wofmann, Aktionsrat Bildung, Bildungsgerechtigkeit, Jahresgut-
achten 2007, Wiesbaden 2007.

Baumert, Jiirgen, Klieme, Eckard, Neubrand, Michael, Prenzel, Manfred, Schiefele, Ulrich, Schneider, Wolfgang, Stanat, Petra,
Tillmann, Klaus-Jirgen, Weif3, Manfred, OECD Programme for International Student Assessment (PISA), Schiilerleistungen im
internationalen Vergleich, im Auftrag der Kultusminister der Lander in der Bundesrepublik Deutschland und in Zusammenar-
beit mit dem Bundesministerium fiir Bildung und Forschung, 2001.

Beckedorff, Ludolph von (1819), Beurteilung des Siivernschen Unterrichtsgesetzentwurfs (um 1819/22), auszugsweise abge-
drucke in: Berthold Michael, Heinz-Hermann Schepp, Die Schule in Staat und Gesellschaft. Dokumente zur deutschen Schul-
geschichte im 19. und 20. Jahrhundert, Gottingen, Zirich 1993, 113-123.

Biehl, Peter (2005a), Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bildung — Zur Neufassung des Bildungsbe-
griffs in religionspadagogischer Perspektive, in: ders., Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspek-
tive, Miinster 2005, 9-102.

Biehl, Peter (2005b), Die Wiederentdeckung der Bildung in der gegenwirtigen Religionspadagogik, ein Literaturbericht, in:
ders., Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspektive, Miinster 2005, 111-152.

BMBF (2008), 10. Studierendensurvey des Bundesministeriums fiir Bildung und Forschung, Berlin CHECK.

Bottcher, Wolfgang (2007), Bildungsékonomie und Chancengleichheit, in: Fischer, Elsenbast 2007, 38-47.

Bollenbeck, Georg (1994), Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters, Frankfurt am Main, Leipzig
21994. .
Bundesregierung (2005), Lebenslagen in Deutschland. Der zweite Reichtums- und Armutsbericht der Bundesregierung
Caritas (2006), http://www.caritas.de/34809.html, Zugriff v. 08.010.07.

Christlich Demokratische Union (2003), Deutschland fair andern. Ein neuer Generationenvertrag fiir unser Land. Programm
der CDU zur Zukunft der sozialen Sicherungssysteme. Beschluss des 17. Parteitags, Leipzig.

Couchepin, Pascal, «Dieser barocke Denkplatz ist aus meiner Sicht die beste Situation» Bundesprasident Pascal Couchepin zu
fehlenden gesellschaftlichen Debatten, zur Qualitdt der Schulen und zur Rolle des Staates, NZZ online vom 29. 10. 2008, Zugriff
vom 21.02.2009 (http://www.nzz.ch/nachrichten/startseite/dieser_barocke_denkplatz).

Dabrock, Peter (2001a), Capability-Approach und Decent Minimum. Befahigungsgerechtigkeit als Kriterium méoglicher Priori-
sierung im Gesundheitswesen, ZEE 46/2001, 202-215.

Dabrock, Peter (2001b), Leben um jeden Preis? Zum Therapieverzicht im Alter aus 6konomischen Griinden. Verteilungsgerech-
tigkeit aus theologischer Sicht, dargestellt am Beispiel moglicher Rationierung aus Altersgriinden, Berlin, Vortrag der Reihe
Workshop Medizinethik in der Katholischen Akademie Berlin am 6. Oktober 2001.

Dabrock, Peter (2006), Inklusion und soziale Gerechtigkeit. Zur theologisch-ethischen Deutung einer luhmannschen Theorie-
figur und ihrer Bedeutung fiir den aktuellen Gerechtigkeitsdiskurs, in: G. Thomas, A. Schiile, Luhmann und die Theologie,
Darmstadt 2006, 129-145.

Dabrock, Peter (2008), Befahigungsgerechtigkeit als Ermdglichung gesellschaftlicher Inklusion, in: Hans-Uwe Otto, Holger Zieg-
ler (Hg.), Capabilities — Handlungsbefahigung und Verwirklichungschancen in der Erziehungswissenschaft, Berlin 2008, 17-53

Dahrendorf, Ralf (1965), Bildung ist Blirgerrecht. Pladoyer fiir eine aktive Bildungspolitik, Hamburg.

Drewek, Peter (1999), Geschichte der Schule, in: Klaus Harney, Heinz-Hermann Kriiger (Hg.), Einfiihrung in die Geschichte von
Erziehungswissenschaft und Erziehungswirklichkeit, Opladen 21999.

25



26

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

EKD (Evangelische Kirche in Deutschland) (2003), Kirchenamt der EKD, Maf3e des Menschlichen. Evangelische Perspektiven zur
Bildung in der Wissens- und Lerngesellschaft, im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland herausgegeben

_ vom Kirchenamt der EKD, Giitersloh 32005 (Orig. 2003).

EKD (2006), Kirchenamt der EKD (Hg.), Gerechte Teilhabe. Befihigung zu Eigenverantwortung und Solidaritét. Eine Denk-
schrift des Rates der EKD zur Armut in Deutschland, Giitersloh.

Feinstein, Leon (2003), Inequality in the Early Cognitive Development of British Children in the 1970 Cohort, Economica
70/2003, 73-97.

Fischer Dietlind, Elsenbast, Volker (Hg.), Zur Gerechtigkeit im Bildungssystem, Miinster 2007.

Flitner, Andreas (1957), Art. Bildung, RGG3 Bd. 1, 1277-1281.

Forst, Rainer (1994), Kontexte der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main.

Friedeburg, Ludwig von (1992), Bildungsreform in Deutschland. Geschichte und gesellschaftlicher Widerspruch, Frankfurt am
Main.

Grethlein, Christian (1998), Religionspadagogik, Berlin, New York.

Hartmann, Michael (2002), Der Mythos von den Leistungseliten. Spitzenkarrieren und soziale Herkunft in Wirtschaft, Politik,
Justiz und Wissenschaft, Frankfurt am Main.

Huber, Wolfgang (2005), Vertrauen erneuern. Eine Reform um der Menschen willen, Freiburg i.Br.

Humboldt, Wilhelm von (1792), Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen (Original
1792), Stuttgart 1965.

Kersting, Wolfgang (2000), Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart, Weimar .

Meireis, Torsten (2006), Erwerbsarbeit und gesellschaftliche Integration, ZEE 50/2006, 197-215.

Meireis, Torsten (2007), Art. Bildung, Sozialethik Online (Netzressource, www.sozialethik-online.de), zuginglich unter http://
www.ekd.de/sozialethik-download/SIPortalBildungMeireisverlinkt.pdf

Meireis, Torsten (2008), Tatigkeit und Erfiillung. Protestantische Ethik im Umbruch der Arbeitsgesellschaft, Tuibingen.
MG&hring-Hesse, Matthias (2004), Die demokratische Ordnung der Verteilung. Eine Theorie der sozialen Gerechtigkeit, Frank-
furt am Main.

MGéhring-Hesse, Matthias, Lessenich, Stephan (2004), Ein neues Leitbild fiir den Sozialstaat. Eine Expertise im Auftrag der Otto
Brenner Stiftung und auf Initiative ihres wissenschaftlichen Gesprachskreises, Berlin, September 2004.

Miiller Andreas (2006), Das Lernen gestaltbar machen, institut beatenberg, September 2006, Zugriff am 30.01.09 unter http://
www.institut-beatenberg.ch/xs_daten/home/artikel_selbstgestaltungSCREEN.pdf

Nass, Elmar (2006), Der humangerechte Sozialstaat. Ein sozialethischer Entwurf zur Symbiose aus 6konomischer Effizienz und
sozialer Gerechtigkeit, Untersuchungen zur Ordnungstheorie und Ordnungspolitik 51, Tiibingen.

Nassehi, Armin (1997), Inklusion, Exklusion, Integration, Desintegration. Die Theorie funktionaler Differenzierung und die Des-
integrationsthese, in: W. Heitmeyer (Hg.), Was hilt die Gesellschaft zusammen? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg
von der Konsens- zur Konfliktgesellschaft, Bd. 2, Frankfurt am Main 1997, 113-148.

Neher, Peter (2006), « Der Sozialstaat im Wandel — Eckpunkte fiir eine ethische Orientierung», Vertreterversammlung, DiCV
Magdeburg, 18.03.2006, zugénglich unter http://www.caritas.de/20408.html, Zugriff vom 10.09.2008.

Nussbaum, Martha Craven (1999), Gerechtigkeit oder Das gute Leben, hg. von Herlinde Pauer-Studer, Frankfurt am Main.
Nussbaum, Martha Craven (1999a), Menschliche Fahigkeiten, weibliche Menschen, in: dies. 1999, 176-226.

Otto, Jeannette (2007), Meines kann schon mehr! Englisch fiir Babys, Okonomie fiir Vierjihrige. Wenn Eltern dem Friihforder-
wahn verfallen, Die Zeit 37/2007 (download unter www.zeit.de am 14.10.07).

Perpeet, Wilhelm, Art. Kultur, Kulturphilosophie, HWPh Bd. 4, Basel 1971-2007, 1309-1324.

Peuckert, Rudiger, Scherr, Albert (2003), Art. Sozialisation, in: Bernhard Schifers (Hg.), Grundbegriffe der Soziologie, Opladen
2003, 319-324.

Picht, Georg (1964), Die deutsche Bildungskatastrophe, Freiburg i.Br.

Rademacker, Hermann (2007), Jugendliche am Rande - und ihre Bildungschancen, in: D. Fischer, V. Elsenbast 2007, 151-160.
Rawls, John (1971), Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 41988 (engl. Orig. 1971).

Schramm, Michael (2007), Subsidiare Befahigungsgerechtigkeit durch das <Solidarische Biirgergeld>, in: Hamburgisches Welt-
wirtschaftsinstitut, Bedingungsloses Biirgergeld und Solidarisches Biirgergeld — mehr als sozialutopische Konzepte, Hamburg
2007, 122-149.

Schulze Alexander, Unger Rainer, Hradil Stephan (2008), Bildungschancen und Lernbedingungen an Wiesbadener Grundschu-
len am Ubergang zur Sekundarstufe I. Projekt- und Ergebnisbericht zur Vollerhebung der Grundschiilerinnen der 4. Klasse im
Schuljahr 2006/07. herausgegeben von: Projektgruppe Sozialbericht zur Bildungsbeteiligung, Amt fiir Soziale Arbeit, Abteilung
Grundsatz und Planung, Landeshauptstadt Wiesbaden.

Schweitzer, Friedrich (2006), Religionspadagogik, Giitersloh 2006.

ders. (2007), Bildung zur Gerechtigkeit — oder: Was ist unter Bildungsgerechtigkeit zu verstehen? Evangelische Perspektiven zur
aktuellen Diskussion, in: Fischer, Elsenbast 2007, 57-63.



27
VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Schweizer Evangelischer Kirchenbund (SEK)(2004), Stellungnahme des Rates des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbun-
des zur Vernehmlassung fiir einen Bildungsrahmenartikel in der Bun-desverfassung vom 08.09.2004 (Zugriff vom 21.02.2009
unter http://www.kirchenbund.ch/sites/default/files/stellungnahmen/vernehmlassung_bildungsrahmenartikel_de.pdf).

Sen, Amartya (1999), Okonomie fiir den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidaritit in der Marktwirtschaft, Frankfurt
am Main.

Stern, Elsbeth (2005), Raus aus den Schubladen, Zeit 51/2005, download am 14.10.2007.

Statistisches Bundesamt (2006), Internationale Bildungsindikatoren im Landervergleich CHECK.

Tenorth, Heinz-Elmar (2000), Geschichte der Erziehung, Einfithrung in die Grundzuige ihrer neuzeitlichen Entwicklung, Wein-
heim, Miinchen 32000.

Ulich, Dieter (1991), Zur Relevanz verhaltenstheoretischer Lernkonzepte fiir die Sozialisationsforschung, in: Klaus Hurrelman,
Dieter Ulich (Hg.), Neues Handbuch der Sozialisationsforschung, Weinheim, Basel 1991, 57-75.

Vilijarvi, Louni (2007), Chancengleichheit und Bildung in der finnischen Schule, in: D. Fischer, V. Elsenbast 2007, 103-115.
Vierhaus, Rudolf (1992), Art. Bildung, in: Geschichtliche Grundbegriffe Bd. 1, Stuttgart 1992, 508-551, hier 509-510.

Wustmann, Corina (2007), Resilienz, in: BMBF (Hg.), Auf den Anfang kommt es an: Perspektiven fiir eine Neuorientierung
frithkindlicher Bildung (Bildungsforschung Bd. 16), Bonn, Berlin 2007, 119-189.

Stellenausschreibung - Poste a pourvoir

ETH

Eidgendssische Technische Hochschule Ziirich
Swiss Federal Institute of Technology Zurich

Assistant Professor (Tenure Track) of Process Intensification

The Department of Mechanical and Process Engineering (www.mavt.ethz.ch) at ETH Zurich invites applications
for the above-mentioned position. Applicants should demonstrate a strong background in engineering and
natural sciences and, in particular, transport phenomena. They should have a strong motivation and undisputable
commitment to undergraduate and graduate student education. The successful candidate is expected to establish
an ambitious, world-class program in a research-intensive cross-disciplinary environment at the Institute of
Process Engineering where state-of-the-art research in characterization, analysis, and synthesis is ongoing.
Excellent research and teaching lab facilities are being established across ETH Zurich (including the initiative with
IBM Zurich Research Laboratories). Furthermore, the Swiss research and industrial landscape offers extraordinary
opportunities, particularly in pharma, food, biotech, and energy.

Candidates should have a PhD degree in process engineering, chemical engineering, or a related field and have
an excellent international record of accomplishments. The successful candidate will be expected to teach
undergraduate level courses (German or English) and graduate level courses (English).

This assistant professorship has been established to promote the careers of younger scientists. The initial
appointment is for four years with the possibility of renewal for an additional two-year period and promotion to
a permanent position.

Applications should include a curriculum vitae, a list of major achievements, and a list of refereed publications.
The letter of application should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing
date for applications is 30 April 2013. ETH Zurich is an equal opportunity and affirmative action employer. In
order to increase the number of women in leading academic positions, we specifically encourage women to apply.
ETH Zurich is further responsive to the needs of dual career couples and qualifies as a family friendly employer.
Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch.



	Befähigungsgerechtigkeit und Bildung : sozialphilosophische Überlegungen in protestantischer Perspektive

