
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 39 (2013)

Heft: 1

Artikel: Befähigungsgerechtigkeit und Bildung : sozialphilosophische
Überlegungen in protestantischer Perspektive

Autor: Meireis, Torsten

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Befähigungsgerechtigkeit und Bildung
Sozialphilosophische Überlegungen in protestantischer Perspektive1

Torsten Meireis*

1. Befähigungsgerechtigkeit: Gesellschaftliche

Gerechtigkeit durch Bildung?
Besieht man die zeitgenössischen Debatten um die

gesellschaftliche Gerechtigkeit, scheint sich gegenwärtig

- jedenfalls im deutschen Kontext, vielleicht
aber auch im gesamten deutschsprachigen Raum -
ein breiter Konsens2 abzuzeichnen, der auf Bildung
abhebt und häufig mit dem Begriff der <

Befähigungsgerechtigkeit)3 verbunden wird.

Bereits in dem aus dem Jahre 2003 stammenden
Leipziger Programm der CDU, die sonst stärker von <Chan-

cengerechtigkeit) spricht, wird unter der Rubrik <

Befähigungsgerechtigkeit) definiert: «Gerecht ist, was
Menschen befähigt, für sich selbst sorgen und für sich

geradestehen zu können. Unsere Aufgabe heute ist es,

durch Befähigung zur Teilhabe an der Erarbeitung von

1 Der Text ist in der Online-Zeitschrift Ethik und Gesellschaft 1/2009

{www.ethik-und-gesellschaft.de, URN: urn:nbn:de: 0147-1-2009-001-05)
erschienen und wird hier in leicht gekürzter Fassung wiedergegeben.
Ich danke dem Ketteler-Verlag für die Rechte zum Wiederabdruck.

2 Die Betonung der Bildung und sogar die Verbindung von Bildung und

Gerechtigkeit sind dabei nicht so neu, wie man vielleicht meinen

könnte. Bereits 1964 schrieb Georg Picht in (Christ und Welt):

«Bildungsnotstand heisst wirtschaftlicher Notstand. Der bisherige
wirtschaftliche Aufschwung wird ein rasches Ende nehmen, wenn uns die

qualifizierten Nachwuchskräfte fehlen, ohne die im technischen Zeitalter

kein Produktionssystem etwas leisten kann.» (Picht 1964,17) Ralf

Dahrendorf wiederum veröffentlichte 1965 sein Buch < Bildung ist

Bürgerrecht) (Dahrendorf 1965).

3 Seiner eigenen Angabe zufolge geht der BegrifTder < Befähigungsgerechtigkeit

> auf Peter Dabrock (2001 zurück, der sich dazu seinerseits

auf die Arbeiten von Amartya Sen (1999) und Martha Nussbaum (v.a.

1999) beruft.

* Universität Bern, Theologische Fakultät,
Institut für Systematische Theologie / Ethik,
Unitobler, Länggassstrasse 51, 3012 Bern.

E-Mail: torsten.meireis@theol.unibe.ch

http://www.theol.unibe.ch/ist/meireis.html

Torsten Meireis, Dr. theol., ist seit 2010 Professor für Systematische Theologie

mit Schwerpunkt Ethik an der Universität Bern. 1983-1990 Studium
der ev. Theologie, Philosophie und Sozialwissenschaften in Frankfurt am

Main, München und Heidelberg, 1994 Promotion in ev. Theologie an der

Ruprecht Karls-Universität Heidelberg, 2007 Habilitation und Erteilung
der venia legendi im Fach Systematische Theologie an der Westfälischen
Wilhelms-Universität Münster. Forschungssschwerpunkte liegen in der
Fundamentalethik, Bildungsethik, Wirtschaftsethik, politischen Ethik und
der sozialphilosophischen Theoriebildung. Mitherausgeber des Jahrbuchs
Sozialer Protestantismus sowie der Zeitschrift < Ethik und Gesellschaft)

(www.ethik-und-gesellschaft.de).

Wohlstand die Voraussetzungen dafür zu schaffen,
dass auch in Zukunft die gebotene Hilfe für Schwache

gewährleistet ist.» (CDU 2003, 7) Doch auch von
einem Schweizer Politiker wie Pascal Couchepin kann

man lesen: « Es braucht eine gute Bildung in der
Volksschule, niemand soll abseitsstehen. Eine Gesellschaft

wie die Schweiz soll auch die Schüler, die

Schwierigkeiten haben, voranbringen, genauso wie
die Besseren.» (Couchepin 2009). Doch nicht nur in

den Aussagen von Politikern ist diese Vorstellung zu
finden. Wolfgang Huber, seinerzeit Berliner Bischof

und Ratsvorsitzender der EKD, betont: In «jedem als

Gottes Ebenbild geschaffenen Menschen [liegen]
Potentiale die darauf warten, fruchtbar gemacht zu
werden. Die Befähigung dazu, von diesen Potentialen
Gebrauch zu machen, ist die unabdingbare Voraussetzung

für Selbstverantwortung; sie ist aber die Grundlage

eines selbstbestimmten Lebens.

Befähigungsgerechtigkeit ist deshalb ein Schlüssel zur sozialen

Gerechtigkeit überhaupt. Deshalb greift Sozialpolitik,
die nicht auch Bildungspolitik umfasst, viel zu kurz.»

(Huber 2005, 49) Die im Herbst 2006 erschienene
Armutsdenkschrift der Evangelischen Kirche in Deutschland,

<Gerechte Teilhabe. Befähigung zu Eigenverantwortung

und Solidarität) verbindet schon im Titel

Gerechtigkeit und Befähigung und räumt der Bildung
zentrale Bedeutung in der Armutsbekämpfung ein

(EKD2006).4 Der Schweizer Evangelische Kirchenbund
erklärt: «Die evangelischen Kirchen in der Schweiz

setzen in gleicher Weise auf die Bildung, wie dies eine

lebendige, entwicklungsfähige Demokratie tut.... Als

Konsequenz ...liegt den evangelischen Kirchen viel an

einem Chancenausgleich.» (SEK 2004). Auch im
katholischen Bereich ist das Konzept verbreitet. Peter

Neher, Präsident der Caritas, die eine Befähigungsinitiative

für benachteiligte Kinder zu ihrem Jahresthema

erklärt hat (Caritas 2006), spricht ausdrücklich

von Befähigungsgerechtigkeit, wenn er formuliert:
«Der Sozialstaat darf die Bürger nicht entmündigen.
Vielmehr soll er die Grundbedingungen sicherstellen,

damit der einzelne sein Leben verantwortlich und
solidarisch gestalten kann.» (Neher 2006, 2) Konkretisiert

wird dies wiederum an der Bildung.

4 Dies wird schon daran deutlich, dass die Bildung unter den < Wegen

aus der Armut > den grössten Platz eingeräumt bekommt

(Ziff. 103-121, S.61-69), dass sie aber auch im Kontext anderer

<Wege> prominent genannt wird (Perspektiven des Sozialstaats: Ziff.

81-84
(S. 52-54), Familie Ziff. 126-127 (S. 70-71).



15

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Die Intuition, die hinter dem erwähnten Konsens

steht, lässt sich vielleicht folgendermassen
zusammenfassen: Gesellschaftliche Gerechtigkeit erfordert,
dass jede Person zu sozialer Teilhabe zunächst einmal

befähigt wird, und zwar durch Bildung. Die Armutsund

Reichtumsberichterstattung der deutschen

Bundesregierung und die unter dem Kürzel <PISA>

bekanntgewordenen internationalen Schulver-

gleichsstudien der OECD belegen die Plausibilität der
Idee, dass Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit
zusammenhängen (J. Baumert u.a. 2001, 36.40; Deutsche

Bundesregierung 2005).

Allerdings sorgt schon eine kurze Fokussierung des

Blicks auf die verschiedenen Aussagen zum Thema

dafür, dass die Vorstellung eines grossen Konsenses

Risse bekommt. Denn darüber, zu welcher Art der
Teilhabe genau befähigt werden soll, gehen die

Vorstellungen genauso auseinander wie über das

Verhältnis von Befähigung und Gerechtigkeit oder die

richtige Bildungskonzeption.

Während die einen vorrangig die ökonomische

Selbstständigkeit des Wirtschaftsbürgers im Auge
haben (CDU 2003), geht es den anderen um die

allgemeine Entfaltung der menschlichen Potentiale

(Huber 2005). Während die einen der Gerechtigkeit
im Versuch der Befähigung Genüge getan sehen,

wollen andere die Befähigung als nur einen Aspekt
umfassender Gerechtigkeit verstanden wissen (vgl.
Forst 1994, 215-238). Und auch in den Fragen des

Verständnisses und der Gestaltung von Bildung
gehen die Ansichten stark auseinander (vgl. v. Friedeburg

1992). Während sich etwa die einen auf kognitive

Leistungen beschränken, die sie je nach Begabung

gefördert sehen wollen (vgl. Aktionsrat Bildung
2007), vertreten andere einen umfassenden

Bildungsbegriff (vgl. etwa EKD 2003,15-16.89).
Wie also lässt sich die Intuition des Zusammenhangs

von Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit am

angemessensten artikulieren? Zur Klärung dieser Frage

möchte ich in einem ersten, relativ ausführlichen
Schritt auf das Konzept der Befähigungsgerechtigkeit

eingehen, in einem zweiten, etwas knapperen,
das Verhältnis von Befähigung und Bildung erörtern
und schliesslich kurz einige Schlussfolgerungen
präsentieren.

2. Befähigungsgerechtigkeit
Ein Begriff wie < Befähigungsgerechtigkeit > gibt Anlass

zu mindestens fünf Rückfragen: Durch wen soll

befähigt werden? Wer soll befähigt werden? Wozu soll

befähigt werden? Was genau ist mit < Befähigung)
gemeint? Und inwiefern geht es dabei um Gerechtigkeit?
Ein erster Typus des Umgangs mit dem Konzept hebt
auf Anreize ab. Der Hohenheimer Ethiker Michael

Schramm deutet das Konzept im sozialstaatlichen

Kontext vom Subsidiaritätsprinzip her: «Es geht um
Hilfe zur Selbsthilfe, um Befähigung zur Eigenverantwortung.

Der Sache nach zielt das traditionelle
Subsidiaritätsprinzip der katholischen Soziallehre auf
das ab, was in der neueren Moraltheorie
<Befähigungsgerechtigkeit) genannt wird. Der Staat soll das

Individuum nicht ersetzen, sondern die rechtliche

Organisierung so ausgestalten, dass sie den Einzelnen

zur grösstmöglichen Eigenverantwortlichkeit
befähigt.» (Schramm 2007, 129) Schramm definiert
Gerechtigkeit als unparteilichen Interessenausgleich)
(vgl. Schramm 2007, 128), <Befähigung) gilt ihm als

Organisationsprinzip bei der Umsetzung sozialer

Gerechtigkeit (vgl. Schramm 2007, 129). Von

Befähigungsgerechtigkeit kann er sprechen, sofern es um
die Zurüstung zu eigenverantwortlicher
Interessenverfolgung geht. Als Subjekt der Befähigung
erscheint der Staat, zu befähigendes Objekt ist jeder
und jede Einzelne. Ziel der Befähigung ist die <grösst-

mögliche Eigenverantwortlichkeit). Der Zielbegriff
der Eigenverantwortlichkeit ist insofern bemerkenswert,

als der Verantwortungsbegriff üblicherweise
drei Glieder impliziert: Jemand ist gegenüber einem
anderen für etwas verantwortlich. Im Rahmen einer
sozialstaatlichen Solidargemeinschaft würde man

erwarten, dass die Verantwortung nicht nur der

eigenen Person, sondern mindestens auch den

Mitbürgern und Mitbürgerinnen gelten sollte.
Überraschend ist nun, dass in Schramms Darstellung die

Bürger und Bürgerinnen nur zur Verantwortung für
sich selbst befähigt werden sollen (vgl. Schramm

2007, 129).5 Den Begriff der Befähigung schliesslich

interpretiert Schramm im Sinne der Anreizsemantik
der rational-choice-Theorie. Er führt aus: «Dem

(Sozial)Staat hat es darum zu gehen, die Menschen
durch zweckdienliche Spielregeln zu einem gelingenden

Leben zu befähigen Die Strukturen der Gesell-

5 Das hängt vermutlich damit zusammen, dass er Gerechtigkeit nur als

unparteilichen Interessenausgleich versteht und von der Solidarität,
die er als universale «moralische Verpflichtung im Sinne einer

gegenseitigen Verantwortung» (128) versteht, abhebt. Problematisch ist dabei

nicht nur, dass die Frage offen bleibt, wofür die Solidarpartner
einander eigentlich verantwortlich sind, sondern auch, dass die

Gerechtigkeit in den Status eines blossen aktualistischen Schiedsverfahrens

bestehender Interessen einrückt: Strukturelle Gerechtigkeit,
die hinsichtlich der Formulierung der aktuellen Interessen zentral ist,

kann dabei gar nicht in den Blick kommen. Schramm rezipiert zwar
Rawls' transzendentales Begründungssetting, macht sich aber nicht
klar, dass Gerechtigkeit Rawls zufolge nicht nur ein < Unparteilichkeitskriterium)

in aktuellen Situationen darstellt, sondern auf die «Grundstruktur

der Gesellschaft» (Rawls 1971, 23) zielt. Zudem bleibt
abgeblendet, dass bereits die Parameter der Ursituation (die Freiheit,

Vernunft und Gleichheit der Deliberierenden, Rawls 1971,28) einem

bestimmten Verständnis von Gerechtigkeit - nämlich als angemessener

Gegenseitigkeit von prinzipiell Gleichen - geschuldet sind.

Dadurch wird aber genau das zum Thema der Gerechtigkeit, was

Schramm in die < Solidarität > auslagern möchte, dort aber auch nicht
bearbeitet, nämlich die Frage, was genau Menschen als solche einander

schulden.



16

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

schaft müssen grundsätzlich so ausgestaltet sein,
dass sie dauerhaft... zu eigenverantwortlichem Handeln

befähigen.» (M. Schramm 2007, 139) < Befähi-

gung> besteht dabei freilich in der Setzung von
Anreizen - genau genommen geht es um Motivation,
die Fähigkeit zum eigenverantwortlichen Handeln

setzt Schramm immer schon voraus.

Etwas anders fasst der katholische Sozialethiker
Elmar Nass (2006) den Begriff der
Befähigungsgerechtigkeit. In seiner Nähe zu rational-choice-
Modellen und dem Konzept der Subsidiarität
argumentiert er ähnlich wie Schramm, ist aber stärker am
Menschenbild und dem eigentlichen Konzept der

Fähigkeiten interessiert, für das er sich auf Martha
Nussbaum (1999) und Amartya Sen (1999) beruft.

Allerdings deutet er Sens und Nussbaums Ansatz
(gegen deren ausdrückliche Intention, vgl. Nussbaum

1999, 189) im Sinne des klassisch thomistischen
Naturrechtsgedankens (Nass 2006, 214.217 u.ö.) um:
«Die faktisch mögliche Inanspruchnahme der
individuellen Verantwortung gegenüber der natürlichen
menschlichen Bestimmung, Dinge zu tun, die zu
schätzen man Gründe hat, ist dabei die primäre
Grundfähigkeit, aus der die übrigen Grundfähigkeiten

abzuleiten sind.» (Nass 2006, 220) In Anlehnung
an Wolfgang Kersting (2000, 369ff.) vertritt Nass

einen nur auf interne Kompetenzen begrenzten Mini-
malbegriff der Befähigung - entsprechend lehnt
Nass auch Nussbaums Katalog der Grundfähigkeiten
rundheraus ab (Nass 2006, 224-226) und orientiert
sich eher an dem - in normativen Fragen vageren -
Sen. Transfers werden dann an einen Bedürftigkeitsnachweis

gebunden, der in der Bringschuld des

Bedürftigen liegt: «Die Grundrechte auf Subsistenz und
freiheitliche Lebensführung, die einen Mindeststandard

an Lebensqualität wie auch die Befähigung zur
Eigenverantwortlichkeit voraussetzen, legitimieren
Eingriffe in die individuellen Verfügungsrechte.
Die redistributiven Transfers sind nur dann legitim,

wenn die jeweilige Bedürftigkeit des Einzelnen

nachgewiesen ist. Es besteht also keine unbedingte
Bringschuld des Staates, sondern eine Nachweis-

pflichtigkeit des Empfängers. Wenn Letzterer nun
belegen kann, dass er ohne eigenes Verschulden an
der Entfaltung seiner Grundfähigkeiten gehindert ist,

erwächst ihm aus dieser Mangelsituation ein

Anspruch auf öffentliche Bereitstellung der zur Befähigung

notwendigen Ressourcen, deren Finanzierbarkeit

vorausgesetzt. Damit wird Eigenverantwortung
statt einer Versorgungsmentalität gefördert.» (Nass

2006, 223) Befähigung wird so primär auf die Fähigkeit

zur Verantwortung gegenüber einer - letztlich
von Nass behaupteten - menschlichen Bestimmung
bezogen; die Inanspruchnahme möglicher staatlicher

Transferleistungen zur Entfaltung solcher Fähig¬

keiten erfordert freilich schon die Fähigkeit des

Nachweises dieser Bedürftigkeit. Doch auch, wenn
dieser Nachweis gelingt, ist die Unterstützung des

Bedürftigen kein Gebot der Gerechtigkeit, also zwingend,

sondern wird von Nass unter das Kriterium der
Finanzierbarkeit gestellt, wobei nicht klar ist, wer
über diese Finanzierbarkeit entscheidet.

Einen Befähigungsbegriff, der enger an die Vorstellung

tatsächlicher und umfassender Befähigung
gebunden ist, vertritt der protestantische Bioethiker
Peter Dabrock, der auch die Urheberschaft des

Begriffs der Befähigungsgerechtigkeit beansprucht. In

Abgrenzung von dem Menschenbild liberaler
Positionen, die vorrangig an der negativen Freiheit von
der Beeinträchtigung von aussen orientiert sind und

von «einigermassen gebildeten, autonomen,
entscheidungsfähigen, wirtschaftlich abgesicherten»
(Dabrock 2001a, 205) Personen ausgehen, möchte er
einer Auffassung folgen, die er bei Amartya Sen und
Martha Nussbaum - sowie für den deutschsprachigen

Raum - bei Herlinde Pauer-Studer vorgezeichnet
findet und der er «Familienähnlichkeit zu einem

evangelisch-theologischen Freiheitsverständnis»

(Dabrock 2001a, 206) attestiert, das er an dem -
prominent von Wolfgang Huber verwendeten - Begriff
der kommunikativen Freiheit festmacht. Freiheit

wird dabei als die positive Freiheit verstanden,
Beziehungen einzugehen und in einem gegebenen sozialen

Kontext zu handeln, eine Freiheit, die ihrerseits
Ressourcen voraussetzt, die sich auch an den

Bedingungen dieses Kontextes orientieren. In der ihn
interessierenden Frage nach dem Gesundheitswesen
kommt Dabrock dabei zu dem Ergebnis: «Das Mass

des decent minimum einer gerechten Gesundheitsversorgung

muss sich orientieren an der Befähigung
zu einer längerfristig integral-eigenverantwortlichen
Lebensführung zum Zwecke der Teilnahmemöglichkeit

an sozialer Kommunikation.» (Dabrock 2001a,

206) Als Zielbegriff der Befähigung setzt Dabrock die

<eigenverantwortliche Lebenführung> an. Den

Begriff der < Eigenverantwortung> nimmt Dabrock im
Interesse der Anschlussfähigkeit an die

Grundbestimmungen des ersten Paragraphen des fünften
deutschen Sozialgesetzbuches - Solidarität und

Eigenverantwortung (SGB V, §1) - auf, wie er an anderer

Stelle erläutert (vgl. Dabrock 2001b, 6). Um
Gerechtigkeit geht es dabei, sofern das Ziel der
verantwortlichen Lebensführung zum Zweck der sozialen

Kommunikation den universalen - wenn auch
partikular konkretisierten - Massstab der Verteilung
abgeben soll: «Denn mit dem Verpflichtungsgrad der

Universalisierung gilt, dass unter Einschluss der

Bedarfssicherung als Wahrung der Würde des Einzelnen

dasjenige Mass an Zuteilung (und damit an Redistribution

von den Reicheren) gerecht ist, das die Emp-



17

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

fänger innerhalb eines partikularen, politisch
begründeten Sozialverbandes zu einer längerfristig
integral-eigenverantwortlichen Lebensführung zwecks

Teilnahmemöglichkeit an sozialer Kommunikation
befähigt.» (Dabrock 2001a, 207)6 So gesehen,
beschreibt < Befähigungsgerechtigkeit> in Dabrocks
Nomenklatur ein Kriterium für das angemessene
Minimum gesellschaftlicher Verteilung, das im

Gegensatz zu den von Dabrock zitierten Autoren <

Eigenverantwortung» nicht voraussetzt, sondern
erstrebt. Als Adressaten der Befähigung gelten Dabrock
alle diejenigen, die im Kontext der partikularen
Gesellschaft an der solidarischen Krankenversicherung
teilhaben, also die Bürgerinnen und Bürger, als

Subjekte der Befähigung die von den Bürgerinnen und

Bürgern eingesetzten und finanzierten Agenturen.7
Dabrock klärt dann zwar, dass er die Befähigung mit
dem Gerechtigkeitsbegriff verbinden möchte, um
den Verpflichtungscharakter deutlich zu machen,
nicht aber, welche Massnahmen genau die < Befähigung»

einschliesst.8 Dies ist schon deswegen nicht
verwunderlich, weil auch der Zielbegriff der <

Eigenverantwortung» kaum erläutert wird.

Allerdings präzisiert Dabrock in jüngeren Ausführungen

(Dabrock 2006, 2008, bes. 26ff.), die auf die

Ermöglichung gesellschaftlicher Inklusion überhaupt
zielen, Befähigung sei in einer funktional differenzierten

Gesellschaft vor allem als Bildung zu verstehen
und verbindet dies - unter Verweis auf Nozicks
Grundsatz der Legitimität einer gegebenen
Eigentumsverteilung - mit einer mehr oder weniger
deutlichen Absage an den rawlsschen Grundsatz der Legi-

timationspflichtigkeit der Ungleichheit und damit
auch an das rawlssche Differenzprinzip, sodass die

Frage nun nicht mehr <equality of what», sondern

<why equality» lautet. Gleichzeitig möchte Dabrock
Nussbaum so aufnehmen, dass er die Fokussierung
auf die politisch durchzusetzenden Anrechte
angesichts der Polykontexturalität funktional ausdifferenzierter

Gesellschaften zugunsten der Fähigkeiten
zum Anschluss an die gesellschaftliche Kommunikation

zurückstuft und die Bildung in den Fokus rückt.
Weil Dabrocks Anschluss an Nussbaum und Sen so-

6 Wichtig ist dabei, dass der Massstab nicht erfolgsabhängig gedacht
wird; zentral ist für Dabrock hinsichtlich seiner Fragestellung der Prio-

risierung im Gesundheitswesen das Mass, in dem die Krankheit die

entsprechende Fähigkeit hindert, nicht aber die Erreichbarkeit des

Ziels. Dabrock will so verhindern, dass Behandlungen etwa im psychiatrischen

Sektor in Fällen, in denen keine Verantwortlichkeit des

Patienten absehbar ist, aus der Verteilung fallen, vgl. Dabrock 2001a, 210.
2 Das iässt sich aus Dabrock 2001a, 209 schliessen.
8 Dabrock 2001a, 213: «Bewusst wird nicht nur von Bedarf, Befähigung,

Beteiligung und Kompensation, sondern dezidiert von Bedarfsgerechtigkeit,

Befähigungsgerechtigkeit, Beteiligungsgerechtigkeit und

Kompensationsgerechtigkeit gesprochen, um deutlich zu machen, dass sich

die genannten Forderungen aus dem Grundbedingungsleitbild der

Eigenverantwortung als ethisch geboten ableiten.»

mit eine recht eigentümliche Note bekommt, scheint
es nicht unsinnig, Nussbaum und Sen selbst zu Wort
kommen zu lassen, obgleich beide den Begriff der

Befähigungsgerechtigkeit nicht verwenden, soweit ich

bisher sehe.

Vielmehr sprechen sie von einem Ansatz bei den
< capabilities ». Dass die Übersetzung von < capabilities

> mit <Fähigkeiten» nicht ganz unproblematisch
ist, zeigt bereits die in den deutschsprachigen
Ausgaben geübte Übersetzungspraxis. Während der
Terminus <capability approach» in den Werken Nuss-

baums mit <Ansatz bei den Fähigkeiten» wiedergegeben

wird, ist im Werk Sens vom < Ansatz bei den

Verwirklichungschancen» die Rede.9 Was damit
gemeint ist, erläutert Sen so: «Beispielsweise kann ein
wohlhabender Mensch, der fastet, in Bezug auf Essen

oder Nahrung dieselbe Funktionsleistung wie eine

bedürftige Person haben. Diese ist jedoch gezwungen,

zu hungern, während jene eine <andere Menge
von Verwirklichungschancen» hat. (Die erste kann

auf eine Weise wählen, ob sie gut essen und gut
genährt sein will, wie es der zweiten verwehrt ist.)»
(Sen 1999, 95) Der Begriff der Verwirklichungschancen

macht deutlich, dass hier mehr gemeint ist als

persongebundene Fähigkeiten oder Fertigkeiten.
<Capabilities» bezeichnen nicht einfach abstrakte
Fähigkeiten, wie etwa: das Beherrschen der Blockflöte,
sondern die konkrete Möglichkeit, die substantielle
Freiheit, diese Tätigkeit auch auszuüben - was in

unserem Beispiel dann etwa den Zugriff auf eine Flöte

einschliesst. Nussbaum sucht dies mit der
Unterscheidung von internen und externen Fähigkeiten zu
erfassen: «Die internen Fähigkeiten sind Eigenschaften

(des Körpers, des Geistes und des Charakters),
die es einem Menschen ermöglichen, sich für die

Ausübung verschiedener von ihm geschätzter
Tätigkeiten zu entscheiden. Externe Fähigkeiten sind
interne Fähigkeiten plus der externen materiellen und
sozialen Bedingungen, die dafür sorgen, dass dem
einzelnen Individuum die Entscheidung für diese
geschätzten Tätigkeiten überhaupt offensteht.» (Nussbaum

1999, 63, vgl. auch 102-113) Die Fähigkeiten
(capabilities) eher denn die konkreten Tätigkeiten
(functionings) rücken deswegen in das Blickfeld, weil
die Freiheit der Lebensgestaltung der Menschen und
die spezifische Ausprägung der Tätigkeiten in den

Kulturen nicht eingeschränkt werden sollen (vgl.
Nussbaum 1999, 200.212-215).

Zwischen Sen und Nussbaum gibt es auch
Unterschiede. Sen geht es als Ökonomen vor allem um die

9 Martha Nussbaums Übersetzerin spricht vom Fähigkeiten-Ansatz (vgl.

etwa Nussbaum 1999a, 205), Amartya Sens Übersetzer vom Ansatz
bei den Verwirklichungschancen, im Original ist stets von <capabili-
ties> (vs. functionings) die Rede (vgl. etwa Sen 1999,108).



18

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Definition einer Messgrösse, die normative Fragen
ausdrücklich zu stellen zwingt.10 Nussbaum dagegen
ist als Sozialphilosophin an einem normativen Terminus

interessiert. Beide eint, dass sie aus Kontexten der

Entwicklungszusammenarbeit kommen, beide sind
daher an der Entfaltung und Ausschöpfung von
Potentialen interessiert, aber auch für konkrete kulturelle

und gesellschaftliche Besonderheiten sensibilisiert.

Gerade weil sie auf kulturelle und soziale Vielfalt achtet,

sucht Nussbaum letztlich durch ein erfahrungs-
basiertes Verfahren (vgl. Nussbaum 1999, 189-190)
menschliche Potentiale zu identifizieren, deren

Realisierung kulturübergreifend als erstrebenswert gelten

muss, weil sie unhintergehbar zur Vorstellung
<Mensch> gehören - als zentrales Merkmal gilt ihr
dabei in aristotelischer Tradition die Vernunft (Nussbaum

1999, 128). «Die zentrale Aufgabe des Staates

besteht also darin, allen Menschen... die Bedingungen

für ein im vollen Sinne menschliches Leben zur
Verfügung zu stellen: ein Leben, in dem es möglich
ist, die wesentlichen Tätigkeiten gemäss der Vernunft
auszuüben.» (Nussbaum 1999,129) Zu diesen
Tätigkeiten zählt sie unter anderem «die Fähigkeit, ein

volles Menschenleben bis zum Ende zu führen, nicht
vorzeitig zu sterben oder zu sterben, bevor das Leben

so reduziert ist, dass es nicht mehr lebenswert ist...
Die Fähigkeit, sich guter Gesundheit zu erfreuen; sich

angemessen zu ernähren; eine angemessene Unterkunft

zu haben; Möglichkeiten zu sexueller Befriedigung

zu haben; sich von einem Ort zum anderen zu

bewegen... [oder] die Fähigkeit, sich eine Vorstellung
vom Guten zu machen und kritisch über die eigene

Lebensplanung nachzudenken.» (Nussbaum 1999,

57-58) Dabei unterscheidet Nussbaum zwei Schwellen

in der Ausübung der Tätigkeiten. Eine erste ist die
zwischen menschlichem und nicht mehr als menschlich

anzusehendem Leben - gemeint ist etwa ein
Leben, das sich als blosses Vegetieren darstellt - eine
zweite zwischen einem menschlichen und einem

guten menschlichen Leben (vgl. Nussbaum 1999,

10 Sein Interesse besteht unter anderem darin, von (Einkommen) als

Wohlfahrtsindiz auf Verwirklichungschancen umzustellen (vgl. Sen

1999,92-94.162) - dass dies Streitigkeiten über Werturteile provoziert,

sieht Sen aber gerade als Vorteil: «Welche Funktionen im einzelnen

in die Liste der wichtigen Leistungen und der entsprechenden
Verwirklichungschancen aufzunehmen sind, kann Gegenstand heftiger

Debatten sein. An dieser Stelle, wo es ja um Bewertungen geht,
wird man nicht vermeiden können, über Werte zu streiten, und einer
der grössten Vorzüge dieses Ansatzes iät gerade, dass die Werturteile
ausdrücklich erörtert werden müssen, statt sie in irgendeinem impliziten

System zu verbergen.» (Sen 1999,95-96). Wie Nussbaum (1999,

208-211 sekundiert, würde ein Begrenzung der Messung auf
Wünsche oder Präferenzen (<Nutzen)) Messungen kulturalistisch

verzerren, weil etwa bestimmte Gruppen von Frauen in Indien
selbstverständlich davon ausgehen, dass sie immer krank sind und sich
anderes nicht einmal vorstellen können - so wie in zahlreichen Kulturen

junge Frauen ihre Benachteiligung in Bildungsmöglichkeiten
gleichsam als Schicksal hinnehmen.

197-200). Insgesamt ergibt sich ein doppelter
Geltungsgrund für die Liste der Fähigkeiten: Zum einen

geht es um das Menschenbild, um «die wichtigsten
Fähigkeiten und Tätigkeiten des Menschen, durch
die sich menschliches Leben definieren lässt. Was

tut der Mensch als solcher - und nicht als Mitglied
einer bestimmten Gruppe oder einer bestimmten
lokalen Gemeinschaft?» (Nussbaum 1999,187) Zum
anderen geht es um die Möglichkeit der Realisierung
bestimmter menschlicher Potentiale unter konkreten

Bedingungen: «Es ist die Kluft zwischen den
potentiellen menschlichen Fähigkeiten und ihrer
konkreten Entfaltung, die einen moralischen Anspruch
begründet.» (Nussbaum 1999, 206) Eine spezifische
Pointe ist die mit diesem Ansatz mögliche und
zwingende Berücksichtigung von Unterschieden: So

bedarf etwa ein gehbehinderter Mensch sehr viel höherer

Ausstattung, um die gleiche Mobilität zu erreichen

wie ein nicht gehbehinderter. Sofern die

Mobilität aber zum Katalog der zentralen menschlichen

Fähigkeiten gehört, ist seine Ausstattung zum
Zweck der Erlangung dieser Fähigkeit keine Frage der

Barmherzigkeit, sondern der Gerechtigkeit, also

zwingend.

Dem Ansatz der Verwirklichungschancen geht es

also um Gerechtigkeit am Massstab eines allgemeinen,

erfahrungsbasierten Menschenbildes und der
darin implizierten internen und externen Fähigkeiten,

die sich auch als substantielle Freiheiten
beschreiben lassen und die konkrete soziale und individuelle

Situation der Menschen ausdrücklich
berücksichtigen. Als Subjekt der Befähigung gilt zunächst
der Staat, verstanden als sozialer und rechtlicher
Verbund der Bürger und Bürgerinnen, Adressaten sind
die Bürger und Bürgerinnen selbst, die zur Aktualisierung

ihrer Potentiale befähigt werden sollen, wobei
es zentral ist, soweit möglich, alle über diejenige
Schwelle zu heben, an der sich die Möglichkeit des

guten Lebens eröffnet. Ziel der Befähigung sind die
erwähnten Grundfähigkeiten, die mit Hilfe
«institutioneller, materieller und pädagogischer Unterstützung»

(Nussbaum 1999, 62) erreicht werden sollen.

Wiewohl hier von einzelnen Staaten ausgegangen
wird, ist das Konzept ausdrücklich universalistisch

ausgerichtet.

Inwiefern hilft uns dieser Durchgang nun zur
angemessenen Artikulation der Intuition des

Zusammenhangs von Bildung, Teilhabe und Gerechtigkeit?
Versuchen wir eine Zwischenbilanz.

Der <uneigentliche> Begriff der Befähigungsgerechtigkeit,

den wir bei Schramm kennengelernt haben,
ist nicht sinnvoll, weil er nichts mit Befähigung zu

tun hat, sondern diese letztlich bereits voraussetzt.



19

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Damit verfehlt er genau diejenige Pointe der
Argumentation, mit der es die Idee der Bildung als

Voraussetzung der Gerechtigkeit zu tun hat.

Doch auch an Nass' Argumentationsstrategie
ergeben sich Zweifel, die nicht nur mit dem mageren
Befähigungsbegriff zusammenhängen. Nass bindet
den Zugriff auf die Ressourcen, die bei weitgehend
Vermögenslosen notwendig die Form von Transfers

annehmen müssen, selbst an einen als Bringschuld
gestalteten Bedürftigkeitsnachweis. Der aber setzt
selbst bereits eine Reihe derjenigen Fähigkeiten
voraus, deren gleichmässiger Erwerb eigentlich das Ziel

der Befähigungsgerechtigkeit ist. Damit droht das

Verfahren paradox zu werden, weil es einem

Alphabetisierungskurs ähnelt, dessen potentielle Teilnehmer

sich zunächst mit Name und Adresse in

bereitliegende Listen einzutragen haben, über die in einem

Begleitschreiben informiert wird. Es vermag wenig zu

verwundern, dass die Sozialstaatsdefinition von Nass

- wie überhaupt die Thematisierung der politischen
Gemeinwesen - Märkte gleichsam als natürliche
Gegebenheiten immer schon voraussetzt, sodass allein

<Eingriffe in die Verteilungsergebnisse des Marktes)

legitimationsbedürftig sind (vgl. Nass 2006, 13-26).
Eine solche Sicht unterschlägt freilich, dass Märkte
ihrerseits politisch-rechtlich konstituiert werden
müssen: Berücksichtigt man dies, dann ergibt sich,

dass bereits der Einsatz des Instruments < Markt > und
seine Konstitutionsbedingungen rechtfertigungsbedürftig

sind. Damit muss sich Nass fragen lassen,

ob er nicht von Anfang an genau diejenigen <

weltanschaulich einseitigen Bestimmungen) und
<ideologischen Postulate) verwendet, die er so eifrig
abzuwehren sich bemüht (Nass 2006,15).

Doch auch der auf <Eigenverantwortung) abhebende

Begriffder Befähigungsgerechtigkeit, den Dabrock

betont, bleibt in seiner Semantik in nicht ganz
unproblematischer Weise dem System solidarischer
Hilfe verhaftet, das Dabrocks Entdeckungszusammenhang

darstellt. Die Grundvoraussetzung
solidarischer Hilfe, wie sie in den Sozialgesetzbüchern
dargelegt ist, besteht nämlich darin, dass von einer
vorübergehenden Notlage ausgegangen wird, die eine

Person zwar aus eigener Kraft nicht überwinden
kann, die aber prinzipiell und mit der solidarischen
Hilfe der anderen auch aktuell überwindbar ist. Aus
diesem Grund ist auch verständlich, warum im
Zusammenhang solidarischer Hilfe in gleichem Masse

die Verantwortung für sich selbst, die Eigenverantwortung

betont wird; denn dort geht es ja in der Tat

um vorübergehende Hilfe zur Selbsthilfe; Ziel ist der
nicht auf solidarische Hilfe angewiesene Bürger. In

diesem Sinn ist Dabrocks Intuition, dass die Hilfs-

massnahmen zu derjenigen Eigenverantwortung, die

das Regelwerk voraussetzt, auch befähigen müssen,
durchaus einsichtig. Problematisch wird dieses Kon-

strukt aber immer dann, wenn es nicht um eine

vorübergehende oder aussergewöhnliche Notlage handelt

oder wenn der Bereich eigener Verantwortung
nicht klar bestimmt werden kann. Im Gesundheitssystem

sind dies etwa die von Dabrock angesprochenen

psychiatrischen Fälle, bei denen eine

Eigenverantwortung aus Krankheitsgründen weder erreicht
noch erstrebt werden kann. Im System sozialer Sicherung

ist es die - auch durch Konjunkturauf- und -ab-

schwünge kaum berührte - verfestigte strukturelle

Arbeitslosigkeit bzw. die Zunahme prekärer Erwerbsarbeit,

die Arbeitslosigkeit und Unsicherheit im
Erwerbsverlauf eher als neue Normalität denn als

vorübergehende Notlage zu sehen lehren. Weil durch
diese Entwicklungen die gesellschaftlichen
Grundvoraussetzungen, unter denen das System eingerichtet

wurde, erodieren, werden auch Zielvorstellungen
wie die ökonomischer Unabhängigkeit obsolet.
Wenn es nicht genug Marktnachfrage und Arbeitsplätze

gibt und der Zustand, auf den die Befähigung
zielt, nicht erreichbar ist, dann läuft auch die Rede

von einer Befähigung zur ökonomischen <Eigenver-

antwortung) leer.

Und auch die auf gesellschaftliche Inklusion zielende

Fassung der Dabrock'schen Argumentation ist

höchst problematisch: Denn Inklusion bedeutet im

systemtheoretischen Zusammenhang nur die
minimalste Ausstattung der Benachteiligten: Im Bildungssystem

ist auch diejenige inkludiert, die auf Grund
ihres sozialen Hintergrunds deutlich geringere Chancen

auf ein Studium hat als ihr Konkurrent aus
gebildetem Elternhaus, im Rechtssystem ist auch inkludiert,

wer eine Freiheitsstrafe verbüsst, ins

Wirtschaftssystem ist auch diejenige inkludiert, die mit
der eigenen Überschuldung umgehen muss (vgl.
Nassehi 1997, 128-132). Wie Dabrock in seiner
Abkehr vom rawlsschen Differenzkriterium vermuten
lässt, ist ein solches Minimum allerdings auch intendiert,

und man kann sich dem Eindruck nur schwer

entziehen, dass Dabrock unter der Fahne einer
Präzisierung soziologischer Beobachtung nun doch auch
die Befähigungsgerechtigkeit im Sinne der Bildung

gegen die Verteilungsgerechtigkeit ausspielt.

Schliesslich darf man fragen, ob die Semantik der
Hilfe in besonderen Notlagen dem Bildungszusammenhang

überhaupt angemessen ist - denn auch,

wenn die Beziehungen im Bildungsbereich in der

Regel durch Asymmetrien gekennzeichnet sind, geht
es ja nicht um die Behebung einer aussergewöhnli-
chen und individuellen Notlage.

Das Konzept der Verwirklichungschancen, wie es

von Sen und Nussbaum vertreten wird, zielt dem-



20

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

gegenüber auf das, was dem Menschen als Menschen

zukommt, oder - in Worten des Menschenrechtsdiskurses

- auf die Implikationen der Menschenwürde.11

Dabei ist der Bereich sehr weit, weil es letztlich

um das Führen eines selbstbestimmten gelingenden
Lebens (im Kontext einer zwar veränderbaren, aber
zunächst gegebenen Gesellschaft und Kultur) geht.
Will man nun aber wissen, welche Ansprüche
Menschen aus dieser Vorstellung sollen ableiten können,
bedarf das Konzept der Ergänzung durch ein

weiteres, konkretes und kontextuelles Kriterium.

Das Konzept der < Verwirklichungschancen > bietet
jedenfalls ein erstes Kriterium an. Dieses hebt nicht
nur auf persongebundene Fertigkeiten ab, sondern
schliesst stets auch bestimmte Beteiligungsstrukturen

und die Ermächtigung durch Ressourcen ein. Der

<capability approach), der Ansatz bei den

Verwirklichungschancen lässt sich somit auch nicht nur
durch ein Bildungsangebot abdecken. Der Ansatz
erinnert, so gesehen, daran, dass Befähigung (im engeren

Sinne erworbener Schulbildung etc.) nie isoliert
zu sehen ist, sondern schon in der Genese, erst recht
aber in der Betätigung immer auch auf ermächtigende

Ressourcen und beteiligungsoffene Strukturen

angewiesen ist.12 Gerechtigkeit kann also nie nur
Befähigung, sondern muss stets auch Beteiligung und

Ermächtigung involvieren.

Ähnlich wie der capability approach geht auch das

protestantische Christentum davon aus, dass jeder
Mensch über Potentiale verfügt, die es zu entwickeln

gilt (vgl. Huber 2005,49). Im Protestantismus ist dies

allerdings in der Sicht des Menschen als göttlichem
Geschöpf und Adressat göttlicher Versöhnung
begründet, dem von Gott eine besondere Würde
zuerkannt wird. Die sich in Verhängnis und Schuld zei-

11 Dies sieht inzwischen auch Dabrock (2008).
12 Dies lässt sich empirisch durch Erkenntnisse der Elitesoziologie

untermauern (vgl. Hartmann 2002,116-131). Besonders in den Spitzenpositionen

der Wirtschaft in Deutschland, die von Angehörigen des

Crossbürgertums dominiert wird (80% der Vorstandsvorsitzenden

der hundert grössten Unternehmen stammen aus diesem Milieu,

(Hartmann 2002,118) spielen nicht die ungleiche Bildungsbeteiligung,

sondern der spezifische Habitus sowie die Motivationen und

Erwartungen, der Informationszugriff und natürlich das absichernde

Vermögen der grossbürgerlichen Familie die zentrale Rolle. Zum

entsprechenden Habitus, der durch den Mechanismus der Vertrautheit
über die ähnliche soziale Herkunft zur Selbstrekrutierung der Schicht

führt (Hartmann 2002,120), gehören vier Merkmale: «Die intime
Vertrautheit mit den in den Vorstandsetagen gültigen Dress- und

Verhaltenscodes [die Vertrautheit mit und Akzeptanz der
ungeschriebenen Regeln der Vorstandsetagen signalisiert, TM], eine breite

bildungsbürgerlich ausgerichtete Allgemeinbildung, eine ausgeprägte
unternehmerische Einstellung (inkl. der dafür als notwendig erachteten

optimistischen Lebenseinstellung) und als wichtigstes Element

persönliche Souveränität und Selbstsicherheit», die letztlich aus der
Cewissheit kommt, nicht aus dem Crossbürgertum herausfallen zu

können (anders als etwa Aufsteiger, Hartmann 128) und im Zweifelsfall

über finanzielle Reserven der Familie zu verfügen.

gende Sünde zerstört diese Würde des Menschen

nicht, macht ihn aber der Versöhnung und Erlösung

bedürftig. Besonders die Versöhnung konkretisiert
sich einerseits in einem spezifischen Bildungserlebnis,

zunächst der in der Verkündigung als befreiend
und heilsam erlebten Botschaft des Evangeliums in

Christus, weitergehend in der Vorstellung der befreienden

Berufung zu einem von der Musse des Hörens

auf Gott eingehegten tätigen Leben im Dienst am
Nächsten, dem Erfüllung verheissen ist (vgl. Meireis

2008, 490-536). Ein solches gutes christliches Leben

ist freilich - in menschlicher Perspektive, auch wenn
bei Gott alles möglich ist - keineswegs voraussetzungslos.

Es impliziert nämlich den Erwerb von Wissen

und Fertigkeiten, die substantielle Freiheit der
Wahl und der Ausübung entsprechender Tätigkeiten
sowie diejenigen Ressourcen, die zu solchen
Tätigkeiten nötig sind. Das gute christliche Leben basiert
also auch auf menschlich verfügbaren Voraussetzungen,

die eine Umverteilung von den materiell besser

Gestellten zu den schlechter Ausgestatteten als Gebot

der Gerechtigkeit erscheinen lassen. Die Vorstellung

der internen und externen Fähigkeiten lässt sich

dabei aufnehmen, auch wenn sich aus theologischer
Perspektive eine andere Sicht auf die Grundfähigkeiten

und die Vorstellung ihrer Universalisierbarkeit

ergibt. So gesehen, bietet die Vorstellung des Lebens

im Dienst am Nächsten das oben gesuchte weitergehende

Kriterium.
Weil gerade protestantische Christinnen und Christen

aber um die Unverfügbarkeit des Glaubens wissen,

werden sie ihre Sicht des guten Lebens und der
dazu nötigen Verwirklichungschancen zwar in die

Diskussion einbringen, aber nicht umstandslos

verallgemeinern.

In einem modernen, durch weltanschauliche Plurali-

tät gekennzeichneten Staat muss nämlich die
Definition dessen, was als richtig, gerecht und unbedingt

notwendig gilt und wofür die Bürger auf Eigentum

verzichten müssen, so gefasst werden, dass alle

bei rationaler Erwägung müssten zustimmen können.

Doch Nussbaums Konzept der Grundfähigkeiten

bietet - gerade wegen seines allgemeinen und

vagen Charakters - letztlich kein Kriterium dafür,
welche konkreten Lebensstile in ihrer Realisierung
eigentlich allgemeine Unterstützung verdienen und
welche nicht. Wie oben bereits betont, bedarf es der

Ergänzung durch ein konkretes, kontextuell
zugeschnittenes Kriterium, das auch nicht in dem
Lebensentwurf einer empirisch partikularen Religion

liegen kann.

Wir hatten bereits gesehen, dass die blosse Beschränkung

der Befähigungsgerechtigkeit auf das Hilfesystem

zu kurz greift: Denn einerseits gibt es Lagen, die



21

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

nicht durch situative Hilfe zu beheben sind, andererseits

zielt die Idee der Befähigungsgerechtigkeit gerade

auf Verwirklichungschancen, die jedem Menschen
zukommen sollten, ganz gleich, in welcher Lage er
oder sie sich befindet.

In der Suche nach einem pluralitätsfähigen Kriterium
der jedem zustehenden Beteiligung, Befähigung und

Ermächtigung kann die Vorstellung demokratischer

Beteiligung weiterhelfen. In einer hocharbeitsteiligen,

modernen Demokratie, deren Bürger sich

durch ihre politischen und rechtlichen Institutionen
auf eine bestimmte Auffassung von Gerechtigkeit
einigen müssen, sind nämlich die Beteiligungsmöglichkeiten

an diesen politischen und gesellschaftlichen
Deliberationsprozessen zentral für die Frage der

Freiheitsausübung und Selbstbestimmung, die dem
Gemeinwesen zu Grunde liegt. In einer liberalen und
sozialen Demokratie scheint es aussichtsreich,

Befähigung, Beteiligung und Ermächtigung mit dem
Ziel bürgerlicher Verantwortlichkeit zu verknüpfen
(vgl. hierzu auch Möhring-Hesse 2004, ders., Lessenich

2004, 46-48). Dabei geht es dann einerseits

darum, die eigenen Freiheiten und Rechte als Bürger
auch tatsächlich nutzen zu können, andererseits

darum, den eigenen Pflichten als Bürger nachzukommen.

Diese Pflichten schliessen gewiss die Mitwirkung

an der ökonomischen Wohlfahrt des Gemeinwesens

im globalen Zusammenhang ein, lassen sich

aber auch darauf nicht beschränken. Auch geht es

nicht nur um Befähigung durch Bildung und Qualifikation,

sondern auch etwa um eine gewisse

Unabhängigkeit von den Zwängen der Märkte, also die
materielle Ermächtigung und natürlich offene Strukturen

konkreter Beteiligungsmöglichkeiten (vgl. Mei-
reis 2006). Freilich lässt sich dies auch nicht ohne
Befähigung durch Bildung erreichen. Damit kommen
wir zur Frage nach dem Verhältnis von Bildung und

Befähigungsgerechtigkeit.

3. Befähigungsgerechtigkeit und Bildung
Soziale und politische Teilnahme und wirtschaftliche
Teilhabe erfordern Befähigungsgerechtigkeit, und
diese ist durch Bildung zu erreichen: So hatten wir
vorhin versucht, den gegenwärtig spürbaren breiten
Konsens zu paraphrasieren. Allerdings hat sich schon

jetzt gezeigt, dass Befähigungsgerechtigkeit auch

Ressourcen, also Verteilungsgerechtigkeit voraussetzt

und nicht gegen diese auszuspielen ist.

Doch auch die richtige Idee, mehr
Befähigungsgerechtigkeit sei zumindest auch durch die Betonung
der Bildung zu erreichen, bedarf bei genauer Betrachtung

der Präzisierung und der Ergänzung. Zwei

Anfragen gilt es zu begegnen - erstens nämlich zeigen

unsere Erziehungs- und Bildungssysteme selbst Ge¬

rechtigkeitslücken. Und zweitens, und darauf kann

gerade die Theologie aufmerksam machen, ist ein

emphatisches Konzept der Bildung gegenüber
Auffassungen, die auf ein eng definiertes und herstellbares

Produkt zielen, durchaus sperrig.
Die Vorstellung der Befähigungsgerechtigkeit, wie sie

hier rekonstruiert wurde, geht mit dem Grundsatz
einher, dass im Bildungswesen nicht nur wenige,
sondern alle einen Anspruch auf eine zur Erreichung der
Ziele geeignete Förderung durch angemessene
Bildungsangebote haben sollten. Wie aber die aktuellen
Berichte zeigen, misslingt bisher auch im Bildungswesen

moderner Staaten, selbst im hochgelobten
Finnland (vgl. Välijärvi 2007), schon die gleichmässi-

ge Förderung bestimmter Grundfähigkeiten, von
einer gleichmässigen Förderung der unterschiedlichen
Potentiale aber kann erst recht keine Rede sein. Im

Gegenteil: Armut und Deprivation werden genauso
vererbt wie kulturelles Kapital - man spricht dabei

von primärer Bildungsungleichheit. So hat eine in

England veröffentliche Studie gezeigt, dass Kinder,
die in einem Test verschiedener kognitiver Fähigkeiten

im Alter von 22 Monaten Ergebnisse am unteren
Ende der Vergleichsskala erzielen, aber aus
wohlhabenden und gebildeten Familien stammen, diejenigen

Kinder aus armen und bildungsfernen Familien,

die bei dem frühen Test sehr gut abschneiden, im
Alter von zehn Jahren hinsichtlich des Fähigkeitsniveaus

regelmässig überholt haben (vgl. Feinstein

2003, 86). Dass es auch im deutschen Bildungswesen
nicht zum besten steht, haben die Armuts- und
Reichtumsberichte der Bundesregierung, aber auch

der Bildungsbericht eindrücklich belegt
(Bundesregierung 2005,105): 81% der Kinder aus einer hohen
sozialen Herkunftsgruppe erreichen den Hochschulzugang,

aber nur 11% aus sozial niedrigen Gruppen.
60% der Eltern von im Jahre 2007 an deutschen
Universitäten Studierenden hatten einen Hochschuloder

Fachhochschulabschluss, der Anteil der
Akademiker an der Bevölkerung beträgt aber nur 15%

(BMBF 2008, Statistisches Bundesamt 2006). Wie
auch die PISA-Studien zeigen, ist das bundesdeutsche

Bildungssystem nach wie vor von einer hohen
sozialen Selektivität geprägt - dass dies ähnlich auch

für andere deutschsprachige Länder gilt, mindert das

Problem nicht (vgl. Baumert u.a. 2001, 36.40).

Zu diesem Sachverhalt trägt bekanntlich unter anderem

die frühe und meist nur schwer zu überwindende

Festlegung auf einen der drei Schultypen bei, deren

Wurzeln letztlich historisch sind und auf die

Differenzierung von < niederem) und < höherem
Schulwesen) in den dreissiger und vierziger Jahren
des neunzehnten Jahrhunderts zurückgehen. Diese

Kategorisierung fusste ihrerseits auf der - heute als

irrig erwiesenen - Vorstellung feststehender, auf be-



22

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

stimmte gesellschaftliche Positionen angelegter
Begabungen (vgl. Stern 2005) und dem obrigkeitlichen
Interesse an einer auf Gehorsam statt auf selbständige

Urteilsbildung zielenden Erziehung der breiten
Massen (vgl. Drewek 1999, 189-196, Tenorth 2000,

144-156).

Dazu kommt die sogenannte sekundäre Ungleichheit,

also die ungleiche Bewertung bei gleicher
formaler Leistung. Die Existenz dieses Phänomens wird
etwa durch eine neuere repräsentative Studie
eindrucksvoll belegt: Bei gleichem Notenschnitt (2,0)

betrug die Wahrscheinlichkeit einer Gymnasialempfehlung

bei Kindern aus der hohen Einkommensund

Bildungsgruppe 96,5%, aber nur 75,5% bei
Kindern aus der niedrigsten Bildungs- und

Einkommensgruppe, bei einem Notenschnitt von 2,5 variiert
die Wahrscheinlichkeit sogar zwischen 19,5 und 70%

(Schulze, Unger, Hradil 2008,45).

Auch wenn die Bildungsbeteiligung sowohl hinsichtlich

des gesellschaftlichen Aufstiegs (vgl. Hartmann
2002, Rademacker 2007) wie auch in der
Armutsbekämpfung nicht alles entscheidend ist - der

Markterfolg ist in Volkswirtschaften mit Privateigentum

und Tauschfreiheit auch bei guter Qualifikation
stets kontingent, daher spielt die Verfügbarkeit von
Vermögensrücklagen und sozialen Beziehungen
ebenfalls eine sehr grosse Rolle -, stellt dies für eine

Gesellschaft, die dem Ziel der Gerechtigkeit
verpflichtet ist, ein gravierendes Problem dar.

Die Vorstellung, gesellschaftliche Ungerechtigkeit
könne ohne weiteres durch verstärkte

Bildungsanstrengungen behoben werden, muss aber noch
einem zweiten Einwand begegnen. Bildung, so lässt

sich aus theologischer Perspektive argumentieren,
geht nämlich gerade nicht in Befähigung oder
Qualifizierung für ein bestimmtes Ziel auf, sondern hat
einen umfassenden Charakter. Zudem sind Bildungsprozesse

einer zweckrationalen Steuerung immer
auch entzogen.

Der Bildungsbegriff selbst ist eine spezifisch
deutschsprachige Prägung,13 er stammt aus theologischer
Argumentation und reicht bis ins ausgehende
Mittelalter Meister Eckarts zurück (vgl. Biehl 2005a, 13-
57). In der auf Erziehung, Qualifikation und Persön-

13 Im griechisch-römischen Denken sind - neben der im Kulturbegriff
bewahrten Metapher des Ackerbaus - die Bildgehalte des Herausführens

aus einem Zustand in einen anderen leitend, die sich auch im

europäischen Sprachraum verbreitet haben: Dieser Gehalt steckt

sowohl in dem aus dem Griechischen stammenden Begriff der
< Pädagogik* als auch in dem lateinischen Wort <educare>, das sich in

vielen europäischen Sprachen durchgesetzt hat. Er klingt auch im
deutschen Wort < erziehen > noch an (vgl. zum Kulturbegriff Perpeet

2007,1309).

lichkeitsentwicklung zielenden Bedeutung setzt er
sich erst im achtzehnten und neunzehnten Jahrhundert

in der Breite durch.14 Die Wurzeln dieses

Konzepts liegen in der Metaphorik künstlerischen
Formens und der durch die Erziehungsideale des

Pietismusweitverbreiteten Idee göttlichen schöpferischen
Gestaltens (vgl. Vierhaus 1992, 509-10).

Im Kern geht es dabei um die Vorstellung der
Gottebenbildlichkeit und ihre Konsequenzen (vgl. Biehl

2005a, 25-42). Theologisch gesehen ist die leibseelische,

ganzheitliche und umfassende Bildung des

Menschen allererst Sache Gottes und uns in diesem

Sinne nicht ohne weiteres verfügbar: «Denn du hast
meine Nieren bereitet und hast mich gebildet im
Mutterleibe.» (Ps 139,13) Und dies gilt natürlich
auch für die Neuschöpfung in Christus, wie etwa
Paulus in 2 Kor 3,18 einschärft.15 Und auch im
modernen Protestantismus gilt: Gottebenbildlichkeit ist
Gottes Zusage an uns, Gott traut uns Verantwortung
für die Schöpfung zu, die frohe Botschaft Jesu mit
ihrer Versöhnungszusage und ihrem Ruf in die Freiheit

ist an alle Menschen adressiert: Daher dürfen wir
darauf vertrauen, dass in jedem Menschen Potentiale

liegen, die es in unserem Handeln, Leben und Lernen

zu entfalten gilt. Sofern wir uns um diese Entfaltung
bemühen, entsprechen wir der Zusage Gottes, wenn
wir unsererseits Bildungsangebote machen und
wahrnehmen.

Die Vorstellung vielfältiger und vielseitiger Gaben

Gottes ist auch der sachliche Grund dafür, dass

Christinnen und Christen an einem ganzheitlichen
wie umfassenden Bildungsbegriff festhalten (vgl.

etwa EKD 2003, 66.90). Weil Bildung nicht nur aktiven,

sondern stets auch passiven Charakter hat und

Bildungserfahrungen niemals aufhören, muss
Bildung als biographisch unabschliessbares Geschehen

und als Prozess (vgl. EKD 2003, 71-74) verstanden

werden, der die Konnotation der Ganzheitlichkeit
(vgl. Meireis 2007) und der Selbstbestimmung mit
sich trägt (vgl. Vierhaus 1992; Grethlein 1998, 216;

14 Dabei betont etwa Wilhelm von Humboldt (1767-1835) die Freiheit

des Einzelnen, der der Staat zu dienen habe: «Der wahre Zweck des

Menschen - nicht der, welchen die wechselnde Neigung, sondern

der, welchen die ewig unveränderliche Vernunft ihm vorschreibt - ist

die höchste und proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu einem

Ganzen. Zu dieser Bildung ist Freiheit die erste und unerlässliche

Bedingung.» (Humboldt 1792,22.28-29).
15 «Nun aber schauen wir alle mit aufgedecktem Gesicht die Herrlichkeit

des Herrn wie in einem Spiegel, und wir werden verklärt in sein

Bild von einer Herrlichkeit zur anderen von dem Herrn, der der Geist

ist.» In diesem Sinne kann Gottfried Arnold bitten: «Ach, bild mich

ganz nach Dir» (zit. bei Flitner 1957,1279). Vgl. auch Evangelisches

Gesangbuch 388, Strophe 6: «Ach wie teu'r sind wir erworben,/ nicht
der Menschen Knecht zu seini/Drum, so wahr du bist gestorben/
musst du uns auch machen rein/ rein und frei und ganz vollkommen,/

nach dem besten Bild gebild't/ der hat Gnad um Gnad genommen,/

wer aus deiner Füll sich füllt.»



23

VSH-Bulletin Nr. I.April 2013 | AEU-Bullctin n° 1, avril 2013

Schweitzer 2006, 61). Er umfasst Erziehung, verstanden

als intentionale Einwirkung auf Unmündige,
Qualifizierung im Sinne der Befähigung zu einem
bestimmten i.d.R. erwerbsrelevanten Tätigkeitskomplex

sowie Sozialisation, die ihrerseits intentionale
und unwillkürliche Prozesse der Vergesellschaftung
und Enkulturation einschliesst (vgl. Peuckert, Scherr

2003).

Obgleich wir also Bildung auch als menschliches Tun

verstehen dürfen, ist doch in einer zweifachen
Hinsicht von Unverfügbarkeit zu reden. Jeder Mensch ist

Geschöpf Gottes und damit von Gott als sein Ebenbild

angesprochen - daher kommt ihm unverlierbare

Würde zu, die eine Achtung erzwingt, die von
seinem Bildungs- und Vermögensstand unabhängig
ist: sie steht nicht zur Disposition und ist auch der
sachliche Grund für die Vorstellung der
Selbstbestimmung, die den Bildungsbegriff seit dem
neunzehnten Jahrhundert prägt. Gleichzeitig aber
geschieht jede Bildung auch unter den Bedingungen
menschlicher Endlichkeit, und das heisst bei aller
sinnvollen Planung: dei procidentia, hominum confu-
sione - durch göttliche Vorsehung bei menschlicher

Verwirrung. Schon damit dürfte einleuchten, dass

die Verknüpfung von Bildung mit
Befähigungsgerechtigkeit höchst voraussetzungsreich ist.

Schliesslich impliziert Befähigung, dass eine Person

durch eine andere Instanz zu etwas Bestimmtem
befähigt wird; die Massnahmen der Befähigung sind

somit zweckrational, definierbar und zeitlich
eingrenzbar - all dies gilt von Bildung aber gerade nicht.
Insofern definiert die Befähigungsgerechtigkeit auch

nur das Mindestmass der Anrechte auf
Bildungsangebote.

Übrigens ist der Gedanke der Unverfügbarkeit dessen,

was wir hier Bildung nennen, auch anthropologisch

bewährt. Denn der normativ gewendeten Freiheit

des Bildungsbegriffs entspricht die lerntheoretische

Einsicht, dass Lernen nun gerade nicht in der

verfügbaren Übertragung von Wissenspaketen aus

einem Kopf in den anderen besteht, sondern ein

konstruktiver, unvertretbar individueller Prozess des

Lernenden selbst ist, der vermutlich noch vor dem

ersten Atemzug beginnt (vgl. Ulich 1991, EKD 2003,

15-16). Denn auch die natürliche, genetische

Ausstattung eines und einer jeden ist unhintergehbar
verschieden und individuell, jeder Person kommen

spezifische Talente und Charismata zu; und dies gilt
natürlich auch für die jeweilige Kombination psychosozialer

Bedingungen. Selbst bei Menschen gleichen
Geschlechts, die einer vergleichbaren sozialen

Schicht angehören gibt es genügend individuelle
Faktoren, unterscheiden sich die Position im

Familiensystem, das Alter, die Einstellungen und die Be¬

anspruchung der Eltern, die Verfügbarkeit weiterer

Bezugspersonen: All das macht auch die soziale

Bildungsgeschichte unvertretbar individuell. Und
natürlich sind auch die Kombination der biographischen

Situationen, der Umwelten, die dem Individuum

begegnen oder in die es sich begibt, sowie seine

Reaktion auf sie jeweils einzigartig.16

Auf Grund der hier beschriebenen unverfügbaren
Anteile des Bildungsgeschehens wurde auch der
Begriff der Bildungsgerechtigkeit hier weitgehend
vermieden: Eine operationalisierbare Konzeption der

Bildungsgerechtigkeit muss den Bildungsbegriff auf
standardisierbare und objektivierbare Kompetenzen,
z.B. kognitive Leistungsfähigkeit reduzieren. So

verfährt etwa das Jahresgutachten des Aktionsrats
Bildung, in dem <Bildung> letztlich nur auf die durch

Aufgabenlösung messbare kognitive Leistungsfähigkeit

zielt, um zu erreichen, dass den kognitiv
Leistungsfähigsten auch tatsächlich angemessene Angebote

gemacht werden (vgl. Aktionsrat Bildung 2007,

12.20.23.24-26.47 u.ö.). Dies kann freilich schon unter

dem Aspekt der Zweckdienlichkeit wenig
überzeugen, weil gesellschaftliche Teilhabe weit mehr
impliziert als blosse kognitive Brillanz; aber natürlich
bleibt es auch hinter der Vorstellung umfassender

Verwirklichung menschlicher Potentiale und der
Idee, dass jeder Mensch das Anrecht auf umfassende

Bildungsangebote hat, weit zurück.

4. Bildungsangebote am Massstab der

Befähigungsgerechtigkeit
Die Teilnahme am sozialen Leben und der politischen
Gestaltung der gesellschaftlichen Regeln bedarf der

Bildung. Allerdings hat sich ergeben, dass die

Verbindung von Bildung und Gerechtigkeit in Befähigung,

Beteiligung und Ermächtigung nicht umsonst
zu haben ist. Vier Voraussetzungen müssen erfüllt
sein, wenn Bildung mit Befähigungsgerechtigkeit
verbunden werden soll.

(1) Erstens ist der Unverfügbarkeit und dem
umfassenden Charakter von Bildungsprozessen Rechnung
zu tragen. Das bedeutet, dass wir von der Unterbrei-

16 Dass der klassische Begriff der Chancengleichheit im hochindividuali-
sierten Bildungskontext problematisch ist, versteht sich nach dem

Ausgeführten von selbst - gleiche Chancen sind aufgrund der

Individualitätsfaktoren eine Schimäre. Der Begriff der Chancengerechtigkeit

andererseits setzt vergleichbare Ziele voraus; Chancen auf das

Gleiche sind für Menschen mit unterschiedlichen Voraussetzungen
und Präferenzen gar nicht unbedingt nützlich. Der Begriff der
Chancengerechtigkeit, der in der Regel von der Debatte über konkrete

Ziele entlasten soll, ist insofern obsolet, als man dieser Debatte auch

mit dem Begriff nicht ausweichen kann; Auch hier geht es darum, in

Bezug aufweiche vergleichbaren Güter man vergleichbare Chancen

haben soll, hinsichtlich der Marktchancen entspricht die Strategie

angesichts der Kontingenz der Märkte der Aufgabe jeder Vorstellung
von demokratischer Teilhabe.



24

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

tung von Bildungsangeboten sprechen, statt in die

übergriffige Semantik einer <Durchführung) oder

<Steuerung» von Bildung zu verfallen und im Blick

behalten, dass der erwähnte Massstab nur das
Mindestmass der Ansprüche auf Bildungsangebote
benennt. Es bedeutet selbstverständlich nicht, dass

man keine Kriterien für den Erfolg oder Misserfolg
von Lernprozessen benennen und verwenden dürfte,
aber es sollte bildungsökonomisch-pädagogischen
Omnipotenzphantasien und der gedankenlosen
Abwertung von Menschen vorbeugen, die nicht einer
bestimmten Bildungskonzeption entsprechen.
(2) Zweitens sollten sich die Anrechte auf Bildungsangebote

am Massstab der erstrebten Befähigung,

Ermächtigung und Beteiligung ausrichten. Es muss
also mindestens um solche Angebote strukturierter
Lernsituationen gehen, von denen mit Gründen
erwartet werden kann, dass sie einer grundlegenden
Befähigung der Bürgerinnen und Bürger dienen können,

auf der aufbauend die Einzelnen dann weitergehend

eigene Bildungsziele zu verfolgen vermögen -
denn schliesslich ist der Staat kein Zweck in sich. Die

Vorstellung der Grundbildung legt es daher auch

nahe, diese Angebote vorrangig im Kindes- und
Jugendalter anzusiedeln. Dafür spricht auch, dass sich

in dieser biographischen Phase Erziehung und
Bildung überschneiden, sodass hier der verpflichtende
Charakter des Bildungsangebots zu rechtfertigen ist,

zumal Unterforderung im Sinne fehlender Anleitung
zur Ausschöpfung des je eigenen Potentials eine

Form der Missachtung darstellt (vgl. hierzu auch
Böttcher 2007,43-44).
(3) Drittens ist die Verzahnung von Beteiligung,
Befähigung und Ermächtigung schon im Schulzusammenhang

zu bedenken. Das wiederum hat

Konsequenzen.

Unterrichtlich kann es sich nicht um eine Art
standardisierten <Input) handeln, wie er die klassischen

Lehrpläne kennzeichnete, sondern bedarf einer

angemessenen, auf individueller Beobachtung
basierenden Binnendifferenzierung der Angebote - z.B.

durch Wochenplanarbeit und Altersmischung - und
der Betonung von Selbstwirksamkeit und

Selbststeuerung auch in der Kompetenzbewertung, etwa
durch Kompetenzraster und Portfolios (vgl. etwa
Müller 2006). Denn sowohl der klassische Bildungsbegriff

wie der Ansatz bei den Verwirklichungschancen
stimmen in der Wahrnehmung überein, dass

unterschiedliche Menschen unterschiedlicher Dinge
bedürfen, um vergleichbare Ziele zu erreichen.

Sodann sollte auch der Unterricht in Richtung auf
Schule als Lebensort transzendiert werden, weil es ja
darum geht, Wissen, kognitive, soziale und emotive
Fähigkeiten, Fertigkeiten und Haltungen konkret
und relevant zur Anwendung zu bringen - das kann

durchaus für Ganztags- und Gemeinschaftsschulen

sprechen. Konkret kann es etwa bedeuten, dass im
Schulkontext auch Angebote angemessener und
gesunder Ernährung sowie einer entsprechenden
Freizeit- und Sozialgestaltung gemacht werden, wie es

nur in Ganztagsschulen möglich ist. Es kann implizieren,

dass eine Form sozialer Durchlässigkeit gefördert
wird, die Gemeinschaftsschulen voraussetzt. Denn

gerade die Elitesoziologie hat gezeigt, dass Fragen des

Habitus, der sich nur im alltäglichen Miteinander
ergibt, weit höhere Bedeutung für die Besetzung von
Funktionspositionen zukommt als entsprechende
fachliche Kompetenzen (vgl. Hartmann 2002, Ra-

demacker 2007). Bedenkt man dazu die an der Fein-

stein-Studie (Feinstein 2003) ablesbare Bedeutung
der Jahre zwischen 0 und 10 gerade für die Förderung
kindlicher Potentiale, kann schliesslich auch die frühe

Bildung in der Kindertagesstätte in neuem Licht
erscheinen.17

(4) Schliesslich legen der Massstab bürgerlicher
Verantwortung und die Mehrdimensionalität des

Fähigkeitenkonzepts auch die regelmässige Einbindung
zivilgesellschaftlicher Akteure und Gemeinschaften
in das Bildungsgeschehen nahe, etwa im Sinne des

Wohlfahrtspluralismus. Denn auch in diesem Sinne

lebt der Staat von Voraussetzungen, die er nicht zu
schaffen, höchstens zu fördern vermag. Denn die

bürgerliche Freiheit gemeinschaftlicher religiöser
oder weltanschaulicher Orientierung und zu
zivilgesellschaftlicher Partizipation setzt letztlich lebendige
Praxiszusammenhänge gelebter Gemeinschaften
voraus. Diese Einbindung kann in unterschiedlichen
Formen geschehen, es versteht sich aber von selbst,
dass sie problematisch wird, wenn sie nur eingesetzt
wird, um professionelle Förderung aus Kostengründen

zu ersetzen (vgl. Böttcher 2007,44-45).

Die Intuition, dass Gerechtigkeit, gesellschaftliche
Teilnahme und Bildung zusammenhängen, lässt sich

in protestantischer Perspektive zusammenfassend

folgendermassen artikulieren: Recht und Pflicht zur
sozialen und politischen Partizipation wurzeln in der

jedem Menschen zuzuschreibenden geschöpflichen

17 Der benannte Massstab bedeutet aber schliesslich auch, dass

diejenigen Bereiche der Elementarpädagogik, die bisher meist unter
dem Aspekt der < Betreuung» wahrgenommen wurden, um der

Förderung einer Freude an Bildung willen deutlich und intensiv als

Bildungsangebote thematisiert werden, für die dann freilich auch die

Bildungsfreiheit gelten sollte, die im Bereich der Schulpflicht bereits

Standard ist. Gerade frühe Bildung freilich erfordert hohe Professionalität

und persönliche Kontinuität, wie die Resilienzforschung zeigt
(Wustmann 2007) - eine frühe Bildungspolitik nach Kassenlage und
die Erhöhung der Angebote durch Verringerung der Personalschlüssel

ist daher gerade dort höchst problematisch. Wichtig ist

dabei der umfassende Bildungsbegriff, gegen die Vorstellung,

Dreijährige müssten Mandarin lernen, polemisiert etwa auch Elsbeth

Stern (vgl. Otto 2007).



25

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

und versöhnungsbasierten Würde, die gleichermas-
sen Zuerkennung und Auftrag Gottes ist. Ein

demokratisches Gemeinwesen, das diese Würde respektiert,

muss die Freiheit jeder mündigen Person zu

politischer und sozialer Partizipation nicht nur
respektieren, sondern ist auch wesentlich auf die

Betätigung dieser Freiheit angewiesen. Daher bedarf es

nicht nur der formalen Freiheit, sondern der

beteiligungsoffenen Strukturen, der materiellen Ressourcen

und einer grundlegenden Bildung, um der Freiheit

zu politischer Betätigung substantiellen Charakter

zu verleihen. Befähigungsgerechtigkeit wird also

zum problematischen Konzept, wenn man sie im

Sinne der Anreizstruktur versteht oder auf das blosse

Angebot zum Erwerb interner Fähigkeiten reduziert.

Befähigung bedarf vielmehr stets der Ergänzung
durch Beteiligung und Ermächtigung, Gerechtigkeit
beschreibt dann einen Massstab angemessener
Anordnung von Beteiligungsstrukturen, Verteilung von
Ressourcen und Bildungschancen. Verantwortlichkeit

darf dabei nicht im Sinne - stets vermeintlicher

- ökonomischer Unabhängigkeit verstanden werden,

sondern sie setzt das Bewusstsein für das

Geflecht von Abhängigkeiten von Gott und den
Menschen, in das wir alle eingebunden sind, zwingend
voraus.

Literatur

Aktionsrat Bildung (2007), Vereinigung der Bayerischen Wirtschaft (Hg.), Hans-Peter Biossfeld, Wilfried Bos, Dieter Lenzen,
Detlef Müller-Böling, Jürgen Oelkers, Manfred Prenzel, Ludger Wößmann, Aktionsrat Bildung, Bildungsgerechtigkeit, Jahresgutachten

2007, Wiesbaden 2007.

Baumert, Jürgen, Klieme, Eckard, Neubrand, Michael, Prenzel, Manfred, Schiefele, Ulrich, Schneider, Wolfgang, Stanat, Petra,

Tillmann, Klaus-Jürgen, Weiß, Manfred, OECD Programme for International Student Assessment (PISA), Schülerleistungen im
internationalen Vergleich, im Auftrag der Kultusminister der Länder in der Bundesrepublik Deutschland und in Zusammenarbeit

mit dem Bundesministerium für Bildung und Forschung, 2001.

Beckedorff, Ludolph von (1819), Beurteilung des Süvernschen Unterrichtsgesetzentwurfs (um 1819/22), auszugsweise
abgedruckt in: Berthold Michael, Heinz-Hermann Schepp, Die Schule in Staat und Gesellschaft. Dokumente zur deutschen
Schulgeschichte im 19. und 20. Jahrhundert, Göttingen, Zürich 1993,113-123.

Biehl, Peter (2005a), Die Gottebenbildlichkeit des Menschen und das Problem der Bildung - Zur Neufassung des Bildungsbegriffs

in religionspädagogischer Perspektive, in: ders., Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspektive,

Münster 2005,9-102.

Biehl, Peter (2005b), Die Wiederentdeckung der Bildung in der gegenwärtigen Religionspädagogik, ein Literaturbericht, in:

ders., Karl Ernst Nipkow, Bildung und Bildungspolitik in theologischer Perspektive, Münster 2005,111-152.

BMBF (2008), 10. Studierendensurvey des Bundesministeriums für Bildung und Forschung, Berlin CHECK.

Böttcher, Wolfgang (2007), Bildungsökonomie und Chancengleichheit, in: Fischer, Elsenbast 2007, 38-47.

Bollenbeck, Georg (1994), Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters, Frankfurt am Main, Leipzig
21994.

Bundesregierung (2005), Lebenslagen in Deutschland. Der zweite Reichtums- und Armutsbericht der Bundesregierung

Caritas (2006), http://www.caritas.de/34809.html, Zugriff v. 08.010.07.

Christlich Demokratische Union (2003), Deutschland fair ändern. Ein neuer Generationenvertrag für unser Land. Programm
der CDU zur Zukunft der sozialen Sicherungssysteme. Beschluss des 17. Parteitags, Leipzig.

Couchepin, Pascal, «Dieser barocke Denkplatz ist aus meiner Sicht die beste Situation» Bundespräsident Pascal Couchepin zu
fehlenden gesellschaftlichen Debatten, zur Qualität der Schulen und zur Rolle des Staates, NZZ online vom 29.10.2008, Zugriff
vom 21. 02. 2009 (http://www.nzz.ch/nachrichten/startseite/dieser_barocke_denkpiatz).

Dabrock, Peter (2001a), Capability-Approach und Decent Minimum. Befähigungsgerechtigkeit als Kriterium möglicher Priori-

sierung im Gesundheitswesen, ZEE 46/2001, 202-215.

Dabrock, Peter (2001 b), Leben um jeden Preis? Zum Therapieverzicht im Alter aus ökonomischen Gründen. Verteilungsgerechtigkeit

aus theologischer Sicht, dargestellt am Beispiel möglicher Rationierung aus Altersgründen, Berlin, Vortrag der Reihe

Workshop Medizinethik in der Katholischen Akademie Berlin am 6. Oktober 2001.

Dabrock, Peter (2006), Inklusion und soziale Gerechtigkeit. Zur theologisch-ethischen Deutung einer luhmannschen Theoriefigur

und ihrer Bedeutung für den aktuellen Gerechtigkeitsdiskurs, in: G. Thomas, A. Schüle, Luhmann und die Theologie,
Darmstadt 2006,129-145.

Dabrock, Peter (2008), Befähigungsgerechtigkeit als Ermöglichung gesellschaftlicher Inklusion, in: Hans-Uwe Otto, Holger Ziegler

(Hg.), Capabilities - Handlungsbefähigung und Verwirklichungschancen in der Erziehungswissenschaft, Berlin 2008,17-53

Dahrendorf, Ralf (1965), Bildung ist Bürgerrecht. Plädoyer für eine aktive Bildungspolitik, Hamburg.

Drewek, Peter (1999), Geschichte der Schule, in: Klaus Harney, Heinz-Hermann Krüger (Hg.), Einführung in die Geschichte von
Erziehungswissenschaft und Erziehungswirklichkeit, Opladen 21999.



26

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

EKD (Evangelische Kirche in Deutschland) (2003), Kirchenamt der EKD, Maße des Menschlichen. Evangelische Perspektiven zur
Bildung in der Wissens- und Lerngesellschaft, im Auftrag des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland herausgegeben

vom Kirchenamt der EKD, Gütersloh 32005 (Orig. 2003).

EKD (2006), Kirchenamt der EKD (Hg.), Gerechte Teilhabe. Befähigung zu Eigenverantwortung und Solidarität. Eine
Denkschrift des Rates der EKD zur Armut in Deutschland, Gütersloh.

Feinstein, Leon (2003), Inequality in the Early Cognitive Development of British Children in the 1970 Cohort, Economica
70/2003, 73-97.

Fischer Dietlind, Elsenbast, Volker (Hg.), Zur Gerechtigkeit im Bildungssystem, Münster 2007.

Flitner, Andreas (1957), Art. Bildung, RGG3 Bd. 1,1277-1281.

Forst, Rainer (1994), Kontexte der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main.

Friedeburg, Ludwig von (1992), Bildungsreform in Deutschland. Geschichte und gesellschaftlicher Widerspruch, Frankfurt am
Main.

Grethlein, Christian (1998), Religionspädagogik, Berlin, New York.

Hartmann, Michael (2002), Der Mythos von den Leistungseliten. Spitzenkarrieren und soziale Herkunft in Wirtschaft, Politik,
Justiz und Wissenschaft, Frankfurt am Main.

Huber, Wolfgang (2005), Vertrauen erneuern. Eine Reform um der Menschen willen, Freiburg i.Br.

Humboldt, Wilhelm von (1792), Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen (Original
1792), Stuttgart 1965.

Kersting, Wolfgang (2000), Theorien der sozialen Gerechtigkeit, Stuttgart, Weimar.

Meireis, Torsten (2006), Erwerbsarbeit und gesellschaftliche Integration, ZEE 50/2006,197-215.

Meireis, Torsten (2007), Art. Bildung, Sozialethik Online (Netzressource, www.sozialethik-online.de), zugänglich unter http://
www.ekd.de/sozialethik-download/SIPortalBildungMeireisverlinkt.pdf

Meireis, Torsten (2008), Tätigkeit und Erfüllung. Protestantische Ethik im Umbruch der Arbeitsgesellschaft, Tübingen.

Möhring-Hesse, Matthias (2004), Die demokratische Ordnung der Verteilung. Eine Theorie der sozialen Gerechtigkeit, Frankfurt

am Main.

Möhring-Hesse, Matthias, Lessenich, Stephan (2004), Ein neues Leitbild für den Sozialstaat. Eine Expertise im Auftrag der Otto
Brenner Stiftung und auf Initiative ihres wissenschaftlichen Gesprächskreises, Berlin, September 2004.

Müller Andreas (2006), Das Lernen gestaltbar machen, institut beatenberg, September 2006, Zugriff am 30.01.09 unter http://
www.institut-beatenberg.ch/xs_daten/home/artikel_selbstgestaltungSCREEN.pdf

Nass, Elmar (2006), Der humangerechte Sozialstaat. Ein sozialethischer Entwurf zur Symbiose aus ökonomischer Effizienz und
sozialer Gerechtigkeit, Untersuchungen zur Ordnungstheorie und Ordnungspolitik 51, Tübingen.

Nassehi, Armin (1997), Inklusion, Exklusion, Integration, Desintegration. Die Theorie funktionaler Differenzierung und die
Desintegrationsthese, in: W. Heitmeyer (Hg.), Was hält die Gesellschaft zusammen? Bundesrepublik Deutschland: Auf dem Weg
von der Konsens- zur Konfliktgesellschaft, Bd. 2, Frankfurt am Main 1997,113-148.

Neher, Peter (2006), «Der Sozialstaat im Wandel - Eckpunkte für eine ethische Orientierung», Vertreterversammlung, DiCV

Magdeburg, 18.03.2006, zugänglich unter http://www.caritas.de/20408.html, Zugriff vom 10.09.2008.

Nussbaum, Martha Craven (1999), Gerechtigkeit oder Das gute Leben, hg. von Herlinde Pauer-Studer, Frankfurt am Main.

Nussbaum, Martha Craven (1999a), Menschliche Fähigkeiten, weibliche Menschen, in: dies. 1999,176-226.

Otto,Jeannette (2007), Meines kann schon mehr! Englisch für Babys, Ökonomie für Vierjährige. Wenn Eltern dem Frühförderwahn

verfallen, Die Zeit 37/2007 (download unter www.zeit.de am 14.10.07).

Perpeet, Wilhelm, Art. Kultur, Kulturphilosophie, HWPh Bd. 4, Basel 1971-2007,1309-1324.

Peuckert, Rüdiger, Scherr, Albert (2003), Art. Sozialisation, in: Bernhard Schäfers (Hg.), Grundbegriffe der Soziologie, Opladen
2003,319-324.

Picht, Georg (1964), Die deutsche Bildungskatastrophe, Freiburg i.Br.

Rademacker, Hermann (2007), Jugendliche am Rande - und ihre Bildungschancen, in: D. Fischer, V. Elsenbast 2007,151-160.

Rawls, John (1971), Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 41988 (engl. Orig. 1971).

Schramm, Michael (2007), Subsidiäre Befähigungsgerechtigkeit durch das (Solidarische Bürgergeld>, in: Hamburgisches
Weltwirtschaftsinstitut, Bedingungsloses Bürgergeld und Solidarisches Bürgergeld - mehr als sozialutopische Konzepte, Hamburg
2007,122-149.

Schulze Alexander, Unger Rainer, Hradil Stephan (2008), Bildungschancen und Lernbedingungen an Wiesbadener Grundschulen

am Übergang zur Sekundarstufe I. Projekt- und Ergebnisbericht zur Vollerhebung der Grundschülerinnen der 4. Klasse im
Schuljahr 2006/07. herausgegeben von: Projektgruppe Sozialbericht zur Bildungsbeteiligung, Amt für Soziale Arbeit, Abteilung
Grundsatz und Planung, Landeshauptstadt Wiesbaden.

Schweitzer, Friedrich (2006), Religionspädagogik, Gütersloh 2006.

ders. (2007), Bildung zur Gerechtigkeit - oder: Was ist unter Bildungsgerechtigkeit zu verstehen? Evangelische Perspektiven zur
aktuellen Diskussion, in: Fischer, Elsenbast 2007, 57-63.



27

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2013 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2013

Schweizer Evangelischer Kirchenbund (SEK)(2004), Stellungnahme des Rates des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes

zur Vernehmlassung für einen Bildungsrahmenartikel in der Bun-desverfassung vom 08.09.2004 (Zugriff vom 21.02.2009

unter http://www.kirchenbund.ch/sites/default/files/stellungnahmen/vemehmlassung_bildungsrahmenartikel_de.pdf).

Sen, Amartya (1999), Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidarität in der Marktwirtschaft, Frankfurt
am Main.

Stern, Elsbeth (2005), Raus aus den Schubladen, Zeit 51/2005, download am 14.10.2007.

Statistisches Bundesamt (2006), Internationale Bildungsindikatoren im Ländervergleich CHECK.

Tenorth, Heinz-Elmar (2000), Geschichte der Erziehung, Einführung in die Crundzüge ihrer neuzeitlichen Entwicklung, Weinheim,

München 32000.

Ulich, Dieter (1991), Zur Relevanz verhaltenstheoretischer Lernkonzepte für die Sozialisationsforschung, in: Klaus Hurrelman,
Dieter Ulich (Hg.), Neues Handbuch der Sozialisationsforschung, Weinheim, Basel 1991, 57-75.

Välijärvi, Louni (2007), Chancengleichheit und Bildung in der finnischen Schule, in: D. Fischer, V. Elsenbast 2007,103-115.

Vierhaus, Rudolf (1992), Art. Bildung, in: Geschichtliche Grundbegriffe Bd. 1, Stuttgart 1992, 508-551, hier 509-510.

Wustmann, Corina (2007), Resilienz, in: BMBF (Hg.), Auf den Anfang kommt es an: Perspektiven für eine Neuorientierung
frühkindlicher Bildung (Bildungsforschung Bd. 16), Bonn, Berlin 2007,119-189.

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

Eidgenössische Technische Hochschule Zürich
Swiss Federal Institute of Technology Zurich

Assistant Professor (Tenure Track) of Process Intensification

The Department of Mechanical and Process Engineering (www.mawt.ethz.ch) at ETH Zurich invites applications
for the above-mentioned position. Applicants should demonstrate a strong background in engineering and
natural sciences and, in particular, transport phenomena. They should have a strong motivation and undisputable
commitment to undergraduate and graduate student education. The successful candidate is expected to establish

an ambitious, world-class program in a research-intensive cross-disciplinary environment at the Institute of
Process Engineering where state-of-the-art research in characterization, analysis, and synthesis is ongoing.
Excellent research and teaching lab facilities are being established across ETH Zurich (including the initiative with
IBM Zurich Research Laboratories). Furthermore, the Swiss research and industrial landscape ofFers extraordinary
opportunities, particularly in pharma, food, biotech, and energy.

Candidates should have a PhD degree in process engineering, chemical engineering, or a related field and have

an excellent international record of accomplishments. The successful candidate will be expected to teach

undergraduate level courses (German or English) and graduate level courses (English).

This assistant professorship has been established to promote the careers of younger scientists. The initial
appointment is for four years with the possibility of renewal for an additional two-year period and promotion to
a permanent position.

Applications should include a curriculum vitae, a list of major achievements, and a list of refereed publications.
The letter of application should be addressed to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing
date for applications is 30 April 2013. ETH Zurich is an equal opportunity and affirmative action employer. In

order to increase the number of women in leading academic positions, we specifically encourage women to apply.
ETH Zurich is further responsive to the needs of dual career couples and qualifies as a family friendly employer.
Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch.


	Befähigungsgerechtigkeit und Bildung : sozialphilosophische Überlegungen in protestantischer Perspektive

