
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 38 (2012)

Heft: 1

Artikel: Japanologie

Autor: Steinbeck, Raji C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Japanologie

Raji C. Steineck *

Ein Exotenfach?
Eil1 Fach - viele Berufsfelder
«Was studierst du - Japanologie? - Das hat
bestimmt etwas mit China zu tun!» - Diesen

Ausspruch, der eine tiefere Wahrheit enthält, als denen,
die ihn taten, bewusst gewesen sein dürfte, habe ich

während meiner Studienzeit in den späten 1980er

und frühen 1990er Jahren öfters gehört. Meist folgte
ihm die freundlich besorgte Frage: «Und was macht

man später damit?» Die Antwort hierauf kann
fallweise sehr unterschiedlich sein. Bei mir war es so,

dass ich zunächst einmal einen Doktor «machte»,
allerdings in Philosophie, und dann für die Habilitation

in die Japanologie zurückkehrte, die bis heute der

einzige akademische Ort ist, an dem man mit
wissenschaftlicher Forschung zu Japan «etwas werden»
kann. Bei Studierendenzahlen im unteren dreistelligen

Bereich (Zürich: ca. 250, davon 120 Hauptfach),
wie sie an den deutschsprachigen japanologischen
Abteilungen und Instituten mittlerweile die Regel

sind, steht der Weg in die Wissenschaft allerdings nur
einer Minderheit offen. Die meisten haben ohnehin
andere Berufsziele und nehmen nach dem Abschluss

eine Tätigkeit in der Privatwirtschaft auf, häufig in

einem Unternehmen, das sie während der Studienzeit
schon in Praktika oder Teilzeitarbeit kennengelernt
haben. Die Tätigkeitsbereiche sind dabei sehr breit

gestreut und abhängig von lokalen Gegebenheiten
und Wirtschaftsstrukturen. Sie reichen von der
Finanzwirtschaft, die in Zürich sicher eine grössere
Rolle spielt als etwa in Tübingen oder Bochum, über
die Industrie bis zu den Medien und vom diplomatischen

Dienst über die Reise- bis zur Kunstbranche.
Ein Japanbezug ist häufig nur am Anfang der Karriere

gegeben.

* Universität Zürich, Ostasiatisches Seminar,

Zürichbergstrasse 4, 8032 Zürich.

E-mail: steineck@oas.uzh.ch

Raji C. Steineck, Dr. phil., ist seit 2008 Professor für Japanologie an der
Universität Zürich und seit 2010 Direktor des dortigen Ostasiatischen
Seminars. Studium der Japanologie, Philosophie und Musikwissenschaft

an der Universität Bonn und der Ritsumeikan Universität in Kyoto.
Promotion 1999 in Philosophie und Habilitation 2006 in Japanologie an
der Universität Bonn. Forschungsprojekte zur modernen Philosophie und
Ethik sowie zum mittelalterlichen japanischen Zen-Buddhismus.
Gastdozenturen in Polen und Japan. Leiter des Forschungsfelds Begriffe und
Taxonomien am UFSP «Asien und Europa» der Universität Zürich.

Vorstandsmitglied der International Society for the Study of Time (ISST).

Für die Minderheit der primär wissenschaftlich
Interessierten ist mittlerweile aber der «Umweg» über
ein zweites Fach nicht untypisch; auch mein Kollege
in Zürich, David Chiavacci, ist ihn gegangen und hat
in Soziologie promoviert.

Entwicklung des Fachs

Das hat insofern mit der Geschichte des Faches zu

tun, als die Japanologie Ende des 19. Jahrhunderts
als exotische Philologie begann, deren Vertreter
(die erste Professorin für Japanologie im
deutschsprachigen Raum war Nelly Naumann, die das Fach

seit 1970 in Freiburg /Breisgau vertrat) häufig noch
andere Gebiete der Ostasienwissenschaften mit
bearbeiteten. Zugleich war die Japanologie bis in die

späten 1970er Jahre hinein sozusagen ein «sehr
kleines», von wenigen Personen und meist im
Alleingang vertretenes Fach, in dem Generalismus
eine notwendige Tugend darstellte. Seit dieser Zeit
hat sich zwar die Zahl der Professuren und
wissenschaftlichen Stellen im Fach stark vermehrt, so dass

es heute im deutschsprachigen Raum etwa 500

vorwiegend wissenschaftlich arbeitende Japanologin-
nen und Japanologen gibt. Zugleich kam mit der
sozialwissenschaftlichen Japanologie aber auch eine

neue Fachrichtung hinzu. Neben den «klassischen»

Gegenständen der Japanologie, also den Sprachformen,

historischen Quellen und - im älteren
Sprachgebrauch - «Kulturdenkmälern» Japans werden
seither auch die Themen und Fragen der heutigen
japanischen Gesellschaft vom Fach bearbeitet.

Angesichts der Breite des Gegenstandsbereiches
kann es nicht verwundern, dass viel japanologische
Arbeit in der Bestandsaufnahme und Vermittlung
bestand und immer noch besteht. Die Öffentlichkeit

erwartet vom Fach sowieso hauptsächlich, dass

es Japanwissen in allen Bereichen bereithalten solle:
So wundern sich Journalisten manchmal, wenn sie in

derjapanologie nach « Expertenmeinungen » suchen

und ihr Gegenüber, deren oder dessen Spezialgebiet
vielleicht der mittelalterliche Buddhismus oder die

Literatur der Gegenwart ist, sich weigert, zum
Beispiel zur Fiskalpolitik der japanischen Zentralbank
Stellung zu nehmen. Trotzdem stellen sich die Japan-

ologien dort, wo es sinnvoll ist, auch dieser
Anforderung nach fachlicher Breite: Im Studium nehmen
der Spracherwerb sowie die Erarbeitung von
Grundkenntnissen zur japanischen Geschichte, Religion,
Literatur, Gesellschaft und Politik einen grossen



21

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Raum ein. Das muss auch so sein, weil sonst das

Allgemeinwissen über Japan fehlte, das es erst
erlaubt, spezifischere Informationen und Fragestellungen

richtig einzuordnen. Für das Erlernen

wissenschaftlicher Methodik wird angesichts dieser

Anforderungen meist auf die Nebenfächer verwiesen.

Auch das kann kaum anders sein, insofern die

einzelnen Japanologien der Vielzahl von
fachlichmethodischen Interessen bei ihren Studierenden gar
nicht durch eigene Methodenkurse gerecht werden
können.

Fächerübergreifende Methoden und Kooperationen
Andererseits wird dieser Zustand auch häufiger als

«Methodendefizit» im Fach empfunden. Gerade

wissenschaftlich ambitionierte Japanologinnen
und Japanologen sind in den letzten zwei Dekaden
daher öfters den Weg gegangen, synchron oder
sukzessiv wissenschaftliche Qualifikationen in einem

zweiten Fach zu erwerben und haben, vor allem
in den Sozialwissenschaften, versucht, ihre
japanbezogene Forschung vermehrt in die Soziologie,
Politikwissenschaft oder Wirtschaftswissenschaften

hineinzutragen. Dieses Projekt der «Auswanderung»
aus derjapanologie in die sogenannten «Methodenfächer»,

das viele Angehörige meiner Generation vor
Augen hatten, ist, wie die Flallenser Kollegin Gesine

Foljanty-Jost vor einigen Jahren feststellte, aber letztlich

daran gescheitert, dass Japan in diesen Fächern
als zu marginal gilt.

Mehr Erfolg verspricht daher aus meiner Sicht

gegenwärtig der Ansatz, die Forschung in Kooperation

mit den einschlägigen Disziplinen zu betreiben
und die Lehre mindestens ab dem Graduiertenniveau

stärker fachlich-methodisch zu profilieren.
In Zürich soll dies durch die für 2013 geplante
Einführung je eines philologisch-kulturwissenschaftlichen

und eines sozialwissenschaftlichen japano-
logischen M.A.-Programms umgesetzt werden.

Gleichzeitig bieten wir regelmässig Lehrveranstaltungen

an, die von Studierenden der Philosophie,
Religionswissenschaft oder Ethnologie für ihr Fach

«gebucht» werden können und beteiligen uns an

fachübergreifenden Programmen wie den Gender
Studies oder der Allgemeinen und vergleichenden
Literaturwissenschaft. Wir hoffen, dass damit einer-

seitsjapanbezogene Untersuchungen auch in diesen

Fächern allmählich den Status des Exotischen verlieren

werden. Andererseits möchten wir «unseren»
Studierenden signalisieren, wie wichtig es ist, sich

nicht nur mit Japan zu beschäftigen, sondern auch

die einschlägigen methodischen Ansätze und
Diskussionen in sachlich vergleichbaren, aber grösseren
und damit stärker in sich differenzierten Fächern

zur Kenntnis zu nehmen.

Aktuelle Herausforderung: der 3. März 2011

und die Folgen
Die Dreifachkatastrophe in Nordostjapan vom 11.

März 2011 hat die Fachangehörigen von den
Studierenden bis zu den Dozierenden tief getroffen.
Natürlich fühlen wir uns ganz grundsätzlich verbunden
mit dem Land, in dem die meisten von uns einige
Jahre gelebt haben. Entsprechend haben wir in der

Regel auch enge persönliche Bindungen dorthin und

waren nun besorgt um das Wohlbefinden unserer
Bekannten, Freunde und gegebenenfalls auch
Verwandten. So war es für viele zunächst einmal das

dringlichste Anliegen, den Kontakt herzustellen und,

wo nötig und möglich, unmittelbar und individuell
Hilfe zu leisten. Hinzu kam die Sorge um die
Austauschstudierenden, die zum Zeitpunkt der
Katastrophe in Ostjapan waren.

Konkrete Hilfen
Viele verspürten darüber hinaus den Wunsch,
konkrete Hilfestellung bei der Bewältigung der Katastrophe

zu leisten. Aber um selbst Hand anzulegen, waren

wir als Buchgelehrte im fernen Europa schlecht

positioniert. Immerhin wurden von vielen Japanologien

Benefizanlässe und Spendensammlungen
organisiert. Zentraler als der materielle Ertrag solcher
Aktivitäten dürfte dabei letztlich das Zeichen der
Verbundenheit gewesen sein, das durch sie nach Japan

gesendet wurde - denn das Land selbst ist ja eines

der reichsten der Erde und kann den Wiederaufbau
auch aus eigener finanzieller Kraft bewältigen. Das

eigentliche Katastrophengebiet in Japan ist eine auch

innerhalb des Landes vernachlässigte, als rückständig
und arm geltende Provinz. Dass Menschen aus aller
Welt Anteil an ihrem Schicksal nehmen, war für die
Betroffenen dort, wie wir erfahren durften, ein wichtiger

Trost.

Vorurteile und Aufklärungsbedarf
Gleichzeitig sah sich aber auch die Japanologie als

Fach gefragt. Schnell wurde in den Tagen nach der

Katastrophe deutlich, dass in den Medien ein hoher
Informationsbedarf bestand, vor allem auch, was das

Wissen um gesellschaftliche und kulturelle
Hintergründe anging, und dass dieser Informationsbedarf
nicht durch die zuständigen Auslandskorrespondenten

gedeckt werden konnte, von denen übrigens

nur wenige über die Fähigkeit verfügen, japanische
Quellen zu lesen.

Da Japan einerseits seit den 1990er Jahren, als die

dortige Immobilienspekulationsblase geplatzt war
und die nötigen strukturellen Reformen nicht vom
Fleck kamen, nicht mehr als Vorbild gilt und andererseits

international keine Probleme verursacht, ist der

reguläre Informations- und Nachrichtenbedarf über
das Land in den allgemeinen Medien hierzulande -



22

VSH'Bulletin Nr. 'I, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

bzw. im deutschsprachigen Raum insgesamt - recht

niedrig. Entsprechend gering ist auch der Kenntnisstand.

Wie stets, wenn kein genaueres Wissen zur
Verfügung steht, wurden nun auch nach den

Katastrophen vom März 2011 Vorurteile aktiviert. Hinzu
kam vor allem in den deutschen Medien eine

verzerrte, einzig auf die Atomkatastrophe fokussierte

Perspektive, die teilweise dazu führte, dass man geradezu

in Untergangsszenarien schwelgte.

Die Japanologie reagierte darauf in unterschiedlicher
Weise. Bestimmte, besonders flagrante Äusserungen

in den Medien wurden in den «J-Studien», der

deutschsprachigen japanologischen Mailing-Liste,

erregt kommentiert.1 Einzelne Vertreterinnen und
Vertreter der Japanologie äusserten sich aber auch

unmittelbar in den Medien. Wichtig war in den ersten

Wochen nach der Katastrophe vor allem, die
Informationen zu präzisieren und deutlich zu machen,
dass vor Ort die Verwüstung durch die Tsunami-
Flutwelle den grössten unmittelbaren Schaden
angerichtet hatte.

Sodann war nach mehreren Seiten das Vorurteil von
Japan als einer perfekt durchorganisierten und

disziplinierten Einheitsgesellschaft zu korrigieren. Dieses

Vorurteil drohte einmal die Wahrnehmung für die

Situation der unmittelbar Betroffenen zu verstellen,
führte aber auch zu verzerrten Einschätzungen
hinsichtlich der Ursachen der Atomkatastrophe sowie
der Möglichkeiten und Aussichten in ihrer Bewältigung.

Als ganz besonders ärgerlich empfanden viele in der

Japanologie das Vorurteil, in Japan gebe es kein
kritisches Bewusstsein in der Bevölkerung beziehungsweise

dieses könne sich aus irgendwelchen kulturellen

Gründen nicht artikulieren. Nun ist es, in Bezug
auf das Problem der Kernenergie, zwar richtig, dass

die japanische Anti-Atombewegung nie die gleiche
Kraft entfalten konnte wie ihr Gegenstück in den

deutschsprachigen Ländern. Richtig ist aber auch,
dass sich in den letzten Jahren die negativen Voten

zur Kernenergie in Japan gemehrt hatten. Die renommierte

linksliberale Monatszeitschrift Sekai («Welt»)
hatte noch im Januar 2011, zwei Monate vor der

Katastrophe also, ein Themenheft mit kritischen Beiträgen

zu dieser Problematik herausgebracht. Richtig ist

schliesslich weiterhin, dass die Anti-Atom-Bewegung
nach dem Super-GAU unmittelbar Zulauf aus allen

Schichten bekam und im Laufe des letzten Jahres

landesweite Massendemonstrationen organisieren

i https://listserv.shuttle.de/mailivart/listinfo/i-studien (24.02.2012).
Es können allerdings nur eingetragene Mitglieder Beiträge einsenden

und lesen.

konnte. In der japanischen Presse wie im Internet
war zu beobachten, wie der staatliche Umgang mit
der Katastrophe insgesamt aufmerksam bis miss-

trauisch beobachtet wurde. Dass diese kritische

Begleitung angesichts jahrzehntelang gewachsener

Verflechtungen zwischen der japanischen Administration

und der Atomwirtschaft äusserst notwendig
war und bei dieser Gelegenheit auch erstmals ein

breiteres Forum in den landesweiten Medien fand, ist

ein weiteres wichtiges Faktum. Auch hier stand der

Wahrnehmung und Analyse das Vorurteil vom
technologisch-technokratischen Perfektionismus und
der Geschlossenheit der japanischen Gesellschaft

entgegen. Dass es der japanischen Atomwirtschaft
an einer funktionierenden Aufsicht durch administrative

Kontrollinstanzen und Medien mangelte -
mit entsprechenden Folgen, die auch schon bei
früheren Unglücksfällen zutage getreten waren - war
ein in der Japanologie zumindest unter Interessierten
wohlbekanntes Faktum. Überrascht hat insofern
zumindest mich weniger die Tatsache, dass eine solche

Havarie in Japan möglich war, sondern der im
Vergleich zu früheren Fällen deutlich transparentere
Umgang damit durch die Regierung von Ministerpräsident

Kan, der freilich inzwischen abgelöst worden
ist. Welche Mechanismen einer funktionierenden
Kontrolle entgegenstanden, wurde vor allem in
japanischen Wochenzeitschriften anlässlich des Unglücks
ausführlich diskutiert.

Die Fukushima-Textinitiative
Worin konnten in dieser Situation die Aufgabe
und der Beitrag der Japanologie bestehen? Als ein

wichtiges Anliegen neben dem Einbringen eigener
Kommentare und Berichte in Büchern2,
wissenschaftlichen Zeitschriften3, Medienbeiträgen,
Interviews oder Vorträgen erschien es gerade angesichts
des oben erwähnten Vorurteils, Stimmen aus Japan
selbst zur Geltung zu bringen. Aus dieser Überlegung
heraus riefen die Kolleginnen Steffi Richter (Leipzig)
und Lisette Gebhardt (Frankfurt) Ende April 2011

die «Textinitiative Fukushima4» ins Leben, der sich

die Zürcher Japanologie bald darauf anschloss. Auf
der Internetseite dieser Initiative werden übersetzte
Texte von japanischen Autorinnen und Autoren aus

einem breiten Spektrum von der Politik über die

Literatur bis zur Popkultur zur Verfügung gestellt, also

«Aktuelles, Tiefgründiges, Diskussionswürdiges zu

2 Siehe z.B. Doege, Felix und Patrick Köllner: «Trotz Fukushima-1:

Japans «atomares Dorf» hält an der Nuklearenergie fest, in: CICA
Focus Asian (5/2011), S. 1-8.

3 http://www.textinitiative-fukushima.de/ (24.02.2012). Im März 2012

fand an der Universität Frankfurt/M. eine internationale Konferenz

„Comparing Fukushima and Chernobyl: Social and Cultural Dimensions

of the Two Nuclear Catastrophes" statt.
4 Programm: http://www.gjf.de/japanologentag/files/cfp2012n.pdf

(24.02.2012).



23

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

den Katastrophen und ihren Kontexten». Daneben

stehen zusammenfassende Berichte von Diskussionen

in Internetforen oder aus den Printmedien. Der

Schwerpunkt liegt dabei auf den kritischen Stimmen

zur Atomkraft bzw. zum staatlichen Umgang mit
dem Super-GAU im Kraftwerk Fukushima 1 und
seinen Folgen - gerade weil hierzulande gerne
angenommen wird, dass es solche Kritik nicht gebe -
aber auch Voten für die Atomkraft werden wörtlich
wiedergegeben. Weiterhin stehen bestimmte Themen

im Zentrum, über die hierzulande nicht oder

nur verzerrend berichtet wurde, wie die Geschichte
der Kernenergie und des Widerstands gegen sie,

die «AKW-Nomaden» (prekär Beschäftigte, die zu

Wartungs- und Aufräumarbeiten in den AKWs
einschliesslich des havarierten Fukushima 1 eingesetzt
werden), oder auch die Frage der angeblichen
Gelassenheit und Gefasstheit «der Japaner».

Dabei geht es nicht nur um Information über das

aktuelle Geschehen und seine Hintergründe, sondern

mehr noch um die Dokumentation von dessen

Reflexion in verschiedenen Teilen der japanischen
Bevölkerung, und teils eben auch um die Aufarbeitung
der Vorgeschichte - einschliesslich von deren
kultureller Seite, wie sie beispielsweise ein Anti-Atom-
Song der Band «The Blue Hearts» aus dem Jahr 1988

dokumentiert, der noch unter dem Eindruck der
Katastrophe in Tschernobyl entstanden war. Verschiedene

Texte, wie etwa die Berichte der Psychiaterin

Kayama Rika von ihrem Besuch im Tsunami-Überflutungsgebiet,

stellen auch die Verbindung zu den

anderen Katastrophen des März her.

Die Textinitiative Fukushima verwirklicht damit ein

so entscheidendes wie auch klassisches Anliegen der

japanologie, nämlich die Stimme japanischer Texte

auch für eine Leserschaft zu erschliessen und zum

Klingen zu bringen, die dieser Sprache nicht mächtig
ist. So wichtig es ist, dass die Japanologie sich nicht
darin erschöpft, Übersetzungen und Berichte zu
erstellen, so zentral bleibt jedoch die Aufgabe, relevante

Quellen aufzuspüren und zugänglich zu machen.

Wissenschaftliche Analysen
Obwohl in der Japanologie ein durchaus kritisches

Verhältnis zur japanischen Gesellschaft und Politik

gewissermassen zum comment gehört, sah sich das

Fach durch die Ereignisse des letzten Jahres durchaus
auch in seinem Verständnis des gegenwärtigen Japan

herausgefordert. Zwar hat sich die deutschsprachige
Japanologie seit den 1970er Jahren der Analyse der

gegenwärtigen japanischen Gesellschaft, Politik und
Wirtschaft angenommen. 1988 schlössen sich

entsprechend interessierte Fachleute in der «Vereinigung

für sozialwissenschaftliche Japanforschung»

(VSJF, wwwvsjf.net) zusammen. Aktuelle Entwicklungen

werden in einem eigenen Jahrbuch (Japan

Jahrbuch, http://vsjf.net/jahrbuch-datenbank/)
dokumentiert. Hinzu kommen zahlreiche Forschungsarbeiten

zu soziologischen, politikwissenschaftlichen
und ökonomischen Fragen.

Die japanische Energiewirtschaft und insbesondere
die Kernenergie und mit ihr zusammenhängende
Strukturen oder gesellschaftliche und kulturelle
Erscheinungen waren aber bis 2011 nur selten Gegenstand

japanologischer Untersuchungen: So führt
eine Recherche zum Titelwort «Kernenergie» im

Online-Katalog des Deutschen Instituts für
Japanstudien (http://dijbib.dijtokyo.org/), das

deutschsprachige Japanliteratur mit dem Anspruch auf
Vollständigkeit sammelt und dessen Katalog nicht nur
Monographien, sondern auch Beiträge zu Sammelbänden

und Zeitschriften erfasst, zu gerade einmal
sechs einschlägigen Publikationen. Ergänzt man die
Recherche um die Suche nach Literatur zum Wort
«Atom», dann kommen nur wenige einschlägige

Veröffentlichungen, überwiegend zu atomrechtlichen

Fragen hinzu, die auf drei japanisch-deutsche
Atomrechts-Symposien in den 1980er und 1990er

Jahren zurückgehen.

Wie die japanische Öffentlichkeit hat sich auch die

Japanologie viel mehr mit den Atombombenabwürfen

auf Hiroshima und Nagasaki, deren Folgen und
ihrer Verarbeitung, etwa in der «Atombombenliteratur»

als mit der Kernenergie beschäftigt. Das mag
durchaus auch mit forschungspolitischen Fragen

zusammenhängen, da das Fach stark von staatlicher

Förderung aus Japan abhängig ist und eine kritische

Beleuchtung dieses Themas von den dortigen
Institutionen sicher nicht gerne gesehen worden wäre.

Es bleibt dabei die Frage offen, inwiefern die grosse
Rolle der Kernenergie für diesen grundlegenden
Sektor der japanischen Wirtschaft sich nicht auch

strukturbildend auf weitere Bereiche der Gesellschaft

ausgewirkt hat. Diese Frage wird nun auch

in der Japanologie neu diskutiert, so bei aktuellen

Tagungen und Podiumsdiskussionen in Bonn, Frankfurt

oder Zürich.

Auch auf dem 15. Deutschsprachigen Japanologen-

tag, den die Zürcher Japanologie Ende August dieses

Jahres ausrichtet5, werden verschiedene Aspekte
der Dreifachkatastrophe und ihrer Bewältigung
thematisiert: Dies betrifft konkrete Einzelheiten vom
Krisenmanagement der Regierungspartei DPJ über

5 Programm: http://www.gjf.de/japanologentag/files/cfp2Cn2n.pdf

(24.02.2012).



24

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Fragen der Haftung für Nuklearschäden oder des

Lebensmittelkonsums «nach Fukushima« bis hin

zur Positionierung einzelner Schriftstellerinnen im

einschlägigen Diskurs ebenso wie Grundsätzliches,

etwa den «Mythos vom rohstoffarmen Japan», der
eine der Begründungen für die Option Kernenergie

war, oder die Ideologien der Anti-Atomkraft-
Bewegung «zwischen Universalismus und nationaler
Selbstbehauptung» und historische und strukturelle

Hintergründe. Ein eigenes Panel sowie die gesamte
Sektion Ethnologie sind dieser Problematik
gewidmet, die daneben auch in einzelnen Vorträgen
der Sektionen Politik, Wirtschaft, Moderne
Geschichte, Literatur, Medien und Theater thematisiert

wird. Für die Beantwortung vieler der
grundsätzlicheren wissenschaftlichen Fragestellungen ist

es aber noch zu früh, und so steht zu erwarten, dass

die Berichte und Diskussionen auf den genannten
Tagungen, die sich verständlicherweise auf enger
umgrenzte Einzelfragestellungen konzentrieren, erst
den Anfang längerfristiger Forschungsbemühungen
im Fach darstellen.

Geistesgeschichtliche Fragen: «Religion»
und «japanisches Denken»
Anlässlich der letztjährigen Katastrophen wurden

häufig Fragen nach dem Verhältnis der Japaner zu
Natur und Technik sowie nach dem Einfluss
ethischer und religiöser Traditionen auf die hier
anscheinend als auffällig diszipliniert und emotional
zurückhaltend empfundenen Reaktionen der Betroffenen

gestellt. Sie betreffen in gewisser Hinsicht ein

Kerngebiet der geisteswissenschaftlich arbeitenden

Japanologie, allerdings mit der wichtigen Spezifikation,

dass diese sich nicht anheischig machen kann

(obwohl sie es in der Hochzeit der frühmodernen

Nationalphilologien vielfach wollte), sie für «die

Japaner» schlechthin zu beantworten. Was japano-
logisch erforschbar ist, sind in Japan historisch oder
aktuell vorfindliche, womöglich mit kanonischem

Anspruch überlieferte Positionen, von denen übrigens

kaum eine «rein japanischer» Provenienz ist.

Gerade der gerne als «autochthon» apostrophierte
Schinto erweist sich bei näherem Hinsehen als eine

moderne, auch aus dem Bedürfnis nationaler

Abgrenzung hervorgegangene Schöpfung, deren ältere

Vorläufer massiv durch kontinentalasiatische
Einflüsse geprägt waren. Dem modernen Nationalmythos

von der kulturellen Einheitlichkeit Japans zum
Trotz muss überdies festgehalten werden, dass schon
die frühesten historischen Quellen von einer starken

soziokulturellen Binnendifferenzierung des Landes

Zeugnis ablegen. Angesichts der Gewaltgeschichte
des japanischen Nationalismus in der ersten Hälfte
des 20. Jahrhunderts empfinden es darüber hinaus
viele Japanerinnen und Japaner als Zumutung, in

die Zwangsjacke nationalkultureller Erklärungen
gesteckt zu werden.6

«Japanische Religion » - in welchem Sinne?

Im Übrigen ist nicht nur die volkstümliche Rede von
der «japanischen Kultur» und ähnlichem aus fachlicher

Sicht problematisch. Auch geradezu selbstverständlich

anmutende Begriffe wie jener der Religion,
der - wie am Programm des Japanologentages und
ähnlicher Veranstaltungen erkenntlich - nicht
zuletzt zur Einteilung von Forschungsgebieten und

Expertisen verwendet wird und insofern in das

Gefüge der Wissenschaft inkorporiert ist, sind seit
einiger Zeit in die Diskussion geraten. Dabei wird als

Problem hervorgehoben, dass die Einführung dieses

Begriffs das, was unter ihn subsumiert wurde,
eingreifend veränderte, und dass seine Anwendung auf
ältere Institutionen, soziale Praktiken und Quellen
deren Wahrnehmung in verzerrender Weise

vorgeprägt hat.

Derzeit befasst sich ein Forschungsprojekt des

Bochumer Japanologen Hans Martin Krämer im
Rahmen des dortigen Internationalen Kollegs
« Dynamics in the History of Religion » mit der
Transformation der politischen Regelung von «Religion»
im Übergang von der frühen Neuzeit (Edo-Zeit,
1600-1867) zur Moderne (ab Meiji-Zeit, 1868-).
Krämer geht dabei der Fragestellung nach, inwiefern
sich durch die Einführung einer modernen,
europäisch geprägten Begrifflichkeit von Religion nach

1870 die Spielräume und Gestaltungsmöglichkeiten
staatlichen religionspolitischen Handelns in Japan

veränderten. Komplementär dazu untersuchen
wir in der Zürcher Japanologie im Kontext des

Forschungsfeldes «Begriffe und Taxonomien» des

hiesigen Universitären Forschungsschwerpunkts
«Asien und Europa» die begrifflichen Ordnungen
in Quellen aus dem Altertum (7.-12. Jh.) und Mittelalter

(13.-16. Jh.). Wir fragen dabei ausgehend von
den Selbst- und Fremdbezeichnungen dessen, was
in moderner Terminologie als Religion bzw. religiöse
Tradition, bzw. als die diesen jeweils zugeordneten
« Sekten » oder « Schulen » bezeichnet wird, nach den

in den Quellen vorgenommenen Strukturierungen
der semantischen Felder. Was sind die sprachlichen
Mittel, mit denen einschlägige Entitäten identifiziert
werden? Welche Neben-, Über- und Unterordnungen

zwischen ihnen gibt es? Werden Kriterien der

Zuordnung aufgestellt? Mit welchen Bewertungen
oder emotionalen Qualifikationen verbindet sich die

jeweilige Terminologie? Und welche soziokulturellen

S Vgl. die Äusserungen des Philosophen Mishima Ken'ichi in einem

Interview mit der Frankfurter Rundschau: http://www.fr-online.de/debat-
te/philosoph-kenichi-mishima-verfuehren-sie-mich-bitte-nicht-zum-
nationalismus-, 1473340,82m80.html (27.2.2012)



25

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Praktiken der Inklusion oder Exklusion, Aufwertung
oder Abwertung, Distanzierung oder Annäherung
werden erwähnt?

Ein Beispiel: der Yörö-Kodex

Dabei bestätigt eine Untersuchung des ältesten
erhaltenen Gesetzbuches, des sog. Yörö-Kodex von
718, der aus «Strafbestimmungen » (ritsu) und

«Verwaltungsverordnungen» (ryö) besteht einerseits
den schon länger bekannten Befund, dass es vor der

Moderne in Japan keinen generellen Oberbegriff für
« Religion » gab, unter dem etwa der Götterkultus und
der Buddhismus befasst worden wären. Andererseits
werden beide im dritten Band der «Verordnungen»
(ryö) nebeneinandergestellt. Die Titel der einschlägigen

Kapitei, frei übersetzbar als «Verordnungen in

Sachen himmlische und irdische Gottheiten» und

«Verordnungen in Sachen Mönche und Nonnen»

zeigen allerdings, dass es hier um den amtlichen

Umgang mit zwei ausserhalb der profanen Sphäre

(zoku) befindlichen Personengruppen geht.
Interessanterweise regeln dabei die ersteren Verordnungen
vor allem die Feste, die von der Administration für
die Gottheiten abzuhalten sind, während die zweiten
sich vornehmlich mit Sanktionen beschäftigen, die
sie bei Fehlverhalten von (buddhistischen) Mönchen
und Nonnen einzuleiten hat. Zu den wichtigsten
Sanktionen gehört dabei die Rückführung der
fraglichen Person in den profanen Bereich (kanzoku). Die

Beiordnung impliziert also keine Gleichordnung und

-behandlung, wie sie aus klassisch-moderner Sicht

überhaupt gewissermassen «schief» ist, da sich die

Verordnungen nicht einmal auf den «schintoisti-
schen» und dann auf den «buddhistischen» Klerus

beziehen, sondern auf den Umgang der Behörden

mit Gottheiten einerseits und Mönchen/Nonnen
andererseits.

Auch in einer weiteren Hinsicht weicht die Ordnung
des Yörö-Kodex von den Zuordnungen ab, die (auch

inJapan) mitdermodernen BegrifFlichkeitverbunden
sind. Den Mönchen und Nonnen werden nämlich
Praktiken wie das Wahrsagen oder die Heilung von
Krankheiten mittels Geisterbeschwörung untersagt,
die nach klassisch-moderner Klassifikation und der
ihr inhärenten Wertordnung den niedrigen Formen
der Religiosität zuzuordnen sind. Dies geschieht aber

nicht, weil solche Praktiken insgesamt als verdächtig
erscheinen, sondern weil sie nach dem « Buddha-Gesetz»

verboten seien. An anderen Stellen haben sie

dann ihren legitimen, institutionalisierten Ort: So ist

das Amt für Angelegenheiten der himmlischen und
irdischen Gottheiten unter anderem mit bestimmten
Formen der Divination sowie mit den Ritualen unter
Verwendung von Geistmedien befasst, das Amt für
Yin-Yang-Angelegenheiten mit mantrischer Technik

und die Heilung mittels magischer Formeln fällt in

die Zuständigkeit des Medizinalamtes. Es handelt
sich gewissermassen um eine klare rationale Arbeitsteilung

auf der Basis der damals vorherrschenden

Ontologie, für die Geister und Götter einen normalen,

allerdings ausserhalb herrscherlicher Jurisdiktion
befindlichen, Bestandteil der Wirklichkeit darstellten.

Die Einteilung, die wir modern in die Trennung
von «heiliger» und «profaner» bzw. «religiöser»
und «säkularer» Sphäre zu übersetzen geneigt sind,

ist genuin vielmehr eine juridische, nämlich zwischen

den Geltungsbereichen des «Buddha-Gesetzes»

(buppö), das für die Mönche und Nonnen gilt, und
des «herrscherlichen Gesetzes» (öhö), das auch

die Institutionen des Götterkultes (allerdings nicht
die Gottheiten selbst) erfasst. Sie erlaubt übrigens
ein Zusammenspiel dieser Institutionen und ihrer
Akteure mit Mönchen und Nonnen, das deutlich

zeigt, dass hier nicht zwei wechselseitig exklusive

«Religionen» interagieren: Im Altertum werden
nämlich regelmässig Mönche und Nonnen damit
beauftragt, an Institutionen des Götterkultes
heilbringende Rituale aus dem Repertoire des « Buddha-
Gesetzes» zugunsten der dort verehrten Gottheiten
zu vollziehen. Genauso werden in den Tempelklöstern

ganz selbstverständlich die lokalen
Gottheiten verehrt, die den Ort und die an ihm lebende
Gemeinschaft beschützen sollen.

Mittelalterliche Wirkungen am Beispiel eines

Zen-Mönchs

Die juridisch inspirierte Zweiteilung der Sphären
des «Buddha-Gesetzes» und des «herrscherlichen
Gesetzes» findet sich noch im Mittelalter wieder,
als die mit dem Yörö-Kodex verbundene Staatsund

Gesellschaftsordnung schon längst ausgehöhlt
und durch feudalistische Elemente überformt ist.

In verschiedenen Schriften des Zen-Mönchs Dögen
(1200-1253) etwa wird auf sie Bezug genommen,
allerdings nun mit einer klaren epistemologischen
Wertung, die sich auch auf die Begriffsordnung
auswirkt: So lehnt Dögen die seinerzeit aus China nach

Japan überlieferte Doktrin von der Übereinstimmung
der «drei Lehren» (des Buddha, des Konfuzius und
des Laozi) ab, in dem er Konfuzius und Laozi sowie
deren Anhänger der Sphäre weltlicher Herrschaft

zuschlägt: von ihnen sei bestenfalls zu lernen, wie man
in der gegenwärtigen Existenz zu agieren bzw. ein

Land zu regieren habe, während die Lehre des Buddha

Einsicht in die früheren und zukünftigen Existenzen

und Weltalter umfasse. Hier scheint Dögens
Auffassung der klassisch-modernen Entgegensetzung

von Transzendenz und Immanenz nahezukommen.
Das stellt sich jedoch bei näherer Untersuchung
als Täuschung heraus, denn der «Buddha-Weg»
(butsudö), wie die Selbstbezeichnung der von Dögen



26

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

propagierten Orthopraxie lautet, ist gerade immanent,

durch eine bestimmte Lebensführung in der

gegenwärtigen Existenz, zu verwirklichen. Ablehnung
des endlichen Daseins und Ausrichtung auf ein
zeitenthobenes, ewiges Sein dagegen sind Ansichten, die

er, meist unter Hinzufügung abwertender Prädikate,
den «aussenstehenden Wegen» (gedö) zuordnet.
Der zur Selbst- wie Fremdbezeichnung verwendete
Wortteil «-Weg», der insofern als Kandidat für ein

semantisches Äquivalent des Wortes Religion in
Betracht käme, tritt dabei wiederum niemals isoliert als

Oberbegriff auf. Er wird stets mit einer eindeutigen
Zuordnung und meist zusätzlich noch mit wertend-
hierarchisierenden Prädikaten («der große Weg der
Buddhas und Patriarchen», vs. «die hinderliche
Ansicht eines aussenstehenden Weges») verbunden.
Insofern ist auch hier die begriffliche Ordnung des

einschlägigen Feldes inkommensurabel zur modernen
Taxonomie der Religion(en).

Am Werk Dögens, das seit dem 20. Jahrhundert
übrigens zum Kanon der vormodernen Literatur-
wie Ceistesgeschichte zählt, lässt sich auch noch ein

anderes Problem erläutern, dem wir in Zürich in einem

vom SNF geförderten Projekt zur «Rhetorischen

Analyse klassischer Texte des japanischen Buddhismus»

nachgehen. Als Gründer einer der zwei grossen

Schulen des Zen-Buddhismus in Japan sind seine

Schriften vielfach rezipiert worden als Exempel für
ein «anderes Denken», das den Gesetzen der Logik

nicht gehorche bzw. sie bewusst überschreite.
Dies wird teils noch weiter dahingehend gesteigert,
dass er als Exponent eines «japanischen Denkens»

wahrgenommen wird, das sich dem Verständnis der

Europäer zwangsläufig entziehe. Das beruht auf der

Gleichsetzung von «Zen» und «japanischer Kultur»,
die der Laienbuddhist und Privatgelehrte Suzuki

Daisetz Anfang des 20. Jahrhunderts erfolgreich
propagierte und die durch Bücher wie Eugen Herrigels
«Zen in der Kunst des Bogenschiessen» (bis heute
vielleicht das meistgelesene Buch zur «japanischen
Kultur») weiter popularisiert wurde.

Tatsächlich sind gerade Dögens bekanntere Texte

schwer zu erschliessen. Das zeigen schon ihre

Übersetzungen in moderne Sprachen einschliesslich des

modernen Japanisch, die einander an zentralen Stellen

widersprechen.7 Dies sollte eigentlich detaillierte

Untersuchungen zu ihrer Form und Funktion
nahelegen, um damit inhaltlichen Deutungen ein besser

abgesichertes Fundament zu geben. Solchen Unter-

7 Vgl. dazu vom Autor: « Übersetzung und theoretische Rekonstruktion

am Beispiel von Dögen: Genjököan », in: Horm. Vergleichende Studien

zur japanischen Kultur 9 (2002), S. 117-144.

suchungen stand aber lange eben das Vorurteil vom
«alogischen» Zen entgegen, dem gemäss jede rationale

Analyse den eigentlichen Inhalt der Texte gerade
verfehlen musste. Ziel unseres Projektes ist nun, mit-
hilfe der Anwendung von analytischen Methoden
aus der Semiotik, Narratologie und systematischen
Rhetorik zu einer überprüfbaren Beschreibung
davon zu kommen, wie - mit welchen textlichen
Mitteln - Dögen seine Adressaten zur Übernahme

und Umsetzung seiner Lehre zu bewegen versucht.
Zusätzlich analysieren wir auch um vier Jahrhunderte

ältere Texte des Begründers der Shingon-Schule
des esoterischen Buddhismus, Kükai, der in einem

poetologischen Werk auch normative Aussagen aus

älteren chinesischen Werken zu verschiedenen
Stilmitteln, ihrer Klassifikation und ihrer Bewertung
kompilierte. Solche Aussagen der untersuchten
Autoren zur Einordnung und Bewertung von
rhetorischen Techniken gehen ebenfalls in die

Analyse ein, die damit auch den Katalog der systematischen

Rhetorik zu erweitern sucht.

In Bezug auf Dögen hat sich schnell gezeigt, dass die
erwähnten Methoden sehr hilfreich sind, um
beispielsweise Abschnittsgliederungen (die in den Quellen

nicht durch räumliche Absetzung vorgenommen
werden) anhand von nachvollziehbaren sprachlichen
Kriterien vorzunehmen und damit zu einem klareren

Bild des Gedankenganges zu bekommen. Ausserdem
ist festzustellen, dass Dögen mit dem Prinzip des

ausgeschlossenen Dritten argumentiert, bzw. überhaupt
begründende Sequenzen benutzt, um seine Lehre

plausibel zu machen - also durchaus auf logische
Regeln rekurriert. Zugleich lassen sich paradoxale
Wendungen häufig logisch entschärfen, wenn die

kommunikative Funktion der Texte beachtet wird,
die als Unterweisungen und Anweisungen für den

Schülerkreis gedacht sind. Sie werden nämlich
vielfach mit der Aufforderung verbunden, eine

bestimmte Sichtweise (und dann eine andere,
gegensätzliche) in der meditativen Übung auszuloten.

Auch hier versuchen wir also, durch eine genauere
Analyse der sprachlichen Gestaltung und der im
Text vorfindlichen semantischen, syntaktischen und

pragmatischen Beziehungen zunächst einmal ein
klareres Bild der «Eigenwelt» der Texte zu bekommen,

um darüber dann rezipierten Vorstellungen
zu begegnen und differenzierte Aussagen zu den

relevanten Welt- und Menschenbildern der
untersuchten Quellen treffen zu können.

Mit diesem Projekt haben wir gleichzeitig
wissenschaftliches Neuland betreten, da sich

Untersuchungen zur Rhetorik japanischer buddhistischer



27

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Quellen in der europäischsprachigen Literatur
bisher auf die Verwendung von bestimmten Topoi
konzentrierten. Die japanische Dögen- wie Kükai-

Forschung teilt sich dagegen weitgehend auf die zwei

Gebiete textgeschichtlicher bzw. biographischer und

dogmatisch-hermeneutischer Untersuchungen auf.

Hinzu kommen allenfalls noch sprachgeschichtliche
Forschungen. Dies mag angesichts der prominenten
Stellung beider Autoren im Kanon der japanischen
Literatur überraschen. Aber die japanische
Nationalphilologie ist wegen ihrer sprachlichen Bindung nur
marginal von den erwähnten Methoden berührt

worden, da die einschlägigen Theorien allenfalls von
japanischen Romanisten, Anglisten und Germanisten

zur Kenntnis genommen wurden. Gleichzeitig haben

ältere japanische Texte bisher kaum Eingang in

systematische Überlegungen zur Rhetorik gefunden.
Hier bietet sich also eine Chance für einen genuinen
Beitrag der ausserjapanischen Japanologie, die als

kleines Fach schon strukturell gehalten ist, sich

methodisch breit zu informieren - die aber durch
den Einbezug von Quellen, die bisher in der Theoriebildung

nicht diskutiert wurden, auch in systematischer

Richtung fruchtbar werden kann.


	Japanologie

