Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 38 (2012)

Heft: 1

Artikel: Agyptologie

Autor: Loprieno, Antonio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

8

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Agyptologie

Antonio Loprieno*

Die Geburt der wissenschaftlichen Erforschung der
altagyptischen Hochkultur wird traditionell auf die
Entzifferung der Hieroglyphenschrift zurtickgefiihrt.
Im Jahre 1824 gelang dem franzosischen Gelehrten
Jean-Frangois Champollion (Précis du systéme hiérogly-
phique) der Durchbruch, als er den primar lautlichen
- und nicht, wie seit der Spatantike traditionell an-
genommen, semantischen — Charakter dieser Schrift
erkannte. Durch den wieder gewonnenen, direkten
Zugang zu den altagyptischen Quellen etablierte sich
die Agyptologie im Laufe des XIX. Jahrhunderts als
selbstandige Disziplin an europaischen Universitaten
und Akademien, wobei sie als eigene Fachrichtung in
der Schweiz erst am Ende des Jahrhunderts Anerken-
nung erfuhr — anders als etwa in Frankreich (schon
1831 wurde Jean-Francois Champollion ein Lehrstuhl
am Collége de France angetragen) oder Deutschland
(1842 bekam Karl Richard Lepsius eine Professur an
der Berliner Akademie der Wissenschaften), aber wie
in England (1892 besetzte William Matthew Flinders
Petrie den ersten Lehrstuhl fiir Agyptologie am Uni-
versity College London).

Agyptologie an Schweizer Institutionen

Die erste dgyptologische Professur der Schweiz wurde
1891 an der Universitat Genf errichtet und bis 1914
von Edouard Naville innegehabt. Nach einem lange-
ren Unterbruch wurde der Lehrstuhl wieder ab 1950

* Rektor der Universitat Basel, Petersgraben 35, 4003 Basel.

E-mail Sekretariat: nicole.mathys@unibas.ch

Antonio Loprieno, Dr. phil, ist seit 2000 Ordinarius fiir Agyptologie an
der Universitat Basel, seit 2006 deren Rektor, zurzeit auch Prasident der
Schweizerischen Rektorenkonferenz (CRUS) und der Schweizerischen
Studienstiftung sowie Mitglied verschiedener Universitatsrate im In- und
Ausland.

Studium der Agyptologie, Sprachwissenschaft und Semitistik an der
Universitit Turin, 1977 Doktorat. 1984 Habilitation in Agyptologie an der
Universitat Gottingen. Von 1983 bis 1989 Extraordinarius fiir Afro-
asiatische Sprachwissenschaft an der Universitat Perugia, von 1989 bis
2000 Ordinarius fiir Agyptologie und Chairman des Department of Near
Eastern Languages and Cultures an der University of California, Los
Angeles. Gastprofessuren an der Hebrdischen Universitat in Jerusalem, an
der Ecole Pratique des Hautes Etudes in Paris sowie an der Universitat
Heidelberg. Antonio Loprieno ist Mitglied der Akademie der
Wissenschaften zu Gottingen, des Deutschen Archdologischen Instituts
sowie weiterer nationaler und internationaler wissenschaftlicher Gesell-
schaften. Seine Forschungsgebiete sind die dgyptische Sprache, Literatur
und Kulturgeschichte in typologischer und vergleichender Perspektive.

durch Charles Maystre, Robert Hari, Michel Valloggia
und Philippe Collombert besetzt. In Genf bestand
zwischen von 1964 bis 1997 auch die einzige Schweizer
Professur fiir Koptologie, die Disziplin des christlichen
Agypten, die Rodolphe Kasser innehatte. Als weiteres
wichtiges Zentrum der Schweizer Agyptologie etab-
lierte sich ab 1957 die Universitdt Basel mit Ursula
Schweitzer, der Siegfried Morenz, Erik Hornung, Anto-
nio Loprieno und Susanne Bickel folgten. An der Uni-
versitdt Fribourg wurde 1891-1908 von Johann Jakob
Hess und 1923-29 von Eugéne Dévaud ein Lehrstuhl
fur Agyptologie und Assyriologie besetzt, in dessen
Kontext 1968-81 auch der Sprachwissenschaftler
Werner Vycichl dozierte; seither werden in Fribourg
Lehrauftrige in Agyptologie erteilt. An der Univer-
sitit Neuchatel wurde 1913-39 eine agyptologische
Professur von Gustave Jéquier besetzt. Nach der Tatig-
keit von Johann Jakob Hess 1918-36 als Professor fiir
orientalische Sprachen wurde die Agyptologie an der
Universitat Ziirich 1964-2000 von Peter Kaplony, nach
dessen Pensionierung durch Lehrauftrége vertreten.

Die in der Schweiz von Naville und Jéquier begriin-
dete agyptische Archdologie wird gegenwartig durch
drei Institutionen betrieben: (a) das 1931 von Ludwig
Borchardt gegriindete, von einer privaten Stiftung
getragene Schweizerische Institut fiir dgyptische Bau-
forschung und Altertumskunde (seit 1938 Herbert
Ricke, Gerhard Haeny, Horst Jaritz, Cornelius von Pil-
grim); (b) die Unité d»Egyptologie der Universitat
Genf (insbesondere von Michel Valloggia und Charles
Bonnet); (c) das Agyptologische Seminar der Univer-
sitat Basel, dem in letzter Zeit die sensationelle Ent-
deckung einer ungestorten Bestattung (KV 64) im
thebanischen Tal der Konige gelungen ist. Die grossten
Sammlungen &dgyptischer Kunst besitzen das Musée
dwart et d»histoire in Genf und das Antikenmuseum
in Basel. Mehrere akademische Vereine pflegen in der
Schweiz die Ndhe zu dgyptologischen Inhalten, etwa
die Genfer Société d»Egyptologie, das Basler Forum
fiir Agyptologie sowie die Schweizerische Gesellschaft
fir Orientalische Altertumswissenschaft (SGOA).

Historische Agyptophilie und akademische
Agyptologie

In der westlichen Kultur ist die Agyptologie ein aka-
demisch kleines, dennoch offentlich sichtbares Fach.
Zum Teil hingt der publizistische Erfolg der Agyptolo-
gie mit der grossen Beliebtheit dgyptischer Ausstellung
zusammen, wie etwa 2004 jene Uber Tutanchamun



mit 120 Objekten aus Kairo im Antikenmuseum Basel,
die Uber 600'000 Besucher anzog. Die Griinde fir die
hohe 6ffentliche Prasenz dieses akademisch eher stief-
mitterlich behandelten Fachgebietes sind in dessen
historischer Entwicklung zu suchen. Die Agyptologie
als akademische Disziplin ist ein typisches Produkt der
europaischen Aufklarung. Durch die Entzifferung der
Hieroglyphenschrift konnte jene direkte Beziehung
zum Alten Agypten wiederhergestellt werden, die
in der Spatantike durch den Verlust des Gebrauchs
der Hieroglyphenschrift verloren gegangen war. Im
Falle anderer Kulturen des Mittelmeerraumes ist hin-
gegen der moderne Umgang mit dem Altertum das
Ergebnis einer einigermassen konstanten historischen
Rezeption: Die humanistische Vorstellung (oder Kon-
struktion, wie man heute zu sagen pflegt) des indivi-
duellen Menschen ging einher mit einer produktiven
Auseinandersetzung mit der griechisch-rémischen
Antike, die vom Konzept des «Klassischen», d.h. des
Nachahmenswerten gepragt war. Die Rezeption Grie-
chenlands oder Roms ist also vom kulturellen Mythos
der Kontinuitdt, die Rezeption Agyptens von jenem
des Bruches gekennzeichnet.

Paradoxerweise wurde dieser Bruch durch die Ent-
stehung des wissenschaftlichen Diskurses um das
Alte Agypten erst recht vergegenwartigt. Denn in den
flnfzehn Jahrhunderten, in denen das eindriickliche
Schrifttum des vorchristlichen Agypten dem euro-
paischen Auge verschlossen geblieben war, hatte sich
ein anderer Zugang zur altdgyptischen Kultur etab-
liert, den man mit Erik Hornung und Jan Assmann als
«agyptophil» — oder in seiner zugespitzten Variante
als «agyptomanisch» — bezeichnen kann. Von der
klassischen Antike bis zur Friihen Neuzeit galt nam-
lich das Alte Agypten als Ort des « Monumentalen »,
wobei diesem kulturellen Merkmal von Fall zu Fall
positive oder auch negative Eigenschaften zugewiesen
wurden: Urquell religioser Weisheit (wie Schikaneders
Sarastro) vs. Kerker sozialer Unterdriickung (wie das
biblische «Haus der Sklaverei»); Brutstitte des mo-
saischen Monotheismus (als symbolische Religion der
Weisen) vs. Ort heidnischer Zauberei (als magischer
Aberglaube fiir die Kleingeistigen); architektonische
Grosse (Pyramiden und Sphinxen) vs. menschenfeind-
liches Verhalten (Pharao als Quintessenz des bdsen
Konigs). Horapollos im VI, Athanasius Kircher im XVIL.
oder Mozart im XVIII. Jahrhundert hatten agyptische
Erinnerungsspuren nicht mit philologischen, sondern
mit philosophischen Augen als Trager einer hoheren
Form von Wissen gedeutet, der zwei kontrare Eigen-
schaften — dunkle Verborgenheit und helle Klarheit —
anhafteten.

Agyptens Rezeption ist also in unserer modernen
Kultur bipolar verortet. Auf der einen Seite haben wir
eine zweihundert Jahre alte agyptologische Disziplin,

9

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

auf der anderen Seite eine viel langere historische En-
zyklopadie, die Europa seit zwei Jahrtausenden beglei-
tet und die dualistisch verlduft: hier das Agypten des
Schonen und des Weisen, dort das Agypten der Magie
und des Betrugs. In den knapp zwei Jahrhunderten
agyptologischer Arbeit ist diese Dualitdt, welche dem
historischen Vermachtnis der Agyptophilie entspringt,
zugleich ein Segen und eine Biirde gewesen. Denn auf
einen Punkt gebracht lautet die dgyptologische, wis-
senschaftliche These: Uber das Alte Agypten wissen wir
lediglich, was uns altagyptische Texte und Monumen-
te erzahlen bzw. belegen. Neben der dgyptologischen
Lekttire lebt jedoch weiterhin auch die andere Form
der Beschaftigung mit Agypten, die nicht nur zeitlich
alter, sondern fiir unsere Kultur auch bei weitem be-
deutender ist. Diese Erinnerungsspur ist deshalb so er-
folgreich, weil sie von zwei Saulen westlichen Denkens
implizit untermauert wird. Sowohl klassische Autoren
wie Plato oder Isokrates als auch biblische Texte wie
Genesis oder Exodus legen ein zweideutiges Bild der
agyptischen Kultur an den Tag: schriftbesessen aber er-
starrt, weise aber autokratisch, politisch machtig aber
moralisch dubios. Auch in unserer Zeit bleibt deshalb
eine Wahrnehmung des Alten Agypten bestehen, die
nicht auf der Exegese einheimischen Materials, die das
Monopol der Agyptologen bleibt, sondern auf einer
sinnstiftenden Rezeptionsgeschichte basiert. Diese
Auslegung des agyptischen Altertums wurde schon
in den Anfingen der Agyptologie bekimpft und sys-
tematisch ausgegliedert, was auch ein bestimmtes
Selbstverstandnis der Disziplin stiftete: Champollions
strenges Urteil («toutes ces aberrations, tous ces vains
systémes ») ist paradigmatisch fir die dgyptologische
Einstellung geblieben, welche die Welt von den Irr-
tiimern der Agyptophilie (oder gar der Agyptomanie)
zu befreien versucht. Auf der anderen Seite wurde
sehr friih, etwa in der Form der Ausstellungen in Mu-
seen, eine Briicke zwischen der traditionellen und der
wissenschaftlichen Wahrnehmung geschlagen. Schon
bei der «Mutter aller dgyptischen Ausstellungen»,
der Prasentation der Grabanlage des Konigs Sethos .
durch G. B. Belzoni in London (1821), war die implizite
Erwartung nicht, den dgyptischen asthetischen Sinn in
seinen kulturellen Kontext einzubinden, sondern eine
asthetische Nachempfindung des westlichen Mythos
Agypten zu ermdglichen.

Diese zwei Zugédnge zur altagyptischen Kultur, der
agyptophile und der &gyptologische, leben also
weiterhin nebeneinander. Nicht einmal der naivste
Vertreter der akademischen Agyptologie konnte be-
haupten, hundertfiinfzig Jahre wissenschaftlichen
Umgangs mit agyptischen Texten hatten das offent-
liche Bild dieser alten Kultur entscheidend gepragt.
Ganz im Gegenteil: Zwischen dem offentlich wirk-
samen Bezug auf das Alte Agypten, wie ihn etwa



10

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

der Erfolg agyptischer Ausstellungen belegt, und der
Marginalitat der akademischen Disziplin besteht eine
tiefe Antipathie. Keineswegs bestimmt die Agyptolo-
gie den modernen Diskurs (iber das Alte Agypten,
sondern sie reagiert eher auf die breite offentliche
Neugier, deren Wurzeln in unsere Kulturgeschichte
von der Eisen- bis zur Neuzeit zurlickreichen.

Die defensive Haltung der Agyptologie im &ffent-
lichen Diskurs um das Alte Agypten hat wohl zwei
Ursachen. Zum einen schopft die Agyptophilie aus
schon gespeichertem Wissen, aus langer historischer
Erinnerung. Zum anderen l6st die Agyptologie offen-
sichtlich nicht das Versprechen ein, das ihre Geburt
begleitet hatte: Die dgyptischen Texte, die dank der
gewonnenen philologischen Erkenntnisse bekannt
wurden, vermogen nicht die gleiche Faszination her-
vorzurufen, zu welcher die tausendjihrige Rezeption
des Alten Agypten die westliche Kultur verfiihrt
hatte. Anders als die Agyptophilen es gerne (gehabt)
hitten, ist das dgyptologische Agypten ein Land gros-
ser religiéser Uberlieferung, aber ohne esoterisches
Wissen; eine Kultur mit langer literarischer Tradition,
aber ohne namentlich identifizierbare Autoren; eine
Zivilisation iiberwaltigender Monumentalbauten,
aber ohne kodifizierte Geometrie; ein gesellschaft-
liches Gebilde, von dem weder Erleuchtung noch
Pracht, weder Triumph noch Abgrund, sondern die
Normalitat einer bronzezeitlichen Kultur mit ihren
Kampfen zwischen Eliten und Subeliten, zwischen
der Ideologie der schriftlichen Prasentation und der
Realitdt der sozialen Praxis ausgeht. Deshalb befindet
sich der Agyptologe oft in der paradoxen Lage, er-
klaren zu miissen, weshalb das von ihm vertretene
kulturelle Objekt nicht so sensationell ist, wie der
Gesprachspartner hartnackig behauptet. Weiterhin
werden aus geschichtlicher Rekonstruktion astheti-
sierende Inspiration, aus funeraren Kontexten Grab-
schatze.

Die Sehnsucht nach dem mythischen Agypten, die
Millionen von Besuchern zu den Schitzen des Alten
Agypten lockt, verstehe ich auch als Spur einer ge-
wissen Enttauschung lber die Ergebnisse — oder die
Versaumnisse — der akademischen Agyptologie, die
zwar von der 6ffentlichen Resonanz des Forschungs-
gegenstandes «Altes Agypten» profitiert, sie jedoch
nur bedingt in wissenschaftliches Engagement zu
kanalisieren vermag. Diese Disziplinierung der mo-
dernen Rezeption des Alten Agypten bleibt eine
Aufgabe, mit der wir Forschende auf dem Gebiet der
Agyptologie uns befassen sollten.

Wissenschaft in der gegenwirtigen Agyptologie
In der akademischen Agyptologie wird generell die
Meinung vertreten, dass in unserem Fach interdis-

ziplindr gearbeitet werde. «Interdiszplinaritat» wird
oft als Merkmal des zeitgendssischen Wissenschafts-
betriebs schlechthin verstanden, das insbesondere
den speziellen Kulturwissenschaften anhaftet, und
zwar im doppelten Sinne: einerseits durch die Einbin-
dung der Agyptologie in einen bestimmten, meistens
orientalistischen — manchmal auch altertumswissen-

.schaftlichen — Facherverbund, andererseits durch

den methodischen Dialog mit den theoretischen
Geisteswissenschaften (Linguistik, Kunstgeschichte,
Literaturwissenschaft, usw.). Es ist allerdings fair zu
sagen, dass die Interaktion mit den orientalistischen
Fachern, der insbesondere fiir die grammatische Er-
schliessung des Agyptischen im XIX. und in der ers-
ten Halfte des XX. Jahrhunderts von herausragender
Bedeutung war, seit mehreren Jahrzehnten weitaus
weniger intensiv gefiihrt wird, als ob die Agyptologie,
anders als etwa die Assyriologie, sich nicht von den
Zwiangen einer Einbindung in die Orientalistik ein-
engen lassen wollte und sich eher zur kulturellen Dia-
lektik mit der westlichen Tradition bekennen wiirde.
In der zweiten Halfte des XX. Jahrhunderts ging die
Griindung spezifisch dgyptologischer Gesellschaften
— insbesondere in Deutschland oder Frankreich, we-
niger in der Schweiz, wie das Beispiel der SGOA zeigt
- mit einer allmahlichen Abkapselung der Agyptolo-
gie von den anderen orientalistischen Fachern einher.
Schon fiir die friihe Agyptologie (paradigmatisch ist
diesbeziiglich die Position eines Adolf Ermans, des
Griinders der dgyptischen Sprachwissenschaft) ent-
stammte die Beschaftigung mit den orientalistischen
Fachern eher einer Pflicht als einem Wunsch, und
Zweifel am intellektuellen Vorhaben der Beschifti-
gung mit diesen Fachern wurden sehr friih gehegt.

Dieses Verstindnis von Interdisziplinaritdt als Be-
schiftigung mit historisch oder geographisch be-
nachbarten kulturellen Grossen ist heute nicht mehr
aktuell. Stattdessen hat sich in der Agyptologie eine
andere Form wissenschaftlicher Dialektik etabliert,
die eher den theoretischen Rahmen der disziplindren
Forschung betrifft und die man «Transdisziplinari-
tit» nennen konnte. Der Ubergang von der Inter-
disziplinaritdt zur Transdisziplinaritdt lasst sich am
besten als Ausdruck jener «Krise der Moderne» in
der Wissenschaft nachvollziehen, welche die aufkla-
rerischen, modernistischen Forschungsansatze, die
unsere Disziplin von ihrer Entstehung bis zum Auf-
treten strukturalistischer Modelle begleitet und be-
stimmt hatten, im postmodernen Wissenschaftsdis-
kurs in Frage gestellt hat. Grob verallgemeinert konn-
te man den Unterschied zwischen modernen und
postmodernen Ansatzen so formulieren: Gilt in den
modernen (positivistischen oder strukturalistischen)
Ansidtzen die agyptologische Arbeit primdr der Re-
konstruktion der altidgyptischen Realitdt und deren



Strukturen, so streben postmoderne Perspektiven
eher die Konstruktion altagyptischer Sinnzusam-
menhdnge an. Interdisziplinaritat ist also ein horizon-
taler Bezug zu anderen Disziplinen mit vermeintlich
ahnlichen objektiven Bedingungen und unmittelbar
anwendbaren hermeneutischen Verfahren: Hier gilt
der theoretische Ruckgriff primar als ein exegetischer
Notbehelf. Transdisziplinaritdt ist hingegen der ver-
tikale Bezug zu gegebenenfalls nicht unmittelbar
anwendbaren theoretischen Perspektiven, die nicht
als Hilfe fiir die Rekonstruktion der Geschichte, son-
dern als Bild zur Konstruktion der Kultur eingesetzt
werden. Im Folgenden mochte ich diese Entwicklung
anhand zweier Fallstudien besprechen. Die erste be-
trifft den Bezug zur Rezeptionsgeschichte des alten
Agypten, die zweite die Metasprache literarischer
Forschung.

Agyptologie und theoretische Disziplinen

In der zeitgendssischen Agyptologie geht es also
primar um die Restitution altagyptischer Sinn-
zusammenhange. Es ldsst sich feststellen, dass viele
Beitrage der zeitgendssischen agyptologischen Ge-
schichts- und Kulturforschung (paradigmatisch
sei hier auf das Werk Jan Assmanns, wohl des pro-
duktivsten und wichtigsten Agyptologen der letzten
Generation, hingewiesen) eine erstaunliche Aufwer-
tung der voragyptologischen Beschaftigung mit dem
pharaonischen Agypten dokumentieren. Herodots
legendare Erzdhlungen oder Horapollos» Schrift-
deutungen stellen wieder, nachdem sie wegen ihrer
dokumentarischen Unzuverldssigkeit von unserem
Fach verbannt worden waren, Beispiele dgyptischer
«Wirklichkeiten» dar, d.h. in ihrer jeweiligen Tradi-
tion verdichtete Bilder des Alten Agypten, die zwar
nicht der nach wissenschaftlichen Methoden rekon-
struierbaren Realitat entsprechen, die jedoch fiir das
Verstandnis von Agyptens Rolle in der westlichen
Geschichte genauso wichtig sind. Diese Entwicklung
stellt meines Erachtens eine geradezu revolutiondre
Umwilzung des innerfachlichen Diskurses dar, denn
damit schliesst die zeitgendssische Agyptologie an
jene «agyptophile» Tradition an, von der sie sich
am Anfang ihrer Entwicklung programmatisch dis-
tanziert hatte: Eine Entfernung von der traditionel-
len Agypten-Rezeption, die zum Selbstverstandnis
des junges Faches entscheidend beitrug und der
wir die Kluft zwischen der Agyptophilie der Aus-
stellungsbesucher und der akademischen Unterre-
prasentierung der Agyptologie historisch verdanken.
In vielerlei Hinsicht hat also diese besondere Form
von Transdisziplinaritdt zu einer Verabschiedung von
einer rigiden Grenzziehung zwischen dem Agypten
von Mozart und Schikaneder auf der einen Seite und
dem Agypten der Agyptologie nach Champollion
gefiihrt.

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Dass wir Agyptologen in dieser Aufwertung ilterer
disziplinadrer Diskurse nicht alleine sind, zeigt auch
ein vergleichbares Interesse an der jeweiligen Re-
zeptionsgeschichte in unseren Nachbardisziplinen:
Man vergleiche etwa in der klassischen Altertums-
wissenschaft die Entwicklung vom «Kleinen Pauly»
zum «Neuen Pauly», in dem man einen viel hdufige-
ren Bezug auf die altorientalischen Voraussetzungen
der klassischen Antike, auf die griechischen Vor-
stellungen uber altorientalische Kulturen sowie auf
die europaische Antikenrezeption feststellen kann.
Ausserdem werden die fiir den «Kleinen Pauly»
typischen mikrologischen Stichworter im «Neuen
Pauly» durch makrologische Dachartikel ersetzt, in
denen man denselben transdisziplindren Versuch
einer Darstellung kultureller Sinnzusammenhange
erkennt, der auch flir die methodisch bewusste kul-
turwissenschaftliche Produktion in der heutigen
Agyptologie kennzeichnend ist.

Nun zum zweiten Beispiel des Ubergangs von der
(modernen) Interdisziplinaritat zur (postmodernen)
agyptologischen Transdisziplinaritdt. Ein wichtiges
Merkmal des postmodernen Wissenschaftsdiskurses
ist die Aufhebung einer strikten Opposition zwi-
schen dem referentiellen und dem selbstreferentiellen
Duktus der wissenschaftlichen Metasprache. Der
deutsche Kulturphilosoph Peter Sloterdijk hat diese
Aufhebung plakativ so formuliert: «Die evokative
Rede als legitimes Element der Philosophie». Ist der
neu entdeckte Bezug zur vormodernen Rezeption
von Agypten-Bildern primar in historischen Arbeiten
splirbar, so ist dieses zweite Merkmal, die Asthetisie-
rung der wissenschaftlichen Metasprache, insbeson-
dere in der agyptologischen Literaturwissenschaft
eklatant. In den letzten Jahrzehnten haben Agyp-
tologen versucht, die Diskussion um das Literarische
in Agypten in allgemeine literaturwissenschaftliche
Kategorien einzubinden. Dabei handelte es sich — an-
ders als etwa im Falle der Sprachwissenschaft — um
ein methodisch extrem schwieriges Unterfangen: an-
ders namlich als in der Sprachwissenschaft steht das
hermeneutische Verfahren in der Literaturwissen-
schaft in engem Verhaltnis zum bewussten Einsatz
kunstlerischer Merkmale seitens eines individuellen
Autors. Phoneme, Morpheme oder Syntagmen sind
heuristische Kategorien, die natiirlich durchaus in
der modernen westlichen Tradition verankert sind.
Sie sind aber unbewusste Strukturen menschlichen
Sprechens. Sie lassen sich deshalb semiotisch, d.h.
als Zeichen, auf beliebige Untersuchungsobjekte
tbertragen. Dasselbe gilt aber nicht fiir literaturwis-
senschaftliche Begriffe wie Fiktionalitdt oder Selbst-
referentialitdit. Man kdnnte argumentieren, und es
ist in der Tat insbesondere von allgemeiner literatur-
wissenschaftlicher Seite argumentiert worden, dass

11



12

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

der Gebrauch dieses und dhnlicher Begriffe erst fir
eine literarische Produktion berechtigt ist, in der ein
expliziter diesbezliglicher Pakt zwischen Autor und
Leser besteht: ein literarischer Kosmos, in dem Autor,
Leser und Literaturwissenschaftler iber eine gemein-
same hermeneutische Enzyklopadie verfiigen. Und
dasistim Grunde nur in der Literatur der Neuzeit der
Fall. Denn wie kénnen wir das Vorhandensein eines
derartigen Paktes in einer Kultur mit grundsatzlich
pseudepigraphischen Beziigen auf Personlichkeiten
annehmen, welche die mythische Herkunft eines lite-
rarischen Textes in der Vergangenheit verorten? Eine
Schriftkultur, in welcher der grosste gesellschaftliche
Wert nicht auf die autoriale Urheberschaft, sondern
auf das Abschreiben eines alten Textes seitens eines
kompetenten Schreibers gelegt wird? Die zwei struk-
turalistischen Pole einer internen Literaturgeschichte
aufder einen Seite und einer externen Literaturtheorie
auf der anderen Seite werden in der zeitgendssischen
Agyptologie vom Versuch ersetzt, dem dgyptischen
literarischen Moment gegen den Hintergrund expli-
ziter literarischer Erfahrungen der westlichen Kultur
auf die Spur zu kommen: etwa das elisabethanische
England im sogenannten new historicism oder die
kontinentale Romantik in der deutschsprachigen
Literaturforschung. Solche wissenschaftlichen Arbei-
ten stehen ganz im Sinne jener Restitution von Sinn-
zusammenhangen in der altdgyptischen Kultur, die
oben als Merkmal postmoderner Transdisziplinaritat
identifiziert wurde. Durch diese Privilegierung der
Ebene des Diskurses, d.h. der stark von der Wissen-
schaftssprache gepragten Prasentation kultureller
Zusammenhange, wird der dgyptologische Literatur-
wissenschaftler selbst fast unausweichlich zu einem
postmodernen Literaten eigenen Rechtes: «Es gibt
zwischen der Sprache der Wissenschaft und den
Sprachen der Poesie ein breites Zwischenreich, iiber
dessen Ausdehnung und Bedeutung noch nicht ab-
schliessend geurteilt werden kann ». Der Autor dieser
Maxime, der schon erwdhnte Peter Sloterdijk, hat da-
fur den Begriff der Sphdrenbildung gepragt: « Theorie
der Spharen: das bedeutet, sich den Zugang zu einem
Etwas bahnen, das wohl das Allerwirklichste ist und
doch das Ausweichendste und am wenigsten gegen-
standlich zu Fassende.»

Diese graduelle Aufhebung der Opposition zwi-
schen referentiellem und selbstreferentiellem Diskurs
in der dgyptologischen Literaturwissenschaft und
zwischen objektivem Zeichen und subjektivem Bild
in der agyptologischen Kulturgeschichte sind zwei
Antworten auf einen dhnlichen kulturwissenschaft-
lichen Druck, die Virtualitat der Vergangenheit in die
wissenschaftliche Analyse einzubinden. Die entgegen
gesetzte Haltung, die in unserem Fach auch belegt

ist und die keine Transdisziplinaritat praktiziert bzw. -

nicht an sie glaubt, ist die eines Statthalters des ver-
meintlich Faktischen - eine wissenschaftliche Hal-
tung, die in den letzten Jahren in der agyptischen
Philologie insbesondere in Deutschland wieder ge-
pflegt wird. In diesem Sinne finde ich es sehr verwun-
derlich, dass es in der Agyptologie immer noch an ei-
ner Untersuchung tiber den Diskurs der Liebe in der
agyptischen Kultur fehlt. Es gibt durchaus sachliche,
philologische Untersuchungen {iber Gattungen wie
die Liebesdichtung oder kunstgeschichtliche Aus-
wertungen der erotischen Szenen in der Kunst, aber
keine kulturgeschichtliche Erfassung des Phanomens
a la Georges Duby (Liebe und Ehe im Mittelalter) fir
das Alte Agypten. Es handelt sich vielleicht um den
einzigen wichtigen Bereich agyptischen Lebens, fiir
den wir noch tber keine umfassende transdisziplina-
re Darstellung verfiigen.

Sprachwissenschaft und Archéologie

Ich komme nun zur Sprachwissenschaft, in welcher
der Ubergang von der Phase der Interdisziplinaritit
zu jener der Transdisziplinaritdt zu einer Krise ge-
fithrt hat. Man muss hier betonen, dass im Falle der
Sprachwissenschaft « Transdiszplinaritit» etwas an-
deres beinhaltet als in der Kultur- oder Literaturwis-
senschaft. Interdisziplinaritat hat es in der philolo-
gisch gerichteten agyptischen Sprachforschung vom
Anfang an gegeben: man denke etwa an den Dialog
mit der Semitistik in der Berliner Schule bzw. mit der
Sprachphilosophie des XIX. Jahrhunderts und dem
Strukturalismus in der Forschungsphase, die mit
dem Namen des israelischen Linguisten Hans Jakob
Polotsky verbunden ist. Diese Phase der dgyptischen
Sprachwissenschaft hatin den letzten zwanzig Jahren
mindestens zwei neuen Perspektiven Platz gelassen:
(1) Im Bereich der Graphemik und der Phonologie
der sogenannten Neueren Komparatistik, die ins-
besondere an den typologischen Merkmalen der
agyptischen Schrift sowie an Phonologie und Etymo-
logie des Agyptischen innerhalb der afroasiatischen
Sprachfamilie interessiert ist. (2) Im Bereich der Syn-
tax und der Semantik der funktionalen Sprachtypo-
logie, die auf eine Feingliederung der sprachlichen
Diachronie in Agypten ausgerichtet ist. In beiden
Ausrichtungen gehen dgyptologische Linguisten Fra-
gen theoretischer Art im engeren Sinne des Wortes
nach: Wie tragen die Verhiltnisse im Agyptischen
zur allgemeinen Problematik der Dialektik zwischen
Phonem und Graphem bei? Wie lassen sich dgyp-
tische Modalverben im Rahmen der typologischen
Entwicklung der Modalitat als Sprachuniversalie
verstehen? Wie kann man formal erklaren, dass das
agyptische Verb jrj «tun», anders als dessen Uber-
setzung in den meisten europdischen Sprachen, so-
wohl mit telischer («tun») als auch mit atelischer
(«handeln») Aktionsart gebraucht werden kann?



Dabei geht es nicht mehr um die Suche nach Model-
len zur Erklarung einer intuitiv schon erschlossenen
philologischen Realitat, sondern um die Einbindung
des Agyptischen in die allgemeine linguistische Dis-
kussion. Der linguistische Zugang hat es aber in der
Agyptologie aus zwei Griinden nicht leicht: Zum
einen wegen des Problems der Kluft zwischen der
agyptologischen Sozialisierung dieser Sprachwis-
senschaftler trotz der linguistischen Fragestellung,
der sie nachgehen, mit der Folge einer noch gerin-
geren fachinternen Rezeption als die, welche die
strukturalistischen Modelle bis Polotsky genossen;
zum anderen wegen des immer schwierigen Dia-
logs mit der theoretischen Linguistik, die noch sehr
vom Mythos des Urteils eines kompetenten native
speaker beeinflusst ist. Paradoxerweise ist eine Folge
dieser Krise der dgyptologischen Sprachwissenschaft
die Multiplizierung didaktischer Handbiicher zum
Studium des Agyptischen, einschliesslich des Neu-
agyptischen, Demotischen und Koptischen. Ich sage
paradoxerweise, weil anders als @dhnlichen Versuchen
einer dlteren Generation diesen didaktischen Hilfen
in der Regel keine sprachwissenschaftlichen, sondern
(eigentlich zu recht) eher philologische Erwagungen
zugrunde liegen.

Kurz mochte ich nun auf die Frage der Interdiszip-
linaritdit und der Transdisziplinaritat in der agyp-
tischen Archidologie eingehen. Im Falle der transz-
disziplindren Arbeit in der Archiologie lasst sich eine
Zasur feststellen zwischen den programmatischen
Aussagen der Verfechter eines Dialogs zwischen
Agyptologie und «Anthropologie» (im Sinne der
angelsachsischen anthropology in ihrer archaologi-
schen Variante) auf der einen Seite und der tatsach-
lichen innerfachlichen Produktion archdologischen
Wissens auf der anderen Seite. Man muss in aller Ehr-
lichkeit anerkennen, dass jene Form archdologischer
Arbeit, die sich von der (immer noch prasenten)
dilettantischen Phase distanziert hat, diejenige in-
tellektuelle Fithrungsrolle innerhalb unseres Faches
erobert hat, die noch vor einigen Jahren von der
Sprachwissenschaft beansprucht wurde. Das zeigen
unter anderem die zahlreichen workshops, die in
letzter Zeit tiber archdologische Fragestellungen mit
kulturhistorischer Pragung organisiert und publiziert
wurden. Die Gesellschaftsstrukturen des Mittleren
oder des Neuen Reiches zeigen eine relativ komplexe
soziale Stratifizierung. Problematisch im Sinne eines
transdisziplinaren Dialogs muten auch Aussagen an,
wonach wegen des Unterschieds zwischen der alt-
agyptischen Gesellschaft und der, welche den Agyp-
tologen vertraut ist, die Methoden der archaeologi-
cal anthropology eine Distanzierung des Beobachters
vom Beobachteten und damit eine Objektivierung
der Ergebnisse ermoglichten: Wir haben jedoch gese-

13

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

hen, dass diese Frage der Objektivierung wahrhaftig
keine einfache ist und dariiber hinaus Gegenstand
intensiver Uberlegungen auch in den philologisch
gerichteten Kulturwissenschaften darstellt.

An den tatsachlichen Ergebnissen erkennt man die
Brisanz des transdisziplindren Zugangs zur agyp-
tischen Archaologie. Ich denke hier beispielsweise an
Untersuchungen tber die Entstehung des Konigtums
im Spannungsfeld zwischen dem archdologischen
Befund, der ikonographischen Selbstinszenierung der
Herrscher, und den sparlichen schriftlichen Belegen
6konomischer Herkunft; an die Bedeutung der sozio-
6konomischen Dimension des Materials aus Graber-
feldern der Ersten Zwischenzeit mit dem Verschwin-
den mannlicher Bestattungen hoheren Ranges von
den Ublichen Friedhofen aufgrund der Tatsache, dass
die lokale Elite nun eine hohere Fithrungsschicht um
sich herum sammelte, wihrend ihre Familienmit-
glieder weiterhin in den alten Friedhofen bestattet
waren; an die keramologisch gestiitzte Feststellung
der Komplexitat des vertikalen Gesellschaftsaufbaus
des Mittleren Reiches, einer Zeit, in der sich die so-
ziale Komplexitdt nicht auf eine einfache Opposition
zwischen Elite und Unterschicht reduzieren lasst; an
die archdologische und philologische Kompetenzen
verbindende Arbeit an den Arbeiterhitten im Tal der
Konige, in denen die Schnittstelle zwischen Hochkul-
tur und taglichem Leben paradigmatisch untersucht
werden kann; und an das umfassende Bild der Kultur-
geschichte, das die grossangelegten Untersuchungen
von Siedlungsmaterial in ihrer Dialektik von sozialen
Strukturen und interkulturellen Kontakten an den
Tag legen.

Agyptologie als dichte Geschichte
«Kulturgeschichte» ist Giberhaupt der Dachbegriff,
unter dem Transdisziplinaritat im Sinne einer nicht
zerlegten Prasentation eines oder mehrerer Material-
typen, einer Prioritat des Befundes Uber die Funde
verstanden wird. So bekommt man eine Dichte an
sozialer Variation, die zum ersten Mal auch das Leben
der grossen Mehrheit der dgyptischen Bevolkerung
zu verorten versucht, eine Archdologie, die keine
Denkmalerkunde ist und die durch die Einbindung
des gesamten Materials in einen spezifischen Zeit-
horizont zur Quintessenz einer Kulturwissenschaft
wird. Wir ndhern uns anscheinend einem dualisti-
schen Modell an: Wahrend die Welt der Eliten primar
durch die Kulturwissenschaft philologischer Art re-
konstruiert wird, wird das Leben der Subeliten und
der einfachen Bevolkerung historisch-archaologisch
allmahlich erfassbar.

Die transdisziplindre Forschung hat also in unserem
Fach zu einem intensiveren Dialog mit den theo-



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n® 1, avril 2012

retischen Disziplinen gefiihrt, zu einer Professionali-
sierung der innerfachlichen methodischen Debatte.
Man spirt allerdings einen Unterschied zwischen
der Professionalisierung in der Sprach- und Litera-
turwissenschaft auf der einen Seite und der Pro-
fessionalisierung in der Kulturwissenschaft auf der
anderen Seite. Man gewinnt den Eindruck, als sei
erstere zentrifugal, als tendiere sie also zu einer Ver-
selbstandigung des eigenen Diskurses gegeniiber den
anderen Teilgebieten des Faches, letztere hingegen
zentripetal, als fiihre sie zu einer Integration verschie-
dener wissenschaftlicher Perspektiven im Sinne des
Gesamtverstandnisses der agyptischen Kultur.

Ein solcher Unterschied ist tatsachlich vorhanden
und in der Natur des jeweiligen theoretischen
Paradigmas verankert: Das Verstandnis von « Kultur »
als historisch bedingter Wirklichkeit auf der einen
Seite, von «Sprache» als typologischer Realitat auf
der anderen. Die in den Teilgebieten des Faches
stattfindende Professionalisierung richtet sich also
nicht notwendigerweise gegen dessen Einheit, ganz
im Gegenteil. Wie der transdisziplindre Zugang in
der Archdologie und in der Geschichtsforschung zu
«dichter Kulturgeschichte» fiihrt, so tragen trans-
disziplindre Perspektiven auch in der Sprachwissen-
schaft zur innerfachlichen Integration bei: Dadurch,
dass zeitgenOssische Forscher gegeniliber dem
formalen Moment eher das sprachtypologische oder
sprachhistorische privilegieren, binden sie die Analyse
der Variationen innerhalb der agyptischen Sprache
in den jeweiligen kulturhistorischen Rahmen. Fiir
diese kohisive Rolle dgyptologischer Sprachwissen-
schaft gibt es schon ausgezeichnete Beispiele, etwa
die Untersuchungen von Sprachwandel und Sprach-
kontakten zwischen dem &gyptischen und den an-
grenzenden Sprachbereichen oder die Feingliederung
der agyptischen Sprachgeschichte in einem relativen
kleinen Zeitraum, der XVIII. Dynastie.

Eine neue Agyptomanie?

Schliesslich mochte ich eine Erscheinung der Trans-
disziplinaritit in der zeitgendssischen Agyptologie
nicht unerwahnt lassen, die zwar ein dem Fach eher
paralleles Leben fiihrt, die jedoch die zentrale Pro-
blematik von Agyptens postmoderner Rezeption
anschneidet. Die Kulturphilosophie lehrt uns, dass
es «absichtliche» und «unabsichtliche» Trager kul-
tureller Bedeutung gibt. Absichtliche Trager wéren
ikonische Zeichen wie Monumente oder literarische
Texte, unabsichtliche Verweise wéren indexale Zei-
chen wie Siedlungen oder administrative Texte. Fiir
diese Opposition kursieren in der Fachliteratur ver-
schiedene Begriffe wie Botschaften vs. Spuren (Jan
Assmann) oder Zeichen vs. Spuren (Emmanuel
Lévinas). Aber es gibt auch symbolische Verweise,

die Uber absichtliche oder unabsichtliche kulturelle
Uberlieferung hinauswirken: ich denke hier zum
Beispiel an Thomas Hare Re-Membering Osiris, eine
hypertextuelle Rekonstruktion symbolischer Bezie-
hungen um die Figur des Osiris, die vom fragmen-
tarischen Charakter der altdgyptischen Hinterlas-
senschaft ausgeht und die deshalb nur fiir den sub-
jektiven (und literaturwissenschaftlich geschulten)
Beobachter wirksam erscheinen. Diese symbolische
Rekonstruktion erfolgt manchmal sogar gegen die
Grundsatze der traditionellen archdologischen oder
der philologischen Spurensicherung, ist aber nicht
deshalb weniger wirksam im Sinne der Konstruktion
eines zeitgendssischen Agypten-Bildes — eines «Sinn-
zusammenhangs ». Eine soziale Form dieser intellek-
tuellen Tendenz zur Konstruktion kultureller Zu-
sammenhdnge fiir den zeitgendssischen Beobachter
bietet der sogenannte Afrozentrismus, d.h. der Ver-
such, dem Alten Agypten eine unmittelbare kultur-
stiftende Rolle jenseits der historisch belegten Uber-
lieferungskanile zuzuschreiben. Dabei soll Agypten
die inspirierende Rolle einer afrikanischen «klassi-
schen» Kultur (ibernehmen, indem Agyptens sowohl
agyptomanische als auch agyptologische Rezeption,
die beide von der europdischen Erfahrung aus-
gehen, programmatisch ausgeschaltet werden: Von
den linguistischen Rekonstruktionen eines Cheikh
Anta Diop, der eine etymologische Verwandtschaft
zwischen dem Agyptischen und modernen westafri-
kanischen Sprachen annimmt, bis zur historischen
Kritik eines Martin Bernal, der die eurozentrische
Ausdeutung antiker Mittelmeerkulturen als Ergebnis
eines ideologisch gefarbten «arischen Paradigmas»
interpretiert, weist der Afrozentrismus ein breites
Spektrum an Positionen, denen allen die Forderung
nach einer Reduzierung des europaischen Anspruchs
und einer Rehabilitierung des afrikanischen Beitrags
zur Kulturgeschichte der Menschheit gemeinsam ist:
Klassik nicht als unabsichtliches Ergebnis traditionel-
ler Kodifizierung kulturellen Wissens, sondern als ab-
sichtliches Produkt kulturpolitischer Strategie. Mag
diese besondere Ausrichtung der transdisziplindren
Forschung in Europa noch relativ marginal erschei-
nen, so verrat die darin vorgeschlagene Konstruktion
eines moglichen, virtuellen Agypten die feste intel-
lektuelle Verortung dieser Denkschule, deren Ver-
breitung in der Neuen Welt und in der sogenannten
«dritten Kultur» nicht zu unterschatzen ist, im post-
modernen Gesellschaftsdiskurs.

In der heutigen Agyptologie gestaltet sich «Trans-
disziplinaritit» also als Spektrum verschiedener
Antworten auf die Frage der Professionalisierung
unserer Disziplin und ihrer Einbindung in einen all-
gemeinen theoretischen Rahmen. Paradoxerweise
tragen sowohl der zentrifugale wie auch der zen-
tripetale Aspekt der postmodernen Agyptologie zu



ihrer fachlichen Einheit bei: Die Diskussion tiber eine
Zweiteilung des Faches in Archdologie und Philolo-
gie, die dem modernistischen Diskurs entstammte
und die heute sogar in den Fachern, in denen sie seit
geraumer Zeit besteht (etwa die Assyriologie vs. Vor-
derasiatische Archidologie oder Alte Geschichte vs.
Klassische Philologie), infrage gestellt wird, vermag
in der heutigen fachlichen Landschaft kaum noch zu
begeistern.

Agyptologische Studienprogramme

In der Gestaltung der disziplinaren Studiengange
sieht sich die Agyptologie seit der Umsetzung der
Bologna-Reform mit einer zentralen Schwierigkeit
konfrontiert. Wo das Fach — wie iibrigens die meisten
speziellen Kulturwissenschaften - traditionell ein in
sich geschlossenes Curriculum mit relativ wenigen
Berlihrungspunkten mit anderen Altertums- oder
Kulturwissenschaften privilegiert hatte, in dem
auch die methodischen Kompetenzen (ob archéolo-
gischer, philologischer, historischer oder kultur-
wissenschaftlicher Art) im Rahmen der fachlichen
Ausbildung gewonnen und vermittelt wurden, fehlt
in der Regel nach der Implementierung Bologna-
tauglicher Richtlinien eine minimale quantitative
Kapazitat, um ein einzeldisziplindres, modulares
Studienprogramm zu bestreiten. Diese auch von
anderen quantitativ iberschaubaren Kulturwissen-
schaften geteilte Eigenschaft (Stichwort « Orchideen-
fach») hat in Kontinentaleuropa dazu gefiihrt, dass
an geisteswissenschaftlichen Fakultaten Studienpro-
gramme mit mehreren (meistens zwei, manchmal
auch drei) Studienrichtungen ohne innere Solidaritat

Literatur

15

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

eingefiihrt wurden. An den Schweizer Universitaten,
die ein Studium der Agyptologie anbieten (Genf und
Basel) ist dieses Fach deshalb (nur) in Verbindung
mit anderen geisteswissenschaftlichen Disziplinen
studierbar, oft — wie etwa fiir den Bachelor-Studien-
gang an der Universitat Basel — in programmatischer
Kombination mit (anderen) altertumswissenschaft-
lichen Fachern. Dabei sind die Klammern beim
Adjektiv «anderen » besonders zu beachten. Es wire
namlich zu tberlegen, ob eine enge curriculare Ver-
zahnung zwischen der Agyptologie und den Diszipli-
nen des griechisch-romischen Altertums nach-
haltig sinnvoll ist. Die Agyptologie ist niamlich kein
klassisches altertumswissenschaftliches Fach, und
zwar weder im Hinblick auf ihre Entstehung noch
in Bezug auf ihre Themen: Wie oben besprochen,
versteht sich das moderne Studium des klassischen
Altertums im Zeichen der Kontinuitdt mit den alten
Kulturen, die Agyptologie hingegen im Zeichen der
Neuentdeckung einer exotischen Zivilisation. Diejeni-
gen Studierenden, die fiir die Agyptologie optieren,
konnten im Sinne ihres wissenschaftlichen Potenti-
als wahrscheinlich vielmehr von einer programmati-
schen Verbindung mit einer theoretischen Disziplin
(ob Linguistik, Archéologie, Literaturwissenschaft,
usw.) profitieren. Da miissen wir Agyptologen noch
Uberlegungs- und Uberzeugungsarbeit leisten.

Ein agyptologisches Doktoratsprogramm besteht
in der Schweiz noch nicht. Naheliegend — und sehr
wiinschenswert — ware die Etablierung einer dgypto-
logischen doctoral school an den zwei beteiligten
Schweizer Universitdten Basel und Genf. =

Chappaz, J.-L. et S. Poggia, Collections égyptiennes publiques de Suisse, Genéve 1996.

Erman, A, Mein Werden und mein Wirken, Leipzig 1929.
Homepage Basel: http://aegyptologie.unibas.ch/

Homepage Geneéve: http://www.unige.ch/lettres/antic/egyptologie/index.html

Kiiffer, A. und R. Siegmann, Unter dem Schutz der Himmelsgottin, Zirich 2007.

Loprieno, A, «Interdisziplinaritit und Transdisziplinaritit in der heutigen Agyptologie», in: T. Hofmann und A. Sturm (Hrsg.),

Menschenbilder — Bildermenschen. Kunst und Kultur im Alten Agypten, Norderstedt 2003, 227-240.

Schneider, Th., http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D40320.php

Staehelin, E., « Die Agyptologie in der Schweiz», in: H. Huber (Hrsg.), Die Afrika-Forschung in der Schweiz, Bern 1976, 150-164.
Staehelin, E., « Die schweizerische Agyptologie », Gottinger Miszellen 17 (1975), 9-13.

Verbovsek, A., B. Backes und C. Jones (Hrsg.), Methodik und Didaktik in der Agyptologie.
Herausforderungen eines Paradigmenwechsels in den Altertumswissenschaften, Paderborn 2011.



	Ägyptologie

