
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 38 (2012)

Heft: 1

Artikel: Ägyptologie

Autor: Loprieno, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Ägyptologie

Antonio Loprieno*

Die Geburt der wissenschaftlichen Erforschung der

altägyptischen Hochkultur wird traditionell auf die

Entzifferung der Hieroglyphenschrift zurückgeführt.
Im Jahre 1824 gelang dem französischen Gelehrten

Jean-François Champollion (Précis du système hiéroglyphique)

der Durchbruch, als er den primär lautlichen

- und nicht, wie seit der Spätantike traditionell

angenommen, semantischen - Charakter dieser Schrift
erkannte. Durch den wieder gewonnenen, direkten

Zugang zu den altägyptischen Quellen etablierte sich

die Ägyptologie im Laufe des XIX. Jahrhunderts als

selbständige Disziplin an europäischen Universitäten
und Akademien, wobei sie als eigene Fachrichtung in

der Schweiz erst am Ende des Jahrhunderts Anerkennung

erfuhr - anders als etwa in Frankreich (schon
1831 wurde Jean-François Champollion ein Lehrstuhl

am Collège de France angetragen) oder Deutschland

(1842 bekam Karl Richard Lepsius eine Professur an

der Berliner Akademie der Wissenschaften), aber wie
in England (1892 besetzte William Matthew Flinders

Petrie den ersten Lehrstuhl für Ägyptologie am
University College London).

Ägyptologie an Schweizer Institutionen
Die erste ägyptologische Professur der Schweiz wurde
1891 an der Universität Genf errichtet und bis 1914

von Edouard Naville innegehabt. Nach einem längeren

Unterbruch wurde der Lehrstuhl wieder ab 1950

* Rektor der Universität Basel, Petersgraben 35,4003 Basel.

E-mail Sekretariat: nicole.mathys@unibas.ch

Antonio Loprieno, Dr. phil, ist seit 2000 Ordinarius für Ägyptologie an
der Universität Basel, seit 2006 deren Rektor, zurzeit auch Präsident der
Schweizerischen Rektorenkonferenz (CRUS) und der Schweizerischen

Studienstiftung sowie Mitglied verschiedener Universitätsräte im In- und
Ausland.
Studium der Ägyptologie, Sprachwissenschaft und Semitistik an der
Universität Turin, 1977 Doktorat. 1984 Habilitation in Ägyptologie an der
Universität Göttingen. Von 1983 bis 1989 Extraordinarius für
Afroasiatische Sprachwissenschaft an der Universität Perugia, von 1989 bis

2000 Ordinarius für Ägyptologie und Chairman des Department of Near
Eastern Languages and Cultures an der University of California, Los

Angeles. Gastprofessuren an der Hebräischen Universität in Jerusalem, an
der Ecole Pratique des Hautes Etudes in Paris sowie an der Universität
Heidelberg. Antonio Loprieno ist Mitglied der Akademie der
Wissenschaften zu Göttingen, des Deutschen Archäologischen Instituts
sowie weiterer nationaler und internationaler wissenschaftlicher
Gesellschaften. Seine Forschungsgebiete sind die ägyptische Sprache, Literatur
und Kulturgeschichte in typologischer und vergleichender Perspektive.

durch Charles Maystre, Robert Hari, Michel Valloggia
und Philippe Collombert besetzt. In Genf bestand
zwischen von 1964 bis 1997 auch die einzige Schweizer

Professur für Koptologie, die Disziplin des christlichen

Ägypten, die Rodolphe Kasser innehatte. Als weiteres

wichtiges Zentrum der Schweizer Ägyptologie etablierte

sich ab 1957 die Universität Basel mit Ursula

Schweitzer, der Siegfried Morenz, Erik Hornung, Antonio

Loprieno und Susanne Bickel folgten. An der
Universität Fribourg wurde 1891-1908 von Johann Jakob

Hess und 1923-29 von Eugène Dévaud ein Lehrstuhl
für Ägyptologie und Assyriologie besetzt, in dessen

Kontext 1968-81 auch der Sprachwissenschaftler
Werner Vycichl dozierte; seither werden in Fribourg
Lehraufträge in Ägyptologie erteilt. An der Universität

Neuchätel wurde 1913-39 eine ägyptologische
Professur von Gustave Jéquier besetzt. Nach der Tätigkeit

von Johann Jakob Hess 1918-36 als Professor für
orientalische Sprachen wurde die Ägyptologie an der

Universität Zürich 1964-2000 von Peter Kaplony, nach

dessen Pensionierung durch Lehraufträge vertreten.

Die in der Schweiz von Naville und Jéquier begründete

ägyptische Archäologie wird gegenwärtig durch
drei Institutionen betrieben: (a) das 1931 von Ludwig
Borchardt gegründete, von einer privaten Stiftung

getragene Schweizerische Institut für ägyptische
Bauforschung und Altertumskunde (seit 1938 Herbert
Ricke, Gerhard Haeny, Horst Jaritz, Cornelius von
Pilgrim); (b) die Unité d»Egyptologie der Universität
Genf (insbesondere von Michel Valloggia und Charles

Bonnet); (c) das Ägyptologische Seminar der Universität

Basel, dem in letzter Zeit die sensationelle

Entdeckung einer ungestörten Bestattung (KV 64) im

thebanischen Tal der Könige gelungen ist. Die grössten

Sammlungen ägyptischer Kunst besitzen das Musée

d»art et d»histoire in Genf und das Antikenmuseum
in Basel. Mehrere akademische Vereine pflegen in der
Schweiz die Nähe zu ägyptologischen Inhalten, etwa
die Genfer Société d»Égyptologie, das Basler Forum

für Ägyptologie sowie die Schweizerische Gesellschaft

für Orientalische Altertumswissenschaft (SGOA).

Historische Ägyptophilie und akademische

Ägyptologie
In der westlichen Kultur ist die Ägyptologie ein
akademisch kleines, dennoch öffentlich sichtbares Fach.

Zum Teil hängt der publizistische Erfolg der Ägyptologie

m it der grossen Beiiebtheit ägyptischer Ausstellung

zusammen, wie etwa 2004 jene über Tutanchamun



9

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

mit 120 Objekten aus Kairo im Antikenmuseum Basel,

die über 600'000 Besucher anzog. Die Gründe für die

hohe öffentliche Präsenz dieses akademisch eher
stiefmütterlich behandelten Fachgebietes sind in dessen

historischer Entwicklung zu suchen. Die Ägyptologie
als akademische Disziplin ist ein typisches Produkt der

europäischen Aufklärung. Durch die Entzifferung der

Hieroglyphenschrift konnte jene direkte Beziehung

zum Alten Ägypten wiederhergestellt werden, die

in der Spätantike durch den Verlust des Gebrauchs

der Hieroglyphenschrift verloren gegangen war. Im

Falle anderer Kulturen des Mittelmeerraumes ist

hingegen der moderne Umgang mit dem Altertum das

Ergebnis einer einigermassen konstanten historischen

Rezeption: Die humanistische Vorstellung (oder
Konstruktion, wie man heute zu sagen pflegt) des
individuellen Menschen ging einher mit einer produktiven
Auseinandersetzung mit der griechisch-römischen
Antike, die vom Konzept des «Klassischen», d.h. des

Nachahmenswerten geprägt war. Die Rezeption
Griechenlands oder Roms ist also vom kulturellen Mythos
der Kontinuität, die Rezeption Ägyptens von jenem
des Bruches gekennzeichnet.

Paradoxerweise wurde dieser Bruch durch die

Entstehung des wissenschaftlichen Diskurses um das

Alte Ägypten erst recht vergegenwärtigt. Denn in den

fünfzehn Jahrhunderten, in denen das eindrückliche
Schrifttum des vorchristlichen Ägypten dem
europäischen Auge verschlossen geblieben war, hatte sich

ein anderer Zugang zur altägyptischen Kultur etabliert,

den man mit Erik Hornung und Jan Assmann als

«ägyptophil» - oder in seiner zugespitzten Variante
als «ägyptomanisch» - bezeichnen kann. Von der
klassischen Antike bis zur Frühen Neuzeit galt nämlich

das Alte Ägypten als Ort des «Monumentalen»,
wobei diesem kulturellen Merkmal von Fall zu Fall

positive oder auch negative Eigenschaften zugewiesen
wurden: Urquell religiöser Weisheit (wie Schikaneders

Sarastro) vs. Kerker sozialer Unterdrückung (wie das

biblische «Haus der Sklaverei»); Brutstätte des

mosaischen Monotheismus (als symbolische Religion der

Weisen) vs. Ort heidnischer Zauberei (als magischer

Aberglaube für die Kleingeistigen); architektonische
Grösse (Pyramiden und Sphinxen) vs. menschenfeindliches

Verhalten (Pharao als Quintessenz des bösen

Königs). Horapollos im VI., Athanasius Kircher im XVII.

oder Mozart im XVIII. Jahrhundert hatten ägyptische

Erinnerungsspuren nicht mit philologischen, sondern

mit philosophischen Augen als Träger einer höheren

Form von Wissen gedeutet, der zwei konträre
Eigenschaften - dunkle Verborgenheit und helle Klarheit -
anhafteten.

Ägyptens Rezeption ist also in unserer modernen
Kultur bipolar verortet. Auf der einen Seite haben wir
eine zweihundert Jahre alte ägyptologische Disziplin,

auf der anderen Seite eine viel längere historische

Enzyklopädie, die Europa seit zwei Jahrtausenden begleitet

und die dualistisch verläuft: hier das Ägypten des

Schönen und des Weisen, dort das Ägypten der Magie
und des Betrugs. In den knapp zwei Jahrhunderten

ägyptologischer Arbeit ist diese Dualität, welche dem

historischen Vermächtnis der Ägyptophilie entspringt,
zugleich ein Segen und eine Bürde gewesen. Denn auf
einen Punkt gebracht lautet die ägyptologische, wis-
senschaftlicheThese: Über das Alte Ägypten wissen wir
lediglich, was uns altägyptische Texte und Monumente

erzählen bzw. belegen. Neben der ägyptologischen
Lektüre lebt jedoch weiterhin auch die andere Form

der Beschäftigung mit Ägypten, die nicht nur zeitlich
älter, sondern für unsere Kultur auch bei weitem
bedeutender ist. Diese Erinnerungsspur ist deshalb so

erfolgreich, weil sie von zwei Säulen westlichen Denkens

implizit untermauert wird. Sowohl klassische Autoren
wie Plato oder Isokrates als auch biblische Texte wie

Genesis oder Exodus legen ein zweideutiges Bild der

ägyptischen Kultur an den Tag: schriftbesessen aber

erstarrt, weise aber autokratisch, politisch mächtig aber
moralisch dubios. Auch in unserer Zeit bleibt deshalb

eine Wahrnehmung des Alten Ägypten bestehen, die

nicht auf der Exegese einheimischen Materials, die das

Monopol der Ägyptologen bleibt, sondern auf einer
sinnstiftenden Rezeptionsgeschichte basiert. Diese

Auslegung des ägyptischen Altertums wurde schon

in den Anfängen der Ägyptologie bekämpft und
systematisch ausgegliedert, was auch ein bestimmtes
Selbstverständnis der Disziplin stiftete: Champollions
strenges Urteil («toutes ces aberrations, tous ces vains

systèmes») ist paradigmatisch für die ägyptologische
Einstellung geblieben, welche die Welt von den
Irrtümern der Ägyptophilie (oder gar der Ägyptomanie)
zu befreien versucht. Auf der anderen Seite wurde
sehr früh, etwa in der Form der Ausstellungen in

Museen, eine Brücke zwischen der traditionellen und der
wissenschaftlichen Wahrnehmung geschlagen. Schon

bei der «Mutter aller ägyptischen Ausstellungen»,
der Präsentation der Grabanlage des Königs Sethos I.

durch G. B. Belzoni in London (1821), war die implizite
Erwartung nicht, den ägyptischen ästhetischen Sinn in

seinen kulturellen Kontext einzubinden, sondern eine

ästhetische Nachempfindung des westlichen Mythos
Ägypten zu ermöglichen.

Diese zwei Zugänge zur altägyptischen Kultur, der

ägyptophile und der ägyptologische, leben also

weiterhin nebeneinander. Nicht einmal der naivste

Vertreter der akademischen Ägyptologie könnte
behaupten, hundertfünfzig Jahre wissenschaftlichen

Umgangs mit ägyptischen Texten hätten das öffentliche

Bild dieser alten Kultur entscheidend geprägt.
Ganz im Gegenteil: Zwischen dem öffentlich
wirksamen Bezug auf das Alte Ägypten, wie ihn etwa



10

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

der Erfolg ägyptischer Ausstellungen belegt, und der

Marginalität der akademischen Disziplin besteht eine

tiefe Antipathie. Keineswegs bestimmt die Ägyptologie

den modernen Diskurs über das Alte Ägypten,
sondern sie reagiert eher auf die breite öffentliche
Neugier, deren Wurzeln in unsere Kulturgeschichte
von der Eisen- bis zur Neuzeit zurückreichen.

Die defensive Haltung der Ägyptologie im öffentlichen

Diskurs um das Alte Ägypten hat wohl zwei

Ursachen. Zum einen schöpft die Ägyptophilie aus
schon gespeichertem Wissen, aus langer historischer

Erinnerung. Zum anderen löst die Ägyptologie
offensichtlich nicht das Versprechen ein, das ihre Geburt

begleitet hatte: Die ägyptischen Texte, die dank der

gewonnenen philologischen Erkenntnisse bekannt
wurden, vermögen nicht die gleiche Faszination
hervorzurufen, zu welcher die tausendjährige Rezeption
des Alten Ägypten die westliche Kultur verführt
hatte. Anders als die Ägyptophilen es gerne (gehabt)
hätten, ist das ägyptologische Ägypten ein Land grosser

religiöser Überlieferung, aber ohne esoterisches

Wissen; eine Kultur mit langer literarischer Tradition,
aber ohne namentlich identifizierbare Autoren; eine

Zivilisation überwältigender Monumentalbauten,
aber ohne kodifizierte Geometrie; ein gesellschaftliches

Gebilde, von dem weder Erleuchtung noch

Pracht, weder Triumph noch Abgrund, sondern die

Normalität einer bronzezeitlichen Kultur mit ihren

Kämpfen zwischen Eliten und Subeliten, zwischen
der Ideologie der schriftlichen Präsentation und der
Realität der sozialen Praxis ausgeht. Deshalb befindet
sich der Ägyptologe oft in der paradoxen Lage,
erklären zu müssen, weshalb das von ihm vertretene
kulturelle Objekt nicht so sensationell ist, wie der

Gesprächspartner hartnäckig behauptet. Weiterhin
werden aus geschichtlicher Rekonstruktion ästheti-
sierende Inspiration, aus funerären Kontexten
Grabschätze.

Die Sehnsucht nach dem mythischen Ägypten, die

Millionen von Besuchern zu den Schätzen des Alten
Ägypten lockt, verstehe ich auch als Spur einer
gewissen Enttäuschung über die Ergebnisse - oder die

Versäumnisse - der akademischen Ägyptologie, die

zwar von der öffentlichen Resonanz des

Forschungsgegenstandes «Altes Ägypten» profitiert, sie jedoch
nur bedingt in wissenschaftliches Engagement zu
kanalisieren vermag. Diese Disziplinierung der
modernen Rezeption des Alten Ägypten bleibt eine

Aufgabe, mit der wir Forschende auf dem Gebiet der

Ägyptologie uns befassen sollten.

Wissenschaft in der gegenwärtigen Ägyptologie
In der akademischen Ägyptologie wird generell die

Meinung vertreten, dass in unserem Fach interdis¬

ziplinär gearbeitet werde. «Interdiszplinarität» wird
oft als Merkmal des zeitgenössischen Wissenschaftsbetriebs

schlechthin verstanden, das insbesondere

den speziellen Kulturwissenschaften anhaftet, und

zwar im doppelten Sinne: einerseits durch die Einbindung

der Ägyptologie in einen bestimmten, meistens

orientalistischen - manchmal auch altertumswissenschaftlichen

- Fächerverbund, andererseits durch
den methodischen Dialog mit den theoretischen
Geisteswissenschaften (Linguistik, Kunstgeschichte,
Literaturwissenschaft, usw.). Es ist allerdings fair zu

sagen, dass die Interaktion mit den orientalistischen
Fächern, der insbesondere für die grammatische
Erschliessung des Ägyptischen im XIX. und in der ersten

Hälfte des XX. Jahrhunderts von herausragender
Bedeutung war, seit mehreren Jahrzehnten weitaus

weniger intensiv geführt wird, als ob die Ägyptologie,
anders als etwa die Assyriologie, sich nicht von den

Zwängen einer Einbindung in die Orientalistik
einengen lassen wollte und sich eher zur kulturellen
Dialektik mit der westlichen Tradition bekennen würde.
In der zweiten Hälfte des XX. Jahrhunderts ging die

Gründung spezifisch ägyptologischer Gesellschaften

- insbesondere in Deutschland oder Frankreich,
weniger in der Schweiz, wie das Beispiel der SGOA zeigt

- mit einer allmählichen Abkapselung der Ägyptologie

von den anderen orientalistischen Fächern einher.

Schon für die frühe Ägyptologie (paradigmatisch ist

diesbezüglich die Position eines Adolf Ermans, des

Gründers der ägyptischen Sprachwissenschaft)
entstammte die Beschäftigung mit den orientalistischen
Fächern eher einer Pflicht als einem Wunsch, und
Zweifel am intellektuellen Vorhaben der Beschäftigung

mit diesen Fächern wurden sehr früh gehegt.

Dieses Verständnis von Interdisziplinarität als

Beschäftigung mit historisch oder geographisch
benachbarten kulturellen Grössen ist heute nicht mehr
aktuell. Stattdessen hat sich in der Ägyptologie eine

andere Form wissenschaftlicher Dialektik etabliert,
die eher den theoretischen Rahmen der disziplinären
Forschung betrifft und die man «Transdisziplinari-
tät» nennen könnte. Der Übergang von der

Interdisziplinarität zur Transdisziplinarität lässt sich am
besten als Ausdruck jener «Krise der Moderne» in

der Wissenschaft nachvollziehen, welche die
aufklärerischen, modernistischen Forschungsansätze, die

unsere Disziplin von ihrer Entstehung bis zum
Auftreten strukturalistischer Modelle begleitet und
bestimmt hatten, im postmodernen Wissenschaftsdiskurs

in Frage gestellt hat. Grob verallgemeinert könnte

man den Unterschied zwischen modernen und

postmodernen Ansätzen so formulieren: Gilt in den

modernen (positivistischen oder strukturalistischen)
Ansätzen die ägyptologische Arbeit primär der
Rekonstruktion der altägyptischen Realität und deren



22

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

Strukturen, so streben postmoderne Perspektiven
eher die Konstruktion altägyptischer Sinnzusammenhänge

an. Interdisziplinarität ist also ein horizontaler

Bezug zu anderen Disziplinen mit vermeintlich
ähnlichen objektiven Bedingungen und unmittelbar
anwendbaren hermeneutischen Verfahren: Hier gilt
der theoretische Rückgriff primär als ein exegetischer
Notbehelf. Transdisziplinarität ist hingegen der
vertikale Bezug zu gegebenenfalls nicht unmittelbar
anwendbaren theoretischen Perspektiven, die nicht
als Hilfe für die Rekonstruktion der Geschichte,
sondern als Bild zur Konstruktion der Kultur eingesetzt
werden. Im Folgenden möchte ich diese Entwicklung
anhand zweier Fallstudien besprechen. Die erste
betrifft den Bezug zur Rezeptionsgeschichte des alten

Ägypten, die zweite die Metasprache literarischer

Forschung.

Ägyptologie und theoretische Disziplinen
In der zeitgenössischen Ägyptologie geht es also

primär um die Restitution altägyptischer
Sinnzusammenhänge. Es lässt sich feststellen, dass viele

Beiträge der zeitgenössischen ägyptologischen Ge-

schichts- und Kulturforschung (paradigmatisch
sei hier auf das Werk Jan Assmanns, wohl des

produktivsten und wichtigsten Ägyptologen der letzten

Generation, hingewiesen) eine erstaunliche Aufwertung

der vorägyptologischen Beschäftigung mit dem

pharaonischen Ägypten dokumentieren. Herodots

legendäre Erzählungen oder Horapollos»
Schriftdeutungen stellen wieder, nachdem sie wegen ihrer
dokumentarischen Unzuverlässigkeit von unserem
Fach verbannt worden waren, Beispiele ägyptischer
«Wirklichkeiten» dar, d.h. in ihrer jeweiligen Tradition

verdichtete Bilder des Alten Ägypten, die zwar
nicht der nach wissenschaftlichen Methoden
rekonstruierbaren Realität entsprechen, die jedoch für das

Verständnis von Ägyptens Rolle in der westlichen
Geschichte genauso wichtig sind. Diese Entwicklung
stellt meines Erachtens eine geradezu revolutionäre

Umwälzung des innerfachlichen Diskurses dar, denn

damit schliesst die zeitgenössische Ägyptologie an

jene «ägyptophile» Tradition an, von der sie sich

am Anfang ihrer Entwicklung programmatisch
distanziert hatte: Eine Entfernung von der traditionellen

Ägypten-Rezeption, die zum Selbstverständnis
des junges Faches entscheidend beitrug und der

wir die Kluft zwischen der Ägyptophilie der

Ausstellungsbesucher und der akademischen Unterre-

präsentierung der Ägyptologie historisch verdanken.
In vielerlei Hinsicht hat also diese besondere Form

von Transdisziplinarität zu einer Verabschiedung von
einer rigiden Grenzziehung zwischen dem Ägypten
von Mozart und Schikaneder auf der einen Seite und
dem Ägypten der Ägyptologie nach Champollion
geführt.

Dass wir Ägyptologen in dieser Aufwertung älterer

disziplinärer Diskurse nicht alleine sind, zeigt auch

ein vergleichbares Interesse an der jeweiligen
Rezeptionsgeschichte in unseren Nachbardisziplinen:
Man vergleiche etwa in der klassischen
Altertumswissenschaft die Entwicklung vom «Kleinen Pauly»

zum «Neuen Pauly», in dem man einen viel häufigeren

Bezug auf die altorientalischen Voraussetzungen
der klassischen Antike, auf die griechischen
Vorstellungen über altorientalische Kulturen sowie auf
die europäische Antikenrezeption feststellen kann.
Ausserdem werden die für den «Kleinen Pauly»

typischen mikrologischen Stichwörter im «Neuen
Pauly» durch makrologische Dachartikel ersetzt, in

denen man denselben transdisziplinären Versuch

einer Darstellung kultureller Sinnzusammenhänge
erkennt, der auch für die methodisch bewusste
kulturwissenschaftliche Produktion in der heutigen
Ägyptologie kennzeichnend ist.

Nun zum zweiten Beispiel des Übergangs von der

(modernen) Interdisziplinarität zur (postmodernen)
ägyptologischen Transdisziplinarität. Ein wichtiges
Merkmal des postmodernen Wissenschaftsdiskurses
ist die Aufhebung einer strikten Opposition
zwischen dem referentiellen und dem selbstreferentiellen
Duktus der wissenschaftlichen Metasprache. Der
deutsche Kulturphilosoph Peter Sloterdijk hat diese

Aufhebung plakativ so formuliert: «Die evokative
Rede als legitimes Element der Philosophie». Ist der

neu entdeckte Bezug zur vormodernen Rezeption
von Ägypten-Bildern primär in historischen Arbeiten
spürbar, so ist dieses zweite Merkmal, die Ästhetisie-

rung der wissenschaftlichen Metasprache, insbesondere

in der ägyptologischen Literaturwissenschaft
eklatant. In den letzten Jahrzehnten haben
Ägyptologen versucht, die Diskussion um das Literarische
in Ägypten in allgemeine literaturwissenschaftliche

Kategorien einzubinden. Dabei handelte es sich -
anders als etwa im Falle der Sprachwissenschaft - um
ein methodisch extrem schwieriges Unterfangen:
anders nämlich als in der Sprachwissenschaft steht das

hermeneutische Verfahren in der Literaturwissenschaft

in engem Verhältnis zum bewussten Einsatz

künstlerischer Merkmale seitens eines individuellen
Autors. Phoneme, Morpheme oder Syntagmen sind

heuristische Kategorien, die natürlich durchaus in

der modernen westlichen Tradition verankert sind.

Sie sind aber unbewusste Strukturen menschlichen

Sprechens. Sie lassen sich deshalb semiotisch, d.h.

als Zeichen, auf beliebige Untersuchungsobjekte
übertragen. Dasselbe gilt aber nicht für
literaturwissenschaftliche Begriffe wie Fiktionalität oder Selbst-

referentialität. Man könnte argumentieren, und es

ist in der Tat insbesondere von allgemeiner
literaturwissenschaftlicher Seite argumentiert worden, dass



12

VSH-Bulletin Nr. I.April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

der Gebrauch dieses und ähnlicher Begriffe erst für
eine literarische Produktion berechtigt ist, in der ein

expliziter diesbezüglicher Pakt zwischen Autor und
Leser besteht: ein literarischer Kosmos, in dem Autor,
Leser und Literaturwissenschaftler über eine gemeinsame

hermeneutische Enzyklopädie verfügen. Und
das ist im Grunde nur in der Literatur der Neuzeit der
Fall. Denn wie können wir das Vorhandensein eines

derartigen Paktes in einer Kultur mit grundsätzlich
pseudepigraphischen Bezügen auf Persönlichkeiten

annehmen, welche die mythische Herkunft eines
literarischen Textes in der Vergangenheit verorten? Eine

Schriftkultur, in welcher der grösste gesellschaftliche
Wert nicht auf die autoriale Urheberschaft, sondern
auf das Abschreiben eines alten Textes seitens eines

kompetenten Schreibers gelegt wird? Die zwei struk-
turalistischen Pole einer internen Literaturgeschichte
aufder einen Seite und einer externen Literaturtheorie
auf der anderen Seite werden in der zeitgenössischen
Ägyptologie vom Versuch ersetzt, dem ägyptischen
literarischen Moment gegen den Hintergrund expliziter

literarischer Erfahrungen der westlichen Kultur
auf die Spur zu kommen: etwa das elisabethanische

England im sogenannten new historicism oder die

kontinentale Romantik in der deutschsprachigen
Literaturforschung. Solche wissenschaftlichen Arbeiten

stehen ganz im Sinne jener Restitution von
Sinnzusammenhängen in der altägyptischen Kultur, die
oben als Merkmal postmoderner Transdisziplinarität
identifiziert wurde. Durch diese Privilegierung der
Ebene des Diskurses, d.h. der stark von der
Wissenschaftssprache geprägten Präsentation kultureller
Zusammenhänge, wird der ägyptologische
Literaturwissenschaftler selbst fast unausweichlich zu einem

postmodernen Literaten eigenen Rechtes: «Es gibt
zwischen der Sprache der Wissenschaft und den

Sprachen der Poesie ein breites Zwischenreich, über
dessen Ausdehnung und Bedeutung noch nicht
abschliessend geurteilt werden kann ». Der Autor dieser

Maxime, der schon erwähnte Peter Sloterdijk, hat dafür

den Begriff der Sphärenbildung geprägt: «Theorie
der Sphären: das bedeutet, sich den Zugang zu einem
Etwas bahnen, das wohl das Allerwirklichste ist und
doch das Ausweichendste und am wenigsten
gegenständlich zu Fassende.»

Diese graduelle Aufhebung der Opposition
zwischen referentiellem und selbstreferentiellem Diskurs
in der ägyptologischen Literaturwissenschaft und
zwischen objektivem Zeichen und subjektivem Bild

in der ägyptologischen Kulturgeschichte sind zwei

Antworten auf einen ähnlichen kulturwissenschaftlichen

Druck, die Virtualität der Vergangenheit in die

wissenschaftliche Analyse einzubinden. Die entgegen

gesetzte Haltung, die in unserem Fach auch belegt
ist und die keine Transdisziplinarität praktiziert bzw.

nicht an sie glaubt, ist die eines Statthalters des

vermeintlich Faktischen - eine wissenschaftliche

Haltung, die in den letzten Jahren in der ägyptischen
Philologie insbesondere in Deutschland wieder
gepflegt wird. In diesem Sinne finde ich es sehr verwunderlich,

dass es in der Ägyptologie immer noch an

einer Untersuchung über den Diskurs der Liebe in der

ägyptischen Kultur fehlt. Es gibt durchaus sachliche,

philologische Untersuchungen über Gattungen wie
die Liebesdichtung oder kunstgeschichtliche
Auswertungen der erotischen Szenen in der Kunst, aber
keine kulturgeschichtliche Erfassung des Phänomens
à la Georges Duby (Liebe und Ehe im Mittelalter) für
das Alte Ägypten. Es handelt sich vielleicht um den

einzigen wichtigen Bereich ägyptischen Lebens, für
den wir noch über keine umfassende transdisziplinä-
re Darstellung verfügen.

Sprachwissenschaft und Archäologie
Ich komme nun zur Sprachwissenschaft, in welcher
der Übergang von der Phase der Interdisziplinarität
zu jener der Transdisziplinarität zu einer Krise
geführt hat. Man muss hier betonen, dass im Falle der

Sprachwissenschaft «Transdiszplinarität» etwas
anderes beinhaltet als in der Kultur- oder Literaturwissenschaft.

Interdisziplinarität hat es in der philologisch

gerichteten ägyptischen Sprachforschung vom
Anfang an gegeben: man denke etwa an den Dialog
mit der Semitistik in der Berliner Schule bzw. mit der

Sprachphilosophie des XIX. Jahrhunderts und dem

Strukturalismus in der Forschungsphase, die mit
dem Namen des israelischen Linguisten Hans Jakob

Polotsky verbunden ist. Diese Phase der ägyptischen
Sprachwissenschaft hat in den letzten zwanzigjahren
mindestens zwei neuen Perspektiven Platz gelassen:

(1) Im Bereich der Graphemik und der Phonologie
der sogenannten Neueren Komparatistik, die
insbesondere an den typologischen Merkmalen der

ägyptischen Schrift sowie an Phonologie und Etymologie

des Ägyptischen innerhalb der afroasiatischen

Sprachfamilie interessiert ist. (2) Im Bereich der Syntax

und der Semantik der funktionalen Sprachtypologie,

die auf eine Feingliederung der sprachlichen
Diachronie in Ägypten ausgerichtet ist. In beiden

Ausrichtungen gehen ägyptologische Linguisten Fragen

theoretischer Art im engeren Sinne des Wortes
nach: Wie tragen die Verhältnisse im Ägyptischen
zur allgemeinen Problematik der Dialektik zwischen
Phonem und Graphem bei? Wie lassen sich
ägyptische Modalverben im Rahmen der typologischen
Entwicklung der Modalität als Sprachuniversalie
verstehen? Wie kann man formal erklären, dass das

ägyptische Verb jrj «tun», anders als dessen

Übersetzung in den meisten europäischen Sprachen,
sowohl mit telischer («tun») als auch mit atelischer

(«handeln») Aktionsart gebraucht werden kann?



13

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletiri n° 1, avril 2012

Dabei geht es nicht mehr um die Suche nach Modellen

zur Erklärung einer intuitiv schon erschlossenen

philologischen Realität, sondern um die Einbindung
des Ägyptischen in die allgemeine linguistische
Diskussion. Der linguistische Zugang hat es aber in der

Ägyptologie aus zwei Gründen nicht leicht: Zum
einen wegen des Problems der Kluft zwischen der

ägyptologischen Sozialisierung dieser
Sprachwissenschaftler trotz der linguistischen Fragestellung,
der sie nachgehen, mit der Folge einer noch geringeren

fachinternen Rezeption als die, welche die

strukturalistischen Modelle bis Polotsky genossen;
zum anderen wegen des immer schwierigen Dialogs

mit der theoretischen Linguistik, die noch sehr

vom Mythos des Urteils eines kompetenten native

speaker beeinflusst ist. Paradoxerweise ist eine Folge
dieser Krise der ägyptologischen Sprachwissenschaft
die Multiplizierung didaktischer Handbücher zum
Studium des Ägyptischen, einschliesslich des

Neuägyptischen, Demotischen und Koptischen. Ich sage

paradoxerweise, weil anders als ähnlichen Versuchen

einer älteren Generation diesen didaktischen Hilfen
in der Regel keine sprachwissenschaftlichen, sondern

(eigentlich zu recht) eher philologische Erwägungen
zugrunde liegen.

Kurz möchte ich nun auf die Frage der Interdiszip-
linarität und der Transdisziplinarität in der
ägyptischen Archäologie eingehen. Im Falle der transz-

disziplinären Arbeit in der Archäologie lässt sich eine

Zäsur feststellen zwischen den programmatischen
Aussagen der Verfechter eines Dialogs zwischen

Ägyptologie und «Anthropologie» (im Sinne der

angelsächsischen anthropology in ihrer archäologischen

Variante) auf der einen Seite und der tatsächlichen

innerfachlichen Produktion archäologischen
Wissens auf der anderen Seite. Man muss in aller
Ehrlichkeit anerkennen, dass jene Form archäologischer
Arbeit, die sich von der (immer noch präsenten)
dilettantischen Phase distanziert hat, diejenige
intellektuelle Führungsrolle innerhalb unseres Faches

erobert hat, die noch vor einigen Jahren von der

Sprachwissenschaft beansprucht wurde. Das zeigen

unter anderem die zahlreichen workshops, die in

letzter Zeit über archäologische Fragestellungen mit
kulturhistorischer Prägung organisiert und publiziert
wurden. Die Gesellschaftsstrukturen des Mittleren
oder des Neuen Reiches zeigen eine relativ komplexe
soziale Stratifizierung. Problematisch im Sinne eines

transdisziplinären Dialogs muten auch Aussagen an,

wonach wegen des Unterschieds zwischen der

altägyptischen Gesellschaft und der, welche den Ägyp-

tologen vertraut ist, die Methoden der archaeological

anthropology eine Distanzierung des Beobachters

vom Beobachteten und damit eine Objektivierung
der Ergebnisse ermöglichten: Wir haben jedoch gese¬

hen, dass diese Frage der Objektivierung wahrhaftig
keine einfache ist und darüber hinaus Gegenstand
intensiver Überlegungen auch in den philologisch
gerichteten Kulturwissenschaften darstellt.

An den tatsächlichen Ergebnissen erkennt man die
Brisanz des transdisziplinären Zugangs zur
ägyptischen Archäologie. Ich denke hier beispielsweise an

Untersuchungen über die Entstehung des Königtums
im Spannungsfeld zwischen dem archäologischen
Befund, der ikonographischen Selbstinszenierung der

Herrscher, und den spärlichen schriftlichen Belegen
ökonomischer Herkunft; an die Bedeutung der sozio-

ökonomischen Dimension des Materials aus Gräberfeldern

der Ersten Zwischenzeit mit dem Verschwinden

männlicher Bestattungen höheren Ranges von
den üblichen Friedhöfen aufgrund der Tatsache, dass

die lokale Elite nun eine höhere Führungsschicht um
sich herum sammelte, während ihre Familienmitglieder

weiterhin in den alten Friedhöfen bestattet

waren; an die keramologisch gestützte Feststellung
der Komplexität des vertikalen Gesellschaftsaufbaus
des Mittleren Reiches, einer Zeit, in der sich die
soziale Komplexität nicht auf eine einfache Opposition
zwischen Elite und Unterschicht reduzieren lässt; an
die archäologische und philologische Kompetenzen
verbindende Arbeit an den Arbeiterhütten im Tal der

Könige, in denen die Schnittstelle zwischen Hochkultur

und täglichem Leben paradigmatisch untersucht
werden kann; und an das umfassende Bild der
Kulturgeschichte, das die grossangelegten Untersuchungen
von Siedlungsmaterial in ihrer Dialektik von sozialen

Strukturen und interkulturellen Kontakten an den

Tag legen.

Ägyptologie als dichte Geschichte

«Kulturgeschichte» ist überhaupt der Dachbegriff,
unter dem Transdisziplinarität im Sinne einer nicht
zerlegten Präsentation eines oder mehrerer Materialtypen,

einer Priorität des Befundes über die Funde

verstanden wird. So bekommt man eine Dichte an
sozialer Variation, die zum ersten Mal auch das Leben

der grossen Mehrheit der ägyptischen Bevölkerung
zu verorten versucht, eine Archäologie, die keine

Denkmälerkunde ist und die durch die Einbindung
des gesamten Materials in einen spezifischen
Zeithorizont zur Quintessenz einer Kulturwissenschaft
wird. Wir nähern uns anscheinend einem dualistischen

Modell an: Während die Welt der Eliten primär
durch die Kulturwissenschaft philologischer Art
rekonstruiert wird, wird das Leben der Subeliten und
der einfachen Bevölkerung historisch-archäologisch
allmählich erfassbar.

Die transdisziplinäre Forschung hat also in unserem
Fach zu einem intensiveren Dialog mit den theo-



14

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

retischen Disziplinen geführt, zu einer Professionali-

sierung der innerfachlichen methodischen Debatte.
Man spürt allerdings einen Unterschied zwischen

der Professionalisierung in der Sprach- und
Literaturwissenschaft auf der einen Seite und der

Professionalisierung in der Kulturwissenschaft auf der
anderen Seite. Man gewinnt den Eindruck, als sei

erstere zentrifugal, als tendiere sie also zu einer

Verselbständigung des eigenen Diskurses gegenüber den

anderen Teilgebieten des Faches, letztere hingegen

zentripetal, als führe sie zu einer Integration verschiedener

wissenschaftlicher Perspektiven im Sinne des

Gesamtverständnisses der ägyptischen Kultur.

Ein solcher Unterschied ist tatsächlich vorhanden
und in der Natur des jeweiligen theoretischen

Paradigmas verankert: Das Verständnis von « Kultur»
als historisch bedingter Wirklichkeit auf der einen

Seite, von «Sprache» als typologischer Realität auf
der anderen. Die in den Teilgebieten des Faches

stattfindende Professionalisierung richtet sich also

nicht notwendigerweise gegen dessen Einheit, ganz
im Gegenteil. Wie der transdisziplinäre Zugang in

der Archäologie und in der Geschichtsforschung zu
«dichter Kulturgeschichte» führt, so tragen
transdisziplinäre Perspektiven auch in der Sprachwissenschaft

zur innerfachlichen Integration bei: Dadurch,
dass zeitgenössische Forscher gegenüber dem
formalen Moment eher das sprachtypologische oder
sprachhistorische privilegieren, binden sie die Analyse
der Variationen innerhalb der ägyptischen Sprache
in den jeweiligen kulturhistorischen Rahmen. Für

diese kohäsive Rolle ägyptologischer Sprachwissenschaft

gibt es schon ausgezeichnete Beispiele, etwa
die Untersuchungen von Sprachwandel und
Sprachkontakten zwischen dem ägyptischen und den

angrenzenden Sprachbereichen oder die Feingliederung
der ägyptischen Sprachgeschichte in einem relativen
kleinen Zeitraum, der XVIII. Dynastie.

Eine neue Ägyptomanie?
Schliesslich möchte ich eine Erscheinung der Trans-

disziplinarität in der zeitgenössischen Ägyptologie
nicht unerwähnt lassen, die zwar ein dem Fach eher

paralleles Leben führt, die jedoch die zentrale
Problematik von Ägyptens postmoderner Rezeption
anschneidet. Die Kulturphilosophie lehrt uns, dass

es «absichtliche» und «unabsichtliche» Träger
kultureller Bedeutung gibt. Absichtliche Träger wären
ikonische Zeichen wie Monumente oder literarische

Texte, unabsichtliche Verweise wären indexale
Zeichen wie Siedlungen oder administrative Texte. Für
diese Opposition kursieren in der Fachliteratur
verschiedene Begriffe wie Botschaften vs. Spuren (Jan

Assmann) oder Zeichen vs. Spuren (Emmanuel
Lévinas). Aber es gibt auch symbolische Verweise,

die über absichtliche oder unabsichtliche kulturelle
Überlieferung hinauswirken: ich denke hier zum
Beispiel an Thomas Hare Re-Membering Osiris, eine

hypertextuelle Rekonstruktion symbolischer
Beziehungen um die Figur des Osiris, die vom fragmentarischen

Charakter der altägyptischen Hinterlassenschaft

ausgeht und die deshalb nur für den

subjektiven (und literaturwissenschaftlich geschulten)
Beobachter wirksam erscheinen. Diese symbolische
Rekonstruktion erfolgt manchmal sogar gegen die
Grundsätze der traditionellen archäologischen oder
der philologischen Spurensicherung, ist aber nicht
deshalb weniger wirksam im Sinne der Konstruktion
eines zeitgenössischen Ägypten-Bildes - eines

«Sinnzusammenhangs». Eine soziale Form dieser intellektuellen

Tendenz zur Konstruktion kultureller
Zusammenhänge für den zeitgenössischen Beobachter
bietet der sogenannte Afrozentrismus, d.h. der
Versuch, dem Alten Ägypten eine unmittelbare
kulturstiftende Rolle jenseits der historisch belegten
Überlieferungskanäle zuzuschreiben. Dabei soll Ägypten
die inspirierende Rolle einer afrikanischen «klassischen

» Kultur übernehmen, indem Ägyptens sowohl

ägyptomanische als auch ägyptologische Rezeption,
die beide von der europäischen Erfahrung
ausgehen, programmatisch ausgeschaltet werden: Von
den linguistischen Rekonstruktionen eines Cheikh

Anta Diop, der eine etymologische Verwandtschaft
zwischen dem Ägyptischen und modernen
westafrikanischen Sprachen annimmt, bis zur historischen
Kritik eines Martin Bemal, der die eurozentrische

Ausdeutung antiker Mittelmeerkulturen als Ergebnis
eines ideologisch gefärbten «arischen Paradigmas»

interpretiert, weist der Afrozentrismus ein breites

Spektrum an Positionen, denen allen die Forderung
nach einer Reduzierung des europäischen Anspruchs
und einer Rehabilitierung des afrikanischen Beitrags

zur Kulturgeschichte der Menschheit gemeinsam ist:

Klassik nicht als unabsichtliches Ergebnis traditioneller

Kodifizierung kulturellen Wissens, sondern als

absichtliches Produkt kulturpolitischer Strategie. Mag
diese besondere Ausrichtung der transdisziplinären
Forschung in Europa noch relativ marginal erscheinen,

so verrät die darin vorgeschlagene Konstruktion
eines möglichen, virtuellen Ägypten die feste
intellektuelle Verortung dieser Denkschule, deren

Verbreitung in der Neuen Welt und in der sogenannten
«dritten Kultur» nicht zu unterschätzen ist, im
postmodernen Gesellschaftsdiskurs.
In der heutigen Ägyptologie gestaltet sich «Trans-

disziplinarität» also als Spektrum verschiedener

Antworten auf die Frage der Professionalisierung
unserer Disziplin und ihrer Einbindung in einen

allgemeinen theoretischen Rahmen. Paradoxerweise

tragen sowohl der zentrifugale wie auch der
zentripetale Aspekt der postmodernen Ägyptologie zu



15

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2012 | AEU-Bulletin n° 1, avril 2012

ihrer fachlichen Einheit bei: Die Diskussion über eine

Zweiteilung des Faches in Archäologie und Philologie,

die dem modernistischen Diskurs entstammte
und die heute sogar in den Fächern, in denen sie seit

geraumer Zeit besteht (etwa die Assyriologie vs.

Vorderasiatische Archäologie oder Alte Geschichte vs.

Klassische Philologie), infrage gestellt wird, vermag
in der heutigen fachlichen Landschaft kaum noch zu

begeistern.

Ägyptologische Studienprogramme
In der Gestaltung der disziplinären Studiengänge
sieht sich die Ägyptologie seit der Umsetzung der

Bologna-Reform mit einer zentralen Schwierigkeit
konfrontiert. Wo das Fach - wie übrigens die meisten

speziellen Kulturwissenschaften - traditionell ein in
sich geschlossenes Curriculum mit relativ wenigen
Berührungspunkten mit anderen Altertums- oder
Kulturwissenschaften privilegiert hatte, in dem
auch die methodischen Kompetenzen (ob archäologischer,

philologischer, historischer oder
kulturwissenschaftlicher Art) im Rahmen der fachlichen

Ausbildung gewonnen und vermittelt wurden, fehlt
in der Regel nach der Implementierung
Bolognatauglicher Richtlinien eine minimale quantitative
Kapazität, um ein einzeldisziplinäres, modulares

Studienprogramm zu bestreiten. Diese auch von
anderen quantitativ überschaubaren Kulturwissenschaften

geteilte Eigenschaft (Stichwort « Orchideenfach»)

hat in Kontinentaleuropa dazu geführt, dass

an geisteswissenschaftlichen Fakultäten Studienprogramme

mit mehreren (meistens zwei, manchmal
auch drei) Studienrichtungen ohne innere Solidarität

eingeführt wurden. An den Schweizer Universitäten,
die ein Studium der Ägyptologie anbieten (Genfund
Basel) ist dieses Fach deshalb (nur) in Verbindung
mit anderen geisteswissenschaftlichen Disziplinen
studierbar, oft - wie etwa für den Bachelor-Studiengang

an der Universität Basel - in programmatischer
Kombination mit (anderen) altertumswissenschaftlichen

Fächern. Dabei sind die Klammern beim

Adjektiv «anderen» besonders zu beachten. Es wäre
nämlich zu überlegen, ob eine enge curriculare
Verzahnung zwischen der Ägyptologie und den Disziplinen

des griechisch-römischen Altertums
nachhaltig sinnvoll ist. Die Ägyptologie ist nämlich kein
klassisches altertumswissenschaftliches Fach, und

zwar weder im Hinblick auf ihre Entstehung noch
in Bezug auf ihre Themen: Wie oben besprochen,
versteht sich das moderne Studium des klassischen

Altertums im Zeichen der Kontinuität mit den alten
Kulturen, die Ägyptologie hingegen im Zeichen der

Neuentdeckung einer exotischen Zivilisation. Diejenigen

Studierenden, die für die Ägyptologie optieren,
könnten im Sinne ihres wissenschaftlichen Potentials

wahrscheinlich vielmehr von einer programmatischen

Verbindung mit einer theoretischen Disziplin
(ob Linguistik, Archäologie, Literaturwissenschaft,
usw.) profitieren. Da müssen wir Ägyptologen noch

Überlegungs- und Überzeugungsarbeit leisten.

Ein ägyptologisches Doktoratsprogramm besteht
in der Schweiz noch nicht. Naheliegend - und sehr

wünschenswert - wäre die Etablierung einer ägypto-
logischen doctoral school an den zwei beteiligten
Schweizer Universitäten Basel und Genf.

Literatur
Chappaz, J.-L. et S. Poggia, Collections égyptiennes publiques de Suisse, Genève 1996.

Erman, A., Mein Werden und mein Wirken, Leipzig 1929.

Homepage Basel: http://aegyptologie.unibas.ch/

Homepage Genève: http://www.unige.ch/lettres/antic/egyptologie/index.html

Küffer, A. und R. Siegmann, Unter dem Schutz der Himmelsgöttin, Zürich 2007.

Loprieno, A., «Interdisziplinarität und Transdisziplinarität in der heutigen Ägyptologie», in: T. Hofmann und A. Sturm (Hrsg.),
Menschenbilder - Bildermenschen. Kunst und Kultur im Alten Ägypten, Norderstedt 2003, 227-240.

Schneider, Th., http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D40320.php

Staehelin, E., «Die Ägyptologie in der Schweiz», in: H. Huber (Hrsg.), Die Afrika-Forschung in der Schweiz, Bern 1976,150-164.

Staehelin, E., «Die schweizerische Ägyptologie», Göttinger Miszellen 17 (1975), 9-13.

Verbovsek, A., B. Backes und C.Jones (Hrsg.), Methodik und Didaktik in der Ägyptologie.

Herausforderungen eines Paradigmenwechsels in den Altertumswissenschaften, Paderborn 2011.


	Ägyptologie

