Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 37 (2011)

Heft: 2

Artikel: Gehirn, Geist und Gott : die Entdeckungen der Neurowissenschaften
als Herausforderung fir die Theologie

Autor: Au, Christina aus der

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

38

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aoiit 2011

Gehirn, Geist und Gott.

Die Entdeckungen der Neurowissenschaften als Herausforderung

fiir die Theologie

Christina Aus der Au*

Abstract

Neuroscientists like Libet, Ramachandran, Persinger
or Newberg/dAquili claim to have found neural cor-
relates of hitherto mental phenomena like free will
and religious experience. This has been proposed as a
challenge to theology. Epistemological reflection how-
ever shows that science approaches its phenomena
from an observer’s perspective, whereas our access to
religion can only be via the first person’s, that is, the
participants perspective. While the language of science
is description, the language of religion is storytelling.
There is no way of understanding stories by descrip-
tion.

Gehirn, Geist, Gott — das ist nicht nur eine Allitera-
tion, sondern die Kurzform einer spannungsvollen
Kombination von weltanschaulichen Fundierungen,
wie sie unterschiedlicher nicht sein konnten. Gott
steht dabei fiir den Glauben an eine transzendente
Realitdt, die nicht abhangig ist von unserem Bewusst-
sein. Geist verweist auf die Uberzeugung, dass unser
Denkvermogen die unhintergehbare Grenze unserer
Erkenntnis darstellt, und Gehirn ist das Schlissel-
wort einer monistisch-materialistischen Auffassung,
welche fir alle Phanomene, seien sie nun korperlich,
geistig oder seelisch, eine biophysikalische, in diesem
Fall neuronale, Erklarung sucht.

Die Positionen scheiden sich dabei nicht entlang
der Wissenschaftsgrenzen. Zu den Vertretern einer
«Gott-Position» gehdren auch Naturwissenschaft-
ler wie Werner Arber und Philosophen wie Robert
Spaemann und Charles Taylor, wahrend Theologen
wie Dietrich Korsch und Jorg Dierken durchaus auch
eine «Geist-Position» einnehmen kdénnen. Und die

*Universitat Ziirich, Theologische Fakultat,
Zentrum fir Kirchenentwicklung, Blaufahnenstrasse 10, 8001 Ziirich

E-mail: ch.au@unibas.ch

Christina Aus der Au, Dr. theol. (Ziirich); Habilitation Basel. Privat-
dozentin fiir Systematische Theologie an der theologischen Fakultat der
Universitat Basel. Theologische Geschaftsfiihrerin des Zentrums fiir
Kirchenentwicklung der theologischen Fakultat der Universitat Ziirich
http://www.theologie.uzh.ch/faecher/praktisch/kirchenentwicklung/
personen/AusderAu.html

beredtesten und scharfsinnigsten Vertreter einer
«Gehirn-Position» sind neben Neurowissenschaft-
lern wie Wolf Singer und Gerhard Roth Philosophen
wie Thomas Metzinger.

Der freie Wille

Begonnen hat die moderne Auseinandersetzung
zwischen diesen unterschiedlich begriindeten Welt-
anschauungen mit der Frage nach dem freien Willen.
Nicht erst seit Benjamin Libet in den 80-Jahren in sei-
nen methodisch nicht unumstrittenen Experimenten
beansprucht hat, ein neuronales Bereitschaftspoten-
tial entdeckt zu haben, welches unseren bewussten
Entscheidungen vorausgeht,' streiten sich Vertreter
eines freien Willens und solche, die einem wie auch
immer gearteten Determinismus das Wort reden
und daraus die Unmoglichkeit eines freien Willens
ableiten. Letzterer kann materialistisch motiviert
sein, aber auch theologisch, wie die Auseinander-
setzung zwischen Martin Luther und Erasmus von
Rotterdam zeigt.2 Luther vertrat dabei in bestimmter
Hinsicht dezidiert die These vom unfreien Willen, da
letztlich alles von Gott abhinge.

Aber mit dem Renommee und dem Gewicht einer
exakten Naturwissenschaft daherkommend, ha-
ben Libets Experimente die Frage nach dem Willen
nochmals auf eine neue Art zugespitzt. Die meisten
Philosophen reagierten darauf mit einer Analyse des
Freiheitsbegriffs, um zu zeigen, dass dieser mindes-
tens seit Kant nicht mehr einen voraussetzungslosen
Anfang meine, sondern eine Einbettung in Griinde
und nicht in Ursachen. Griinde zu haben fiir eine
Handlung heisst, in Kontinuitat mit der handelnden
Person, ihrem Charakter und ihrer Uberzeugungen
zu stehen. Fehlt ein solcher Zusammenhang, bleibt
nur die Willkir, die sich nicht vom Zufall unterschei-
den lasst.3

1 Libet, Benjamin, Time of conscious intention to act in relation to onset
of cerebral activity (readiness-potential), Brain 106 (1983): 623-642.

2 Rotterdam, Erasmus von, Gesprach oder Unterredung tiber den freien
Willen, Darmstadt 1969 (orig. 1524), Luther, Martin, Vom unfreien
Willen, deutsche Fassung in: Kurt Aland (Hg.), Luther Deutsch. Stutt-
gart 1961 (orig. 1525), 151-334.

3 So z.B. Bieri, Peter, Das Handwerk der Freiheit, Miinchen/Wien 2001,
und ders., Untergrabt die Regie des Gehirns die Freiheit des Willens?,
Berliner Theologische Zeitschrift, Beiheft 2005 (2005), 20-31.



Vor allem Vertreterinnen und Vertreter der katho-
lischen Theologie argumentieren in der Linie eines
solchen Gedankengangs,* wiahrend einige eigensinni-
ge Protestanten wie Ernstpeter Maurer> versuchten,
der neuronal begriindeten Unfreiheit eine reforma-
torisch begriindete Unfreiheit des Willens gegen-
Uberzustellen. Tatsachlich kann die Frage namlich
auch weiter zurlickgefiihrt werden: Wenn man zwar
nicht von einzelnen Entscheidungen sagen kann, sie
seien determiniert, weil sie im Charakter der Person
begriindet sind — wie steht es denn aber um diesen
Charakter selber?

Konsequente Materialisten lassen sich vom Hinweis
auf den Unterschied zwischen Griinden und Ursa-
chen nicht beirren und verweisen ihrerseits darauf,
dass auch die (oft nachtrégliche) Rationalisierung
und Begriindung von Handlungen mitsamt dem
Charakter des handelnden Subjekts ihren Grund
in neuronalen Verkniipfungen habe. Letztlich sind,
so die These, auch Griinde neuronal reprasentiert
und damit, so die erste Implikation, neuronal ver-
ursacht.’Das heisst, so die zweite Implikation, auch
Griinde, Entscheidungen und moralische Verant-
wortlichkeit sind nicht in einer eigenen, geistigen
Realitdt angesiedelt, sondern sind Epiphianomene
unserer korperlichen, und damit materiellen, auf
Ursache-Wirkungszusammenhange riickfiihrbaren
Realitdt.

Es zeigt sich schon hier, dass die Diskussion um die
Implikationen neurowissenschaftlicher Forschung
mehrere Ebenen mit einschliesst. Das eine sind die
konkreten Forschungsfelder, in denen zunehmend
geistige und soziale Phdanomene erforscht und auf
ihre neuronalen Korrelate hin untersucht werden.
Das andere sind die jeweils zugrunde liegenden
Paradigmen oder Denkstile’, welche die Wahrneh-
mung und den Bereich moglicher wahrheitsfahiger
Antworten definieren.

Die religiose Erfahrung

Zu den konkreten Forschungsfeldern, die in der
Theologie einiges an Aufsehen erregt haben, geho-
ren auch die Forschungen im Bereich der religiosen

450 z.B. Schockenhoff, Eberhard, Theologie der Freiheit, Freiburg i.Br.
2007.

5 Maurer, Ernstpeter. Der unverfiigbare Wille — jenseits von freier
Entscheidung und Determination, Berliner Theologische Zeitschrift,
Beiheft 2005 (2005), 94—109.

6 Die philosophischen Uberlegungen dafiir hat der analytische Philo-
soph Davidson geliefert, vgl. Donald Davidson, Actions, Reasons and
Causes, Journal of Philosophy 60/1963, 685-700; deutsch in ders.,
Handlung und Ereignis, Frankfurt a. M. 1985, 19-42.

7 Vgl. zu diesem Begriff Fleck, Ludwik, Entstehung und Entwicklung
einer wissenschaftlichen Tatsache. Einfiihrung in die Lehre vom
Denkstil und Denkkollektiv, Basel 1935.

39

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aoit 2011

Erfahrung. Dazu zdhlen die Untersuchungen von
Vilayanur Ramachandran® zum Zusammenhang von
Schlafenlappenepilepsie und spirituellen Erlebnissen
oder von Michael Persinger,® der behauptete, durch
elektromagnetische Stimulierung der Schlifenlap-
pen eine Ubernatiirliche Erfahrung hervorgerufen zu
haben.

Fir die beiden Religionswissenschaftler Andrew
Newberg und Eugene d’Aquili sind solche und vor
allem auch ihre eigenen Forschungen tiber mystische
Erfahrungen und Gehirnstrome der Beweis, dass
mystische Erfahrungen nicht einfach emotionale Irr-
wege oder Wunschdenken sind, sondern mit einer
Reihe realer und beobachtbarer neurologischer Er-
eignisse zusammenhdngen.' Sie hoffen damit, die
Theologie auf naturwissenschaftliche Grundlagen
zu stellen und eine «Neurotheologie» zu skizzieren,
welche letztlich als Basis fiir eine biologisch fundierte
Universaltheologie dienen kann."

Es erstaunt nicht, dass solche Ansétze in der Theo-
logie und der Religionswissenschaft wenig Reso-
nanz fanden.’> Wer wie Newberg und d’Aquili be-
ansprucht, normative oder ontologische Schluss-
folgerungen aus empirischer Beobachtung ziehen zu
wollen, macht sich schon deswegen unglaubwiirdig.
Eine beschreibende Wissenschaft sagt uns nur, wie
die Welt ist, nicht aber, wie sie sein sollte. Und so
spannend die Forschungen Persingers und Rama-
chandrans fir kognitive Neurowissenschaftler sein
maogen, so wenig aussagekraftig sind sie fir Theo-
logen. Zum einen sind die Suchbegriffe «Spirituali-
tat» und «religiose Erfahrung» so verschwommen,
dass sie vom ozeanischen Gefiihl Freuds™ tiber die
tiefe Gottversunkenheit einer Nonne bis hin zur
atheistischen Lebensfreude' alles umfassen konnen.
Zum anderen zeigen sich hier die unterschiedlichen
Ebenen der neurowissenschaftlichen Herausforde-
rung an die Theologie besonders deutlich: Einerseits
kommt diese Herausforderung wie beschrieben in

8 Ramachandran, Vilayanur S./Blakeslee, Sandra, Die blinde Frau, die
sehen kann. Ratselhafte Phanomene unseres Bewusstseins. Reinbek
bei Hamburg 2001; Ramachandran, Vilayanur S. et al., The Neural
Basis of Religious Experience, Society for Neuroscience: Abstracts 23
(1998), 519.511.

9 Persinger, Michael A., Religious and mystical experiences as artifacts
of temporal lobe function: a general hypothesis, Perceptual and Mo-
tor Skills 57 (1983): 1255-1262, Persinger, Michael A., Neuropsycho-
logical Bases of God Beliefs. New York 1999.

10 Newberg, Andrew B./ d'Aquili, Eugene, Why God Won't Go Away.
New York 2001.

11 d'Aquili, Eugene/Newberg, Andrew B., The Mystical Mind. Probing
the Biology of Religious Experience, Minneapolis 1999.

12 Zur kritischen und ausfiihrlichen Auseinandersetzung siehe Runehov,
Anne L.C, Sacred or Neural? The Potential of Neuroscience to Explain
Religious Experience, Gottingen 2007.

13 Freud, Sigmund, Das Unbehagen in der Kultur, Wien 1930, 6.

14 Vgl. dazu Levine, George, The Joy of Secularism, Princeton NJ 2011.



40

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aoat 2011

der Gestalt einzelner Experimente oder Aussagen zu
spezifischen Fragen daher, andererseits aber basieren
diese Experimente meist auf monistisch-materialisti-
schen Hintergrundannahmen, welche per se schon
die Pramisse beinhalten, dass prinzipiell nach mate-
rialen, d.h. biophysischen Ursachen gesucht werden
muss.

Die unterschiedlichen Perspektiven

Die Auseinandersetzung zwischen den Neurowis-
senschaften und den Geisteswissenschaften (und
der Theologie im Besonderen) ist meines Erachte ns
fruchtbarer, wenn sie nicht auf der experimentellen,
sondern auf der erkenntnistheoretischen Ebene ge-
flhrt wird. In der Frage nach der Reduzierbarkeit der
so genannten Qualia, des «Wie sich fiir mich etwas
anfiihlt» oder der phanomenalen Qualitat von Erleb-
nissen wie Schokoladeessen oder Farbensehen, hat
sich die Rede von unterschiedlichen Perspektiven
bewihrt. Dabei ist im Auge zu behalten, dass die
Unterscheidung zwischen zwei vollstandig unver-
einbaren Perspektiven eine erkenntnistheoretische
Abstraktion darstellt und wir uns im taglichen Le-
ben immer zwischen beiden Extremen und diversen
Mischformen hin und herbewegen.

Die Dritte-Person-Perspektive (3PP)

Die eine Perspektive ist diejenige der Forscherin im
Labor. Sie richtet ihren wissenschaftlichen Blick auf
das Gehirn und untersucht dort Neuronen, Span-
nungszustande und Hormonkonzentrationen, mit
dem Ziel, theoretische Einsicht oder praktische Ver-
fligung darliber zu gewinnen.'> Was diese Perspek-
tive charakterisiert, ist die Trennung zwischen dem
wahrnehmenden Subjekt und dem wahrgenom-
menen Objekt. Das Subjekt beobachtet, beschreibt,
misst. Die Wissenschaftlichkeit des Vorgehens ist
dabei wesentlich durch seine Reproduzierbarkeit de-
finiert, d.h. dadurch, dass diese Beobachtungen und
Messungen von anderen Subjekten zu irgendeiner
anderen Zeit irgendwo auf der Welt mit demselben
Resultat wiederholt werden konnen. Der dabei
gewonnene Informationsgehalt ist so nicht an den
konkreten Messvorgang eines konkreten Subjekts
gebunden, sondern es geht darum, diese Messdaten
von Objekten und Geschehnissen moglichst un-
abhiangig vom beobachtenden Subjekt festzuhalten.
Diese Perspektive hat als «Dritte-Person-Perspekti-
ve» (3PP) in die Diskussion Eingang gefunden.'® Der
Standpunkt der Beobachterin ist derjenige einer aus-

15 Diese Wahrnehmung ist ihr zudem durch komplizierte Apparaturen

vermittelt, welche die dazu notigen voraussetzungsreichen Messun-
gen moglich gemacht haben.

16 Der Begriff « Person » bezieht sich dabei auf das grammatische
Subjekt und hat hier keinerlei ethische oder anthropologische
Konnotation.

senstehenden Sie bzw. eines Er, die als Subjekte aus-
tauschbar sind, und von welchem aus das Phanomen
offentlich, d.h. allen gleichermassen zuganglich, be-
schrieben werden kann. Bestimmte Phidnomene
prasentieren sich aus dieser Perspektive z.B. als
neuronale Spannungszustinde, Hormonkonzen-
trationen, synchrone Aktivitaten in verschiedenen
Hirnregionen oder als Sauerstoffgehalt des Blutes,
aber auch als protokollierte Aussagen von Versuchs-
personen oder als Beschreibungen ihres Verhaltens
oder ihres Aussehens. Die Beobachterin kann dann
Hypothesen (iber kausale Beziehungen zwischen
so beschriebenen Inputs und Outputs aufstellen,
sie Uberpriifen und die bestatigten Hypothesen zu
Theorien mit noch grosserer Reichweite ausarbeiten.

Die Erste-Person-Perspektive (1PP)

Die andere Perspektive ist diejenige des teilnehmen-
den und empfindenden Ich, das unmittelbar in die
Beziehung zum Phanomen verstrickt ist, die «Erste-
Person-Perspektive» (1PP). Hervorstechendes Cha-
rakteristikum ist hier, dass es keine Trennung gibt
zwischen Subjekt und Objekt. In dieser Perspektive
begegnet das «Wie sich etwas fiir mich anfihlt», wie
ein Schluck Wein auf der Zunge und im Gaumen
schmeckt, wie es ist, wenn ein Stiick schwarze Scho-
kolade im Mund schmilzt, wie sich bohrende Kopf-
schmerzen anfiihlen, wie es ist, sich die Hand an der
heissen Herdplatte zu verbrennen. Solche subjekti-
ven Phdnomene existieren nur in ihrem Bezug auf
mich, nur in meiner Wahrnehmung und nur als mei-
ne Wahrnehmung. Ich unterscheide dabei nicht zwi-
schen mir, die ich wahrnehme, und demjenigen, was
ich wahrnehme. So gibt es nicht mich, die ich Scho-
kolade esse, und getrennt davon die Empfindung
von Schokolade in meinem Mund. Ich bin in diesem
Moment dieses Ich, das Schokolade isst, und dieses
So-Sein fiihlt sich fiir mich so an. Qualia werden inso-
fern durch das wahrnehmende Subjekt konstituiert.
Das heisst freilich nicht, dass Schokolade, Wein oder
heisse Herdplatten nur in meiner Wahrnehmung
existieren wiirden. Die 1PP bestreitet nicht, dass es
wahrnehmungsunabhingige Objekte gibt. Aber in
der 1PP empfinde ich hier und jetzt diese Objekte als
Qualia, als ein «Sich-flir-mich-irgendwie-Anfiihlen».
Damit sind Qualia auch singuldr, d.h. sie existieren
nur im Hier und Jetzt und lassen sich als solche nicht
einander gegeniiberstellen.

Sprachformen

Die beiden Perspektiven haben unterschiedliche
Sprachformen, in denen das Wahrgenommene aus-
gedriickt werden kann. Die Sprache der 3PP ist das
Beschreiben. Neurowissenschaftler beobachten die
Vorgange im Gehirn und versuchen diese moglichst
genau zu messen und zu beschreiben. Beschreiben



heisst dabei, diejenigen Eigenschaften der Dinge fest-
zuhalten, die Locke die primdren Qualitdten nennt,
namlich dasjenige, was wir alle an korperlichen Ob-
jekten wahrnehmen kénnen. Das Schliisselwort hier
ist «alle”: Die Eigenschaften miissen von allen Beob-
achtern zu jeder Zeit gleichermassen mit ihren Sin-
nesorganen wahrgenommen werden konnen. Diese
Form der Universalitit spiegelt sich in der Form
naturwissenschaftlicher Artikel. Diese sind meist ein-
heitlich gegliedert, sie beginnen mit den Methoden,
die sie fiir ihre Versuche eingesetzt haben und gehen
zu den Resultaten (ber, die sie damit erzielt haben.
Jeder einzelne Schritt muss genau dokumentiert sein,
damit ihn ein anderes Subjekt nachvollziehen kann.
Mit Hilfe eines solchen Rezeptes st sich der Be-
obachtungsprozess vom konkreten Vorgang ab und
lasst sich — im Idealfall verlustfrei — in unzahligen
anderen konkreten Vorgangen reproduzieren.

Dies ist allerdings nicht alles. Wissenschaftler wol-
len meistens nicht nur dokumentieren, sondern sie
wollen weiterfithrende Hypothesen und Theorien
aufstellen. Deswegen hat ein naturwissenschaftlicher
Artikel meist noch einen letzten Absatz: die Diskus-
sion bzw. Schlussfolgerung. Darin ziehen die Autoren
oder Autorinnen Schliisse aus ihren Beobachtungen
oder stellen Vermutungen an - sie machen also Aus-
sagen Uber Sachverhalte und Zusammenhange, die
sie selber nicht direkt beobachten kénnen. Auch dies
geschieht noch im Modus des Beschreibens, denn
nicht nur Wirkliches, sondern auch Magliches ist be-
schreibbar. Hypothesen und Theorien miissen test-
bar sein, d.h. sie miissen Voraussagen beinhalten, die
man mit entsprechenden Methoden untersuchen
kann und die zu Resultaten fiihren, die die Theorie
stlitzen oder widerlegen. Theorien sind also ihrerseits
in bestimmter Hinsicht Rezepte fiir zukiinftige Be-
obachtungen. Sie beschreiben im Futur, was kiinftige
Wissenschaftler hoffentlich im Perfekt beschreiben
konnen.

Die Versprachlichung in der 3PP geschieht also zum
Zweck der Informationsweitergabe. Je besser die
Sprache dies erfiillt, desto angemessener ist sie der
3PP.So kommt sie zu einer moglichst standardisierten
Beschreibung, die moglichst wenig Spuren des Sub-
jekts beinhaltet. Das «wissenschaftliche Passiv»(«es
wurde gezeigt, dass ...») veranschaulicht dies bis in
die Grammatik hinein.

Demgegeniiber ist die 1PP zunachst sprachlos. Das
pure Erleben kann nicht versprachlicht werden, ohne
dass es seine Unmittelbarkeit verliert. Etwas benen-
nen zu konnen, es «als Freude», «als Glick» oder
auch «als Schmerz» zu bezeichnen, setzt schon eine
Distanzierung voraus. Ich muss meine Empfindung

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aoit 2011

erst einmal als solche betrachten, damit ich sie einer
Kategorie zuordnen kann. Dies bestétigt sich auch im
Entwicklungsprozess des Kleinkindes, das im Kon-
text des Erlebens lernt, seine Affekte zu benennen.

Aber wie kann man lernen, Empfindungen zu be-
nennen und fiir unsere inneren Affekte offentliche
Bezeichnungen zu finden? Wie weiss ich, dass der An-
dere dasselbe meint wie ich, wenn er «Liebe» (oder
«Mitleid» oder «Abscheu» oder «Schmerz») sagt?
Als biologisch verfasste und evolutionar gepragte
Lebewesen reagieren wir in gewissen Konstellationen
auf eine bestimmte Art und Weise. Ich gehe alleine
durch einen dunklen Wald, und plétzlich hore ich
hinter mir ein Knacken. Ich bleibe stocksteif stehen,
kriege eine Gansehaut, meine Harchen stellen sich
auf, im Hypothalamus werden Stresshormone aus-
geschiittet; all dies empfinde ich als eine Einheit, es
«ist» mir irgendwie — ich habe Angst. Dieselben
korperlichen Symptome hitte auch ein Tier in der-
selben Situation, und auch fiir ein Tier fiihlt es sich
wahrscheinlich irgendwie an, Angst zu haben. Als
Mensch kann ich aber — wenngleich vielleicht erst
im Nachhinein - diesen subjektiv empfundenen Af-
fekt in den Blick nehmen und sagen, das war Angst.
Wenn nun jemand angibt, nicht zu wissen, was das
ist, Angst, dann nehme ich ihn mit in den dunklen
Wald und sorge dafiir, dass auf halbem Wege jemand
hinter uns Gerausche macht. Dann kann ich meinem
Gefahrten, der stocksteif neben mir stehen geblieben
ist, sagen: Siehst Du, das war Angst."®

Dieses Beispiel zeigt zweierlei: zum einen, dass die
Empfindung und die Benennung zwei unterschied-
liche Ebenen sind. Der Affekt, pures Empfinden, wird
erst im Nachhinein, in der Reflexion auf dieses pure
Empfinden «als Angst» klassifiziert. Ich kann emp-
finden, ohne dass ich einen Namen dafiir habe, aber
wenn ich nachher dariiber nachdenke, dann versu-
che ich unwillkiirlich, dafiir Begriffe zu finden. Wenn
es ein erstmalig empfundener Affekt war, dann suche
ich nach Ahnlichkeiten zu schon bekannten (und
benannten) Gefiihlen.” Und es kann sein, dass die
Empfindung noch intensiver wird, nachdem ich eine
Bezeichnung dafiir gefunden habe, weil darin alle da-
zugehorigen Situationen mitschwingen, in denen ich
mein Empfinden auch so benannt habe.

17 Natiirlich kann man sich auch hier wieder die Frage stellen, wie es

von der korperlichen Reaktion zu diesem « Wie-es-mir-ist» kommen
kann. Aber in der Perspektive, in der es mir irgendwie «ist», frage ich
nicht danach, wie sich die korperliche Reaktion abspielt.

18 Das Mirchen «Von einem, der auszog, das Fiirchten zu lernen »
erzahlt davon.

19 So beginnt z.B. das wunderbare Buch von C.S. Lewis tiber die Trauer
mit dem Satz: « No one ever told me grief felt so much like fear.»
(Lewis, Clive S., A Grief Observed, New York 1961).

41



42

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aott 2011

Zum andern zeigt es uns, dass wir in der Situation
lernen, unser Empfinden zu benennen. Im gemein-
samen Erleben der Situation empfinden wir gemein-
sam. Dies unterstellen wir jedenfalls in unserem Ver-
standnis. Nicht ein Blick in das Innere des anderen
also, sondern eine geteilte Situation ldsst Verstehen
entstehen. Dies braucht nicht in actu stattzufinden.
Wenn ich meinem Gegeniiber mein Abenteuer im
Wald so lebendig schildern kann, dass sie meine
Gansehaut nachfiihlen kann oder sich an dhnliche
Situationen erinnert fiihlt, in denen sie Angst hatte,
dann verstehen wir uns. Wir verstandigen uns tiber
unsere Gefiihle, indem wir gemeinsame Situationen
bewohnen.

Dies ermoglicht es uns auf eine mittelbare Art und
Weise, fiir unsere Empfindungen eine Sprache zu
finden. Wahrend des Empfindens selber sind wir
sprachlos, aber wir kdnnen mit Sprache Situatio-
nen schaffen, in denen die Zuhdrenden die Emp-
findungen, von denen wir reden wollen, auch selber
splren.’ Dabei sind wir selber nicht mehr in der
urspriinglichen Situation des Empfindens, insofern
ist es nur mittelbar die Sprachform der 1PP. Sie ent-
springt dem Nacherleben der 1PP, aber sie stellt bei
den Zuhorenden eine Empfindungin der 1PP her. Die
1PP steht nur insofern am Anfang, als die Erzdhlerin
die Empfindungen aus eigener Anschauung kennen
muss (jedenfalls muss sie so tun, als ob), von denen
sie erzdhlt. Dann kann sie erzahlen, wie es war und
dabei hoffen, dass die Zuhorenden dies nachfiihlen
konnen. Diese fiihlen dabei nicht die Gefiihle der
Erzdhlerin, sondern ihre eigenen. Aber weil beide
dabei gemeinsam eine Situation bewohnen, sind es
Geftihle, bei denen wir unterstellen durfen, dass es,
wenngleich nicht dieselben, so doch dhnliche Gefiih-
le sind.

Die mittelbare Sprachform der 1PP ist also das Er-
zahlen, nicht bloss weil wir damit Empfindungen
ausdriicken, sondern weil wir sie damit hervorrufen
konnen. Wenn wir in unserem Erleben verstanden
werden wollen, mussen wir dafiir sorgen, dass der
andere es auch erlebt. Wir haben gewisse Anhalts-
punkte dafiir, ob es dann tatsachlich so ist, weil sich
Erleben auch immer korperlich ausdriickt. Wenn
ich erzahle, wie ich im dunklen Wald zusammen-
gefahren bin, und der andere will sich ausschiitten
vor Lachen, dann sind die Chancen auf ein gemein-
sames Empfinden gering. Dann muss ich eine ande-
re Erzdhlung finden, um ihm meine Angst nahe zu
bringen. Aber umgekehrt geniigt es mir auch nicht,

20 Zwar nicht genau dieselben Empfindungen, wohl aber solche, die fiir
die Zuhorenden in der hier miterlebten oder einer eigenen erinnerten
Situation eine dhnliche Rolle spielen.

wenn meine Zuhorerin Gansehaut kriegt, wenn dies
dadurch verursacht ist, dass die Heizung ausgefallen
ist. Sie muss teilnehmen, sie muss Anteil nehmen an
meinem Erleben.

Gelingendes Erzahlen umschliesst sowohl das er-
zahlende Ich als auch den Zuhorer. Es gibt keine
formalisierte Sprache, die sicherstellen konnte, dass
meine Empfindung auch wirklich vermittelt werden
kann - weil es nicht meine Empfindung ist, die ich
damit vermitteln, sondern die Empfindung des an-
deren, die ich damit wecken will. Im Gegensatz zum
Beschreiben ist hier nicht der propositionale Inhalt
wichtig, nicht der von der konkreten Formulierungs-
situation ablosbare Informationsgehalt, sondern
dasjenige, was die Erzdhlung mit dem Zuhorenden
bewirkt. Das durch Erzdhlungen hergestellte gemein-
same Bewohnen einer Situation schliesst die beteilig-
ten Subjekte in je ihrer 1PP in einer Gemeinschaft zu-
sammen, in welcher sie sich in ihrer TPP von anderen
in der ihrigen verstanden wissen.

Sich und die Welt im Rahmen einer bestimmten
Erzihlung verstehen

Die Aufgabe der Theologie ist es, den christlichen
Glauben, wie er sich in Geschichte und Gegenwart
manifestiert, systematisch zu reflektieren und mit
anderen Denkweisen in ein Verhaltnis zu bringen.
Christlicher Glaube bezieht sich auf die Erzdhlungen
des Alten und Neuen Testamentes und bekennt sich
— im Wissen um all deren kulturelle und historische
Abhangigkeiten — zur Relevanz dieser Erzdhlungen
fir das Selbst- und das Weltverstindnis der Men-
schen.

Diese Erzahlungen schaffen eine Situation, welche
Christinnen und Christen in aller Welt gemeinsam
bewohnen konnen. Sie pragen — indem sie, wie oben
ausgefiihrt, Empfindungen benennen helfen — die
Selbst- und Weltwahrnehmung. Allerdings geschieht
dies je langer je mehr in einer Pluralitdt, die u.a. von
Kultur, Milieu und Biographie gepragt ist. Die Bibel
stellt jedenfalls im westlichen Europa nicht mehr
eine einheitliche und konzise Metaerzihlung dar,
sondern ihre Texte werden zum Steinbruch fiir krea-
tives Weiterdenken.

Damit werden Glaube, Spiritualitdt oder Religiositat
zu ausgesprochen facettenreichen Phianomenen,
ohne aber dabei ihren unabdingbaren und konstitu-
tiven Bezug zur 1PP zu verlieren. Sie kdnnen damit
niemals so genau definiert werden, dass sie in einem
Experiment prazise erfasst werden konnten. Und sie
entziehen sich prinzipiell einer hinreichenden oder
gar erschopfenden Beschreibung in der 3PP. Was die
Neurowissenschaftler in ihren Untersuchungen be-



43
VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, aolit 2011

obachten, ist immer nur die Aussenseite dessen, was
die Versuchspersonen in Erzahlungen dem Versuchs-
leiter nahezubringen — und das heisst, an eigene
Empfindungen ankniipfbar — versuchen. Diese Aus-
senseite hangt also paradoxerweise in ihrer Versteh-
barkeit doppelt von einer 1PP ab.

Quintessenz

Sie konnten zusammen nicht kommen. Es geht ihnen
wie den beiden Konigskinder im alten Lied, Wissen-
schaftlerinnen und Wissenschaftler in den Neurowis-
senschaften und der Theologie arbeiten und denken
im Rahmen unterschiedlicher Perspektiven. Eine
Briicke bildet lediglich die Erkenntnistheorie, in der
sich beide Disziplinen Uber die Reichweite ihrer Aus-
sagen und ihrer blinden Flecke verstandigen konnen.

Wenn dies allerdings dazu fiihrt, dass ideologische
Anspriiche von Seiten der Neurowissenschaften
und welterklarende (und eben nicht -erzihlende)
Anspriiche von Seiten der Theologie durchschaut
werden, dann ist damit den Wissenschaften und der
Gesellschaft kein geringer Dienst geleistet. =

Stellenausschreibung — Poste a pourvoir

ETH

Eidgendssische Technische Hochschule Ziirich
Swiss Federal Institute of Technology Zurich

Professor of Magnetic Materials

The Department of Materials of ETH Zurich (www.mat.ethz.ch) invites applications for a professorship in the area
of functional properties of magnetic and electronic materials.

Areas of interest include, among others, novel interfacial magnetic coupling and spin-transport phenomena, data
storage materials, magnetic electronic architectures, hierarchical assembly by chemical methods, and possibly bio-
magnetic systems. The candidate should have a strong background in the development of new magnetic materials,
and should be familiar with using experimental and numerical methods to analyze and model the corresponding
properties. Close collaborative relationships with other members of the department (both theoretical and experi-
mental) will be expected. Persons working in the theory of magnetic and electronic materials are also encouraged
to apply. The new professor will be expected to teach undergraduate level courses (German or English) and graduate
level courses (English), as well as to offer specialized courses to students of other disciplines (e.g. Physics, Chemistry,
and Mechanical or Electrical Engineering).

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch. Your application should include your curriculum vitae, a list of
publications, and a statement of your research and teaching interests. The letter of application should be addressed
to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing date for applications is 15 September 2011.
With a view towards increasing the number of women in leading academic positions, ETH Zurich specifically en-
courages women to apply.



	Gehirn, Geist und Gott : die Entdeckungen der Neurowissenschaften als Herausforderung für die Theologie

