
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 37 (2011)

Heft: 2

Artikel: Gehirn, Geist und Gott : die Entdeckungen der Neurowissenschaften
als Herausforderung für die Theologie

Autor: Au, Christina aus der

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


38

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Gehirn, Geist und Gott.

Die Entdeckungen der Neurowissenschaften als Herausforderung

für die Theologie

Christina Aus der Au*

Abstract
Neuroscientists like übet, Ramachandran, Persinger

or Newberg/d'Aquili claim to have found neural
correlates of hitherto mental phenomena like free will
and religious experience. This has been proposed as a

challenge to theology. Epistemological reflection however

shows that science approaches its phenomena
from an observer's perspective, whereas our access to

religion can only be via the first person's, that is, the

participants perspective. While the language of science

is description, the language of religion is storytelling.
There is no way of understanding stories by description.

Gehirn, Geist, Gott - das ist nicht nur eine Alliteration,

sondern die Kurzform einer spannungsvollen
Kombination von weltanschaulichen Fundierungen,
wie sie unterschiedlicher nicht sein könnten. Gott
steht dabei für den Glauben an eine transzendente

Realität, die nicht abhängig ist von unserem Bewusst-

sein. Geist verweist auf die Überzeugung, dass unser

Denkvermögen die unhintergehbare Grenze unserer
Erkenntnis darstellt, und Gehirn ist das Schlüsselwort

einer monistisch-materialistischen Auffassung,
welche für alle Phänomene, seien sie nun körperlich,
geistig oder seelisch, eine biophysikalische, in diesem
Fall neuronale, Erklärung sucht.

Die Positionen scheiden sich dabei nicht entlang
der Wissenschaftsgrenzen. Zu den Vertretern einer

«Gott-Position» gehören auch Naturwissenschaftler

wie Werner Arber und Philosophen wie Robert

Spaemann und Charles Taylor, während Theologen
wie Dietrich Korsch und Jörg Dierken durchaus auch

eine «Geist-Position» einnehmen können. Und die

"Universität Zürich, Theologische Fakultät,
Zentrum für Kirchenentwicklung, Blaufahnenstrasse 10,8001 Zürich

E-mail: ch.au@unibas.ch

Christina Aus der Au, Dr. theol. (Zürich); Habilitation Basel.

Privatdozentin für Systematische Theologie an der theologischen Fakultät der
Universität Basel. Theologische Geschäftsführerin des Zentrums für
Kirchenentwicklung der theologischen Fakultät der Universität Zürich

http://www.theologieMzh.ch/faecher/praktisch/kirchenentwicklung/
personen/AusderAu.html

beredtesten und scharfsinnigsten Vertreter einer
«Gehirn-Position» sind neben Neurowissenschaftlern

wie Wolf Singer und Gerhard Roth Philosophen
wie Thomas Metzinger.

Der freie Wille
Begonnen hat die moderne Auseinandersetzung
zwischen diesen unterschiedlich begründeten
Weltanschauungen mit der Frage nach dem freien Willen.
Nicht erst seit Benjamin Libet in den 80-Jahren in

seinen methodisch nicht unumstrittenen Experimenten
beansprucht hat, ein neuronales Bereitschaftspotential

entdeckt zu haben, welches unseren bewussten

Entscheidungen vorausgeht,1 streiten sich Vertreter
eines freien Willens und solche, die einem wie auch

immer gearteten Determinismus das Wort reden

und daraus die Unmöglichkeit eines freien Willens
ableiten. Letzterer kann materialistisch motiviert
sein, aber auch theologisch, wie die Auseinandersetzung

zwischen Martin Luther und Erasmus von
Rotterdam zeigt.2 Luther vertrat dabei in bestimmter
Hinsicht dezidiert die These vom unfreien Willen, da

letztlich alles von Gott abhinge.

Aber mit dem Renommee und dem Gewicht einer
exakten Naturwissenschaft daherkommend,
haben Libets Experimente die Frage nach dem Willen
nochmals auf eine neue Art zugespitzt. Die meisten

Philosophen reagierten darauf mit einer Analyse des

Freiheitsbegriffs, um zu zeigen, dass dieser mindestens

seit Kant nicht mehr einen voraussetzungslosen
Anfang meine, sondern eine Einbettung in Gründe
und nicht in Ursachen. Gründe zu haben für eine

Handlung heisst, in Kontinuität mit der handelnden
Person, ihrem Charakter und ihrer Überzeugungen
zu stehen. Fehlt ein solcher Zusammenhang, bleibt
nur die Willkür, die sich nicht vom Zufall unterscheiden

lässt.3

1 übet, Benjamin, Time of conscious intention to act in relation to onset
of cerebral activity (readiness-potential), Brain 106 (1983): 623-642.

2 Rotterdam, Erasmus von, Gespräch oder Unterredung über den freien

Willen, Darmstadt 1969 (orig. 1524), Luther, Martin, Vom unfreien

Willen, deutsche Fassung in: Kurt Aland (Hg.), Luther Deutsch. Stuttgart

1961 (orig. 1525), 151-334.
3 So z.B. Bieri, Peter, Das Handwerk der Freiheit, München/Wien 2001,

und ders., Untergräbt die Regie des Gehirns die Freiheit des Willens?,

Berliner Theologische Zeitschrift, Beiheft 2005 (2005), 20-31.



39

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Vor allem Vertreterinnen und Vertreter der
katholischen Theologie argumentieren in der Linie eines

solchen Gedankengangs,4 während einige eigensinnige

Protestanten wie Ernstpeter Maurer5 versuchten,
der neuronal begründeten Unfreiheit eine reformatorisch

begründete Unfreiheit des Willens
gegenüberzustellen. Tatsächlich kann die Frage nämlich
auch weiter zurückgeführt werden: Wenn man zwar
nicht von einzelnen Entscheidungen sagen kann, sie

seien determiniert, weil sie im Charakter der Person

begründet sind - wie steht es denn aber um diesen

Charakter selber?

Konsequente Materialisten lassen sich vom Hinweis
auf den Unterschied zwischen Gründen und Ursachen

nicht beirren und verweisen ihrerseits darauf,
dass auch die (oft nachträgliche) Rationalisierung
und Begründung von Handlungen mitsamt dem
Charakter des handelnden Subjekts ihren Grund
in neuronalen Verknüpfungen habe. Letztlich sind,

so die These, auch Gründe neuronal repräsentiert
und damit, so die erste Implikation, neuronal ver-
ursacht.6Das heisst, so die zweite Implikation, auch

Gründe, Entscheidungen und moralische
Verantwortlichkeit sind nicht in einer eigenen, geistigen
Realität angesiedelt, sondern sind Epiphänomene
unserer körperlichen, und damit materiellen, auf

Ursache-Wirkungszusammenhänge rückführbaren
Realität.

Es zeigt sich schon hier, dass die Diskussion um die

Implikationen neurowissenschaftlicher Forschung
mehrere Ebenen mit einschliesst. Das eine sind die
konkreten Forschungsfelder, in denen zunehmend

geistige und soziale Phänomene erforscht und auf
ihre neuronalen Korrelate hin untersucht werden.
Das andere sind die jeweils zugrunde liegenden
Paradigmen oder Denkstile7, welche die Wahrnehmung

und den Bereich möglicher wahrheitsfähiger
Antworten definieren.

Die religiöse Erfahrung
Zu den konkreten Forschungsfeldern, die in der

Theologie einiges an Aufsehen erregt haben, gehören

auch die Forschungen im Bereich der religiösen

4 So z.B. Schockenhoff, Eberhard, Theologie der Freiheit, Freiburg i.Br.

2007.
5 Maurer, Ernstpeter. Der unverfügbare Wille - jenseits von freier

Entscheidung und Determination, Berliner Theologische Zeitschrift,
Beiheft 2005 (2005), 94-109.

6 Die philosophischen Überlegungen dafür hat der analytische Philosoph

Davidson geliefert, vgl. Donald Davidson, Actions, Reasons and

Causes, Journal of Philosophy 60/1963,685-700; deutsch in ders.,

Handlung und Ereignis, Frankfurt a. M. 1985,19-42.
7 Vgl. zu diesem Begriff Fleck, Ludwik, Entstehung und Entwicklung

einer wissenschaftlichen Tatsache. Einführung in die Lehre vom
Denkstil und Denkkollektiv, Basel 1935.

Erfahrung. Dazu zählen die Untersuchungen von
Vilayanur Ramachandran8 zum Zusammenhang von
Schläfenlappenepilepsie und spirituellen Erlebnissen

oder von Michael Persinger,9 der behauptete, durch

elektromagnetische Stimulierung der Schläfenlappen

eine übernatürliche Erfahrung hervorgerufen zu
haben.

Für die beiden Religionswissenschaftler Andrew
Newberg und Eugene d'Aquili sind solche und vor
allem auch ihre eigenen Forschungen über mystische
Erfahrungen und Gehirnströme der Beweis, dass

mystische Erfahrungen nicht einfach emotionale

Irrwege oder Wunschdenken sind, sondern mit einer
Reihe realer und beobachtbarer neurologischer
Ereignisse zusammenhängen.10 Sie hoffen damit, die

Theologie auf naturwissenschaftliche Grundlagen
zu stellen und eine «Neurotheologie» zu skizzieren,
welche letztlich als Basis für eine biologisch fundierte
Universaltheologie dienen kann.11

Es erstaunt nicht, dass solche Ansätze in der Theologie

und der Religionswissenschaft wenig Resonanz

fanden.12 Wer wie Newberg und d'Aquili
beansprucht, normative oder ontologische
Schlussfolgerungen aus empirischer Beobachtung ziehen zu
wollen, macht sich schon deswegen unglaubwürdig.
Eine beschreibende Wissenschaft sagt uns nur, wie
die Welt ist, nicht aber, wie sie sein sollte. Und so

spannend die Forschungen Persingers und Rama-

chandrans für kognitive Neurowissenschaftler sein

mögen, so wenig aussagekräftig sind sie für
Theologen. Zum einen sind die Suchbegriffe «Spiritualität»

und «religiöse Erfahrung» so verschwommen,
dass sie vom ozeanischen Gefühl Freuds13 über die
tiefe Gottversunkenheit einer Nonne bis hin zur
atheistischen Lebensfreude14 alles umfassen können.
Zum anderen zeigen sich hier die unterschiedlichen
Ebenen der neurowissenschaftlichen Herausforderung

an die Theologie besonders deutlich: Einerseits

kommt diese Herausforderung wie beschrieben in

8 Ramachandran, Vilayanur S./Blakeslee, Sandra, Die blinde Frau, die

sehen kann. Rätselhafte Phänomene unseres Bewusstseins. Reinbek

bei Hamburg 2001; Ramachandran, Vilayanur S. et al„ The Neural

Basis of Religious Experience, Society for Neuroscience: Abstracts 23

(1998), 519.511.

9 Persinger, Michael A., Religious and mystical experiences as artifacts
of temporal lobe function: a general hypothesis. Perceptual and Motor

Skills 57 (1983): 1255-1262, Persinger, Michael A., Neuropsychological

Bases of Cod Beliefs. New York 1999.

10 Newberg, Andrew B.I d'Aquili, Eugene, Why Cod Won't Go Away.
New York 2001.

11 d'Aquili, Eugene/Newberg, Andrew B., The Mystical Mind. Probing
the Biology of Religious Experience, Minneapolis 1999.

12 Zur kritischen und ausführlichen Auseinandersetzung siehe Runehov,

Anne L.C., Sacred or Neural? The Potential of Neuroscience to Explain

Religious Experience, Göttingen 2007.

13 Freud, Sigmund, Das Unbehagen in der Kultur, Wien 1930,6.
14 Vgl. dazu Levine, George, The Joy of Secularism, Princeton NJ 2011.



40

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

der Gestalt einzelner Experimente oder Aussagen zu

spezifischen Fragen daher, andererseits aber basieren

diese Experimente meist auf monistisch-materialistischen

Hintergrundannahmen, welche per se schon

die Prämisse beinhalten, dass prinzipiell nach mate-
rialen, d.h. biophysischen Ursachen gesucht werden

muss.

Die unterschiedlichen Perspektiven
Die Auseinandersetzung zwischen den Neurowis-
senschaften und den Geisteswissenschaften (und
der Theologie im Besonderen) ist meines Erachte ns

fruchtbarer, wenn sie nicht auf der experimentellen,
sondern auf der erkenntnistheoretischen Ebene

geführt wird. In der Frage nach der Reduzierbarkeit der

so genannten Qualia, des «Wie sich für mich etwas
anfühlt» oder der phänomenalen Qualität von
Erlebnissen wie Schokoladeessen oder Farbensehen, hat
sich die Rede von unterschiedlichen Perspektiven
bewährt. Dabei ist im Auge zu behalten, dass die

Unterscheidung zwischen zwei vollständig
unvereinbaren Perspektiven eine erkenntnistheoretische
Abstraktion darstellt und wir uns im täglichen
Leben immer zwischen beiden Extremen und diversen

Mischformen hin und herbewegen.

Die Dritte-Person-Perspektive (3PP)
Die eine Perspektive ist diejenige der Forscherin im
Labor. Sie richtet ihren wissenschaftlichen Blick auf
das Gehirn und untersucht dort Neuronen, Span-

nungszustände und Hormonkonzentrationen, mit
dem Ziel, theoretische Einsicht oder praktische
Verfügung darüber zu gewinnen.15 Was diese Perspektive

charakterisiert, ist die Trennung zwischen dem

wahrnehmenden Subjekt und dem wahrgenommenen

Objekt. Das Subjekt beobachtet, beschreibt,
misst. Die Wissenschaftlichkeit des Vorgehens ist
dabei wesentlich durch seine Reproduzierbarkeit
definiert, d.h. dadurch, dass diese Beobachtungen und

Messungen von anderen Subjekten zu irgendeiner
anderen Zeit irgendwo auf der Welt mit demselben
Resultat wiederholt werden können. Der dabei

gewonnene Informationsgehalt ist so nicht an den

konkreten Messvorgang eines konkreten Subjekts

gebunden, sondern es geht darum, diese Messdaten

von Objekten und Geschehnissen möglichst un-,

abhängig vom beobachtenden Subjekt festzuhalten.
Diese Perspektive hat als «Dritte-Person-Perspektive»

(3PP) in die Diskussion Eingang gefunden.16 Der

Standpunkt der Beobachterin ist derjenige einer aus-

15 Diese Wahrnehmung ist ihr zudem durch komplizierte Apparaturen
vermittelt, welche die dazu nötigen voraussetzungsreichen Messungen

möglich gemacht haben.
16 Der Begriff «Person» bezieht sich dabei auf das grammatische

Subjekt und hat hier keinerlei ethische oder anthropologische
Konnotation.

senstehenden Sie bzw. eines Er, die als Subjekte
austauschbar sind, und von welchem aus das Phänomen

öffentlich, d.h. allen gleichermassen zugänglich,
beschrieben werden kann. Bestimmte Phänomene

präsentieren sich aus dieser Perspektive z.B. als

neuronale Spannungszustände, Hormonkonzentrationen,

synchrone Aktivitäten in verschiedenen

Hirnregionen oder als SauerstofFgehalt des Blutes,

aber auch als protokollierte Aussagen von Versuchspersonen

oder als Beschreibungen ihres Verhaltens
oder ihres Aussehens. Die Beobachterin kann dann

Hypothesen über kausale Beziehungen zwischen

so beschriebenen Inputs und Outputs aufstellen,
sie überprüfen und die bestätigten Hypothesen zu
Theorien mit noch grösserer Reichweite ausarbeiten.

Die Erste-Person-Perspektive (1PP)
Die andere Perspektive ist diejenige des teilnehmenden

und empfindenden Ich, das unmittelbar in die

Beziehung zum Phänomen verstrickt ist, die «Erste-

Person-Perspektive» (1PP). Hervorstechendes
Charakteristikum ist hier, dass es keine Trennung gibt
zwischen Subjekt und Objekt. In dieser Perspektive

begegnet das «Wie sich etwas für mich anfühlt», wie
ein Schluck Wein auf der Zunge und im Gaumen
schmeckt, wie es ist, wenn ein Stück schwarze
Schokolade im Mund schmilzt, wie sich bohrende
Kopfschmerzen anfühlen, wie es ist, sich die Hand an der
heissen Herdplatte zu verbrennen. Solche subjektiven

Phänomene existieren nur in ihrem Bezug auf
mich, nur in meiner Wahrnehmung und nur als meine

Wahrnehmung. Ich unterscheide dabei nicht
zwischen mir, die ich wahrnehme, und demjenigen, was
ich wahrnehme. So gibt es nicht mich, die ich
Schokolade esse, und getrennt davon die Empfindung
von Schokolade in meinem Mund. Ich bin in diesem

Moment dieses Ich, das Schokolade isst, und dieses

So-Sein fühlt sich für mich so an. Qualia werden insofern

durch das wahrnehmende Subjekt konstituiert.
Das heisst freilich nicht, dass Schokolade, Wein oder
heisse Herdplatten nur in meiner Wahrnehmung
existieren würden. Die 1PP bestreitet nicht, dass es

wahrnehmungsunabhängige Objekte gibt. Aber in

der 1PP empfinde ich hier und jetzt diese Objekte als

Qualia, als ein «Sich-für-mich-irgendwie-Anfühlen».
Damit sind Qualia auch singular, d.h. sie existieren

nur im Hier und Jetzt und lassen sich als solche nicht
einander gegenüberstellen.

Sprachformen
Die beiden Perspektiven haben unterschiedliche
Sprachformen, in denen das Wahrgenommene
ausgedrückt werden kann. Die Sprache der 3PP ist das

Beschreiben. Neurowissenschaftler beobachten die

Vorgänge im Gehirn und versuchen diese möglichst
genau zu messen und zu beschreiben. Beschreiben



42

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

heisst dabei, diejenigen Eigenschaften der Dinge
festzuhalten, die Locke die primären Qualitäten nennt,
nämlich dasjenige, was wir alle an körperlichen
Objekten wahrnehmen können. Das Schlüsselwort hier
ist «alle': Die Eigenschaften müssen von allen
Beobachtern zu jeder Zeit gleichermassen mit ihren

Sinnesorganen wahrgenommen werden können. Diese

Form der Universalität spiegelt sich in der Form

naturwissenschaftlicher Artikel. Diese sind meist
einheitlich gegliedert, sie beginnen mit den Methoden,
die sie für ihre Versuche eingesetzt haben und gehen

zu den Resultaten über, die sie damit erzielt haben.

Jeder einzelne Schritt muss genau dokumentiert sein,

damit ihn ein anderes Subjekt nachvollziehen kann.

Mit Hilfe eines solchen Rezeptes löst sich der Be-

obachtungsprozess vom konkreten Vorgang ab und
lässt sich - im Idealfall verlustfrei - in unzähligen
anderen konkreten Vorgängen reproduzieren.

Dies ist allerdings nicht alles. Wissenschaftler wollen

meistens nicht nur dokumentieren, sondern sie

wollen weiterführende Hypothesen und Theorien
aufstellen. Deswegen hat ein naturwissenschaftlicher
Artikel meist noch einen letzten Absatz: die Diskussion

bzw. Schlussfolgerung. Darin ziehen die Autoren
oder Autorinnen Schlüsse aus ihren Beobachtungen
oder stellen Vermutungen an - sie machen also

Aussagen über Sachverhalte und Zusammenhänge, die
sie selber nicht direkt beobachten können. Auch dies

geschieht noch im Modus des Beschreibens, denn
nicht nur Wirkliches, sondern auch Mögliches ist
beschreibbar. Hypothesen und Theorien müssen testbar

sein, d.h. sie müssen Voraussagen beinhalten, die

man mit entsprechenden Methoden untersuchen
kann und die zu Resultaten führen, die die Theorie
stützen oder widerlegen. Theorien sind also ihrerseits
in bestimmter Hinsicht Rezepte für zukünftige
Beobachtungen. Sie beschreiben im Futur, was künftige
Wissenschaftler hoffentlich im Perfekt beschreiben
können.

Die Versprachlichung in der 3PP geschieht also zum
Zweck der Informationsweitergabe. Je besser die

Sprache dies erfüllt, desto angemessener ist sie der
3PP. So kommt sie zu einer möglichst standardisierten

Beschreibung, die möglichst wenig Spuren des

Subjekts beinhaltet. Das «wissenschaftliche Passiv»(«es

wurde gezeigt, dass ...») veranschaulicht dies bis in

die Grammatik hinein.

Demgegenüber ist die 1PP zunächst sprachlos. Das

pure Erleben kann nicht versprachlicht werden, ohne
dass es seine Unmittelbarkeit verliert. Etwas benennen

zu können, es «als Freude», «als Glück» oder
auch «als Schmerz» zu bezeichnen, setzt schon eine

Distanzierung voraus. Ich muss meine Empfindung

erst einmal als solche betrachten, damit ich sie einer

Kategorie zuordnen kann. Dies bestätigt sich auch im

Entwicklungsprozess des Kleinkindes, das im Kontext

des Erlebens lernt, seine Affekte zu benennen.

Aber wie kann man lernen, Empfindungen zu

benennen und für unsere inneren Affekte öffentliche
Bezeichnungen zu finden? Wie weiss ich, dass der
Andere dasselbe meint wie ich, wenn er «Liebe» (oder
«Mitleid» oder «Abscheu» oder «Schmerz») sagt?

Als biologisch verfasste und evolutionär geprägte
Lebewesen reagieren wir in gewissen Konstellationen
auf eine bestimmte Art und Weise. Ich gehe alleine
durch einen dunklen Wald, und plötzlich höre ich

hinter mir ein Knacken. Ich bleibe stocksteif stehen,

kriege eine Gänsehaut, meine Härchen stellen sich

auf, im Hypothalamus werden Stresshormone

ausgeschüttet; all dies empfinde ich als eine Einheit, es

«ist» mir irgendwie17 - ich habe Angst. Dieselben

körperlichen Symptome hätte auch ein Tier in
derselben Situation, und auch für ein Tier fühlt es sich

wahrscheinlich irgendwie an, Angst zu haben. Als

Mensch kann ich aber - wenngleich vielleicht erst
im Nachhinein - diesen subjektiv empfundenen
Affekt in den Blick nehmen und sagen, das war Angst.
Wenn nun jemand angibt, nicht zu wissen, was das

ist, Angst, dann nehme ich ihn mit in den dunklen
Wald und sorge dafür, dass auf halbem Wege jemand
hinter uns Geräusche macht. Dann kann ich meinem
Gefährten, der stocksteif neben mir stehen geblieben
ist, sagen: Siehst Du, das war Angst.18

Dieses Beispiel zeigt zweierlei: zum einen, dass die

Empfindung und die Benennung zwei unterschiedliche

Ebenen sind. Der Affekt, pures Empfinden, wird
erst im Nachhinein, in der Reflexion auf dieses pure
Empfinden «als Angst» klassifiziert. Ich kann
empfinden, ohne dass ich einen Namen dafür habe, aber

wenn ich nachher darüber nachdenke, dann versuche

ich unwillkürlich, dafür Begriffe zu finden. Wenn
es ein erstmalig empfundener Affekt war, dann suche

ich nach Ähnlichkeiten zu schon bekannten (und
benannten) Gefühlen.19 Und es kann sein, dass die

Empfindung noch intensiver wird, nachdem ich eine

Bezeichnung dafür gefunden habe, weil darin alle

dazugehörigen Situationen mitschwingen, in denen ich

mein Empfinden auch so benannt habe.

17 Natürlich kann man sich auch hier wieder die Frage stellen, wie es

von der körperlichen Reaktion zu diesem «Wie-es-mir-ist» kommen

kann. Aber in der Perspektive, in der es mir irgendwie «ist», frage ich

nicht danach, wie sich die körperliche Reaktion abspielt.
18 Das Märchen «Von einem, der auszog, das Fürchten zu lernen»

erzählt davon.
19 So beginnt z.B. das wunderbare Buch von C.S. Lewis über die Trauer

mit dem Satz: «No one ever told me grief felt so much like fear.»

(Lewis, Clive S„ A Grief Observed, New York 1961).



42

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Zum andern zeigt es uns, dass wir in der Situation
lernen, unser Empfinden zu benennen. Im gemeinsamen

Erleben der Situation empfinden wir gemeinsam.

Dies unterstellen wir jedenfalls in unserem
Verständnis. Nicht ein Blick in das Innere des anderen

also, sondern eine geteilte Situation lässt Verstehen

entstehen. Dies braucht nicht in actu stattzufinden.
Wenn ich meinem Gegenüber mein Abenteuer im
Wald so lebendig schildern kann, dass sie meine
Gänsehaut nachfühlen kann oder sich an ähnliche
Situationen erinnert fühlt, in denen sie Angst hatte,
dann verstehen wir uns. Wir verständigen uns über

unsere Gefühle, indem wir gemeinsame Situationen
bewohnen.

Dies ermöglicht es uns auf eine mittelbare Art und

Weise, für unsere Empfindungen eine Sprache zu
finden. Während des Empfindens selber sind wir
sprachlos, aber wir können mit Sprache Situationen

schaffen, in denen die Zuhörenden die

Empfindungen, von denen wir reden wollen, auch selber

spüren.20 Dabei sind wir selber nicht mehr in der

ursprünglichen Situation des Empfindens, insofern
ist es nur mittelbar die Sprachform der 1PP. Sie

entspringt dem Nacherleben der 1PP, aber sie stellt bei

den Zuhörenden eine Empfindung in der 1PP her. Die

1PP steht nur insofern am Anfang, als die Erzählerin

die Empfindungen aus eigener Anschauung kennen

muss (jedenfalls muss sie so tun, als ob), von denen
sie erzählt. Dann kann sie erzählen, wie es war und
dabei hoffen, dass die Zuhörenden dies nachfühlen
können. Diese fühlen dabei nicht die Gefühle der

Erzählerin, sondern ihre eigenen. Aber weil beide

dabei gemeinsam eine Situation bewohnen, sind es

Gefühle, bei denen wir unterstellen dürfen, dass es,

wenngleich nicht dieselben, so doch ähnliche Gefühle

sind.

Die mittelbare Sprachform der 1PP ist also das

Erzählen, nicht bloss weil wir damit Empfindungen
ausdrücken, sondern weil wir sie damit hervorrufen
können. Wenn wir in unserem Erleben verstanden
werden wollen, müssen wir dafür sorgen, dass der
andere es auch erlebt. Wir haben gewisse Anhaltspunkte

dafür, ob es dann tatsächlich so ist, weil sich

Erleben auch immer körperlich ausdrückt. Wenn
ich erzähle, wie ich im dunklen Wald zusammengefahren

bin, und der andere will sich ausschütten

vor Lachen, dann sind die Chancen auf ein gemeinsames

Empfinden gering. Dann muss ich eine andere

Erzählung finden, um ihm meine Angst nahe zu

bringen. Aber umgekehrt genügt es mir auch nicht.

20 Zwar nicht genau dieselben Empfindungen, wohl aber solche, die für
die Zuhörenden in der hier miterlebten oder einer eigenen erinnerten
Situation eine ähnliche Rolle spielen.

wenn meine Zuhörerin Gänsehaut kriegt, wenn dies

dadurch verursacht ist, dass die Heizung ausgefallen
ist. Sie muss teilnehmen, sie muss Anteil nehmen an
meinem Erleben.

Gelingendes Erzählen umschliesst sowohl das

erzählende Ich als auch den Zuhörer. Es gibt keine

formalisierte Sprache, die sicherstellen könnte, dass

meine Empfindung auch wirklich vermittelt werden
kann - weil es nicht meine Empfindung ist, die ich

damit vermitteln, sondern die Empfindung des

anderen, die ich damit wecken will. Im Gegensatz zum
Beschreiben ist hier nicht der propositionale Inhalt

wichtig, nicht der von der konkreten Formulierungssituation

ablösbare Informationsgehalt, sondern

dasjenige, was die Erzählung mit dem Zuhörenden
bewirkt. Das durch Erzählungen hergestellte gemeinsame

Bewohnen einer Situation schliesst die beteiligten

Subjekte in je ihrer 1 PP in einer Gemeinschaft

zusammen, in welcher sie sich in ihrer 1 PP von anderen
in der ihrigen verstanden wissen.

Sich und die Welt im Rahmen einer bestimmten
Erzählung verstehen
Die Aufgabe der Theologie ist es, den christlichen
Glauben, wie er sich in Geschichte und Gegenwart
manifestiert, systematisch zu reflektieren und mit
anderen Denkweisen in ein Verhältnis zu bringen.
Christlicher Glaube bezieht sich auf die Erzählungen
des Alten und Neuen Testamentes und bekennt sich

- im Wissen um all deren kulturelle und historische

Abhängigkeiten - zur Relevanz dieser Erzählungen
für das Selbst- und das Weltverständnis der
Menschen.

Diese Erzählungen schaffen eine Situation, welche
Christinnen und Christen in aller Welt gemeinsam
bewohnen können. Sie prägen - indem sie, wie oben

ausgeführt, Empfindungen benennen helfen - die
Selbst- und Weltwahrnehmung. Allerdings geschieht
dies je länger je mehr in einer Pluralität, die u.a. von
Kultur, Milieu und Biographie geprägt ist. Die Bibel

stellt jedenfalls im westlichen Europa nicht mehr
eine einheitliche und konzise Metaerzählung dar,

sondern ihre Texte werden zum Steinbruch für kreatives

Weiterdenken.

Damit werden Glaube, Spiritualität oder Religiosität
zu ausgesprochen facettenreichen Phänomenen,
ohne aber dabei ihren unabdingbaren und konstitutiven

Bezug zur 1PP zu verlieren. Sie können damit
niemals so genau definiert werden, dass sie in einem

Experiment präzise erfasst werden könnten. Und sie

entziehen sich prinzipiell einer hinreichenden oder

gar erschöpfenden Beschreibung in der 3PP. Was die
Neurowissenschaftler in ihren Untersuchungen be-



43

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

obachten, ist immer nur die Aussenseite dessen, was
die Versuchspersonen in Erzählungen dem Versuchsleiter

nahezubringen - und das heisst, an eigene

Empfindungen anknüpfbar - versuchen. Diese
Aussenseite hängt also paradoxerweise in ihrer Versteh-
barkeit doppelt von einer 1PP ab.

Quintessenz
Sie konnten zusammen nicht kommen. Es geht ihnen

wie den beiden Königskinder im alten Lied,
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler in den Neurowis-
senschaften und der Theologie arbeiten und denken

im Rahmen unterschiedlicher Perspektiven. Eine

Brücke bildet lediglich die Erkenntnistheorie, in der
sich beide Disziplinen über die Reichweite ihrer

Aussagen und ihrer blinden Flecke verständigen können.

Wenn dies allerdings dazu führt, dass ideologische
Ansprüche von Seiten der Neurowissenschaften
und welterklärende (und eben nicht -erzählende)
Ansprüche von Seiten der Theologie durchschaut
werden, dann ist damit den Wissenschaften und der
Gesellschaft kein geringer Dienst geleistet.

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

Eidgenössische Technische Hochschule Zürich
Swiss Federal Institute of Technology Zurich

Professor of Magnetic Materials

The Department of Materials of ETH Zurich (www.mat.ethz.ch) invites applications for a professorship in the area
of functional properties of magnetic and electronic materials.

Areas of interest include, among others, novel interfacial magnetic coupling and spin-transport phenomena, data

storage materials, magnetic electronic architectures, hierarchical assembly by chemical methods, and possibly bio-

magnetic systems. The candidate should have a strong background in the development of new magnetic materials,
and should be familiar with using experimental and numerical methods to analyze and model the corresponding
properties. Close collaborative relationships with other members of the department (both theoretical and
experimental) will be expected. Persons working in the theory of magnetic and electronic materials are also encouraged
to apply. The new professor will be expected to teach undergraduate level courses (German or English) and graduate
level courses (English), as well as to offer specialized courses to students of other disciplines (e.g. Physics, Chemistry,
and Mechanical or Electrical Engineering).

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch. Your application should include your curriculum vitae, a list of
publications, and a statement of your research and teaching interests. The letter of application should be addressed

to the President of ETH Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing date for applications is 15 September 2011.

With a view towards increasing the number of women in leading academic positions, ETH Zurich specifically
encourages women to apply.


	Gehirn, Geist und Gott : die Entdeckungen der Neurowissenschaften als Herausforderung für die Theologie

