
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 37 (2011)

Heft: 2

Artikel: Wie bewegt de Geist den Körper? Das Problem der mentalen
Verursachung

Autor: Esfeld, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Wie bewegt der Geist den Körper?

Das Problem der mentalen Verursachung

Michael Esfeld*

Abstract
This paper sets out the problem of mental causation

- that is, how mental states can cause behaviour -
discusses four possibilities of solution and argues for
a mind-brainidentity theory within the framework of
functionalism.

Résumé

Cet article expose le problème de la causalité mentale

- c'est-à-dire la question de savoir comment les états

mentaux peuvent causer du comportement -, discute

quatre possibilités de solution et argumente en faveur
d'une théorie de l'identité entre l'esprit et le cerveau
dans le cadre du fonctionnalisme.

1. Das Problem der mentalen Verursachung
Die Frage, wie mentale Zustände wie Wünsche,

Überzeugungen und Absichten ursächlich für das

Verhalten von Personen sein können, steht seit

Descartes im Zentrum der Philosophie des Geistes.

Dass mentale Zustände kausalen Einfluss auf unser
Verhalten ausüben, ist offensichtlich: Jedes absichtliche

Verhalten, wie zum Beispiel absichtlich seinen

rechten Arm zu heben, oder einen Gedanken durch

Sprech- oder Armbewegungen auszudrücken, ist ein

Fall von mentaler Verursachung. Jemanden, der
behauptet, dass seine Äusserungen nicht durch seine

Gedanken und Absichten verursacht sind, kann man
nicht als Gesprächspartner ernst nehmen. Das

Problem ergibt sich nun daraus, dass für jede körperliche
Veränderung - wie zum Beispiel die Ortsveränderung
des Armes - vollständige physikalische Ursachen

vorliegen und dass in den entsprechenden physikalischen

Theorien nur die Rede von Parametern wie

Ort, Geschwindigkeit, Masse und Ladung ist, Para-

"Université de Lausanne, Section de Philosophie, Quartier UNIL-Dorigny,
Bâtiment Anthropole 4074,1015 Lausanne

E-mail: michael-andreas.esfeld@unil.ch

Michael Esfeld, Dr. phil. (Münster). Heisenberg-Stipendiat der Deutschen

Forschungsgemeinschaft. Habilitation Konstanz. Professor der

Philosophie (Erkenntnistheorie und Wissenschaftsphilosophie) am
philosophischen Department der Universität Lausanne. Preisträger der

Cogito-Foundation (Zürich). Mitglied der Deutschen Akademie für
Naturforscher Leopoldina.
http://www.unil.ch/philo/page43600.html

meter wie Wünsche, Überzeugungen und Absichten
in diesen Theorien hingegen nicht auftreten. Man
kann dieses Problem wie folgt illustrieren, wobei m
für einen mentalen Zustand - wie die Absicht, seinen

Arm zu heben - steht, pi für die physikalische
Auswirkung dieser Absicht, wie die Ortsveränderung der

körperlichen Teile, aus denen der Arm besteht, und

pi für die physikalische Ursache einer solchen

Ortsveränderung:

verursacht

PI

verursacht

Abb. 1: Das Problem der mentalen Verursachung

Genauer gesagt ergibt sich ein Problem nur dann,

wenn man die folgenden vier Prinzipien akzeptiert,
von denen jedes für sich genommen plausibel
erscheint, die jedoch nicht alle vier zusammen wahr
sein können:
1) Verschiedenheit: Mentale Zustände sind keine

physikalischen Zustände.

2) Mentale Verursachung: Mentale Zustände ver¬

ursachen physikalische Zustände.

3) Vollständigkeit des physikalischen Bereichs: Für

jeden physikalischen Zustand p gilt: Insofern p
Ursachen hat, Gesetzen unterliegt und eine

Erklärung zulässt, gibt es vollständige physikalische
Ursachen für p, unterliegt p vollständig physikalischen

Gesetzen und gibt es eine vollständige
physikalische Erklärung für p.

4) Keine systematische Überbestimmung: Wenn mentale

Zustände physikalische Zustände verursachen,

dann gibt es für die betreffenden physikalischen

Zustände nicht vollständige physikalische
Ursachen und zusätzliche mentale Ursachen.

Wenn man beispielsweise vertritt, dass mentale
Zustände keine physikalischen Zustände sind, aber

dennoch physikalische Zustände verursachen, dann
können die betreffenden physikalischen Zustände
keine vollstä ndigen physikalischen Ursachen haben



31

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

- es sei denn, man lässt in jedem Fall von mentaler
Verursachung eine hinreichende physikalische und
eine zusätzliche mentale Ursache für die betreffende

physikalische Wirkung zu [(1) und (2) impliziert
entweder (nicht 3) oder (nicht 4)].

Wir haben es hier also mit einem Problem in einem

präzisen Sinne zu tun: mehrere Prinzipien, die je für
sich genommen plausibel sind, deren Konjunktion
aber inkonsistent ist. Man kann ein Problem in

diesem präzisen Sinne nur dadurch lösen, dass man
eines der betreffenden Prinzipien aufgibt. Es gibt also

genau vier mögliche Lösungen für das Problem der
mentalen Verursachung. Das Kunststück ist,
herauszufinden, welches der vier Prinzipien das schwächste

ist und zu zeigen, wie dessen Aufgabe zu einer
überzeugenden Position führt (siehe dazu ausführlich das

Einführungsbuch Esfeld 2005).

2. Vier Lösungsmöglichkeiten
Oben wurde erwähnt, dass das Problem der mentalen

Verursachung seit Descartes im Zentrum der

Philosophie des Geistes steht. Beginnen wir daher

mit Descartes' Lösung. Diese besteht in einem inter-
aktionistischen Dualismus. Das heisst, Descartes hält

an den Prinzipien (1), (2) und (4) fest und lässt (3)
fallen. Ihm zufolge verursachen mentale Zustände
dadurch körperliche Bewegungen, dass sie an einer
bestimmten Stelle im Gehirn - der Zirbeldrüse - die

Bewegungsrichtung kleinster physikalischer Teilchen

ändern, ohne diesen Teilchen Energie zuzuführen

(siehe Leidenschaften der Seele, erster Teil, §31-32,
und auch sechste Meditation, §20-22). Wenn also

eine Person die Absicht hat, ihren rechten Arm zu
heben, dann wirkt diese Absicht in der Zirbeldrüse auf
mikrophysikalische Teilchen ein: Deren Bewegungsrichtung

ändert sich so, dass sich infolgedessen die

Bewegungsrichtung der Teilchen, die den Arm bilden,

so ändert, dass der Arm sich anhebt. Diese Lösung
wirft zwei Fragen auf:

(a) Wenn mentale Zustände keine physikalischen Zu¬

stände sind [gemäss Prinzip (1)], dann sind mentale

Zustände nicht an einer bestimmten Stelle im
Raum lokalisiert. Wie können sie dennoch an

einer bestimmten Stelle im Raum (der Zirbeldrüse)
mit physikalischen Zuständen interagieren?

(b) Wie können mentale Zustände die Bewegungs¬

richtung physikalischer Zustände verändern,
ohne dass die Annahme einer solchen Veränderung

physikalischem Wissen widerspricht?

Descartes hat keine Antwort auf Frage (a). Frage

(b) beantwortet er so, dass nur die Gesamtsumme
der Bewegung eines physikalischen Systems einem

Erhaltungsgesetz unterliegt, nicht jedoch die

Bewegungsrichtung (Prinzipien, Buch 2, §36 und 41). Die¬

se Antwort ist sachlich falsch, wie zwar noch nicht
zur Zeit von Descartes, aber spätestens seit Leibniz

bekannt ist: Leibniz widerlegt Descartes' Lösungsvorschlag

mit dem Hinweis darauf, dass der Impuls als

vektorielle Grösse erhalten bleibt - das heisst, auch

die Bewegungsrichtung unterliegt physikalischen
Gesetzen (Theodizee, erster Teil, §61; Monadologie,
§80). Seit Leibniz ist klar, dass der interaktionistische
Dualismus - die Aufgabe von Prinzip (3) -
unausweichlich zu einem Konflikt mit der Physik führt. Für

diesen Konflikt ist es ohne Bedeutung, ob die Gesetze

der Physik deterministisch sind oder nicht. Die

klassische Mechanik ist deterministisch, die
Quantenmechanik ist dann indeterministisch, wenn man
die Schrödinger-Gleichung um einen stochastischen

Term ergänzt, welcher den Übergang von Quanten-
zuständen zu klassischen Zuständen beschreibt. In

jedem Fall gibt es jedoch Wahrscheinlichkeitsgesetze,
durch welche die Wahrscheinlichkeiten für das

Eintreten aller physikalischen Veränderungen
vollständig festgelegt sind. Kurz gesagt, ebenso wie es

mysteriös ist, wie mentale Zustände in deterministische

physikalische Kausalketten eingreifen könnten,
so ist mysteriös, wie mentale Zustände physikalische
Wahrscheinlichkeiten manipulieren könnten (siehe
Loewer 1996, Esfeld 2000).

Der interaktionistische Dualismus - die Aufgabe von

Prinzip (3) - steht damit vor einem Dilemma.
Entweder muss er behaupten, dass die physikalischen
Gesetze - wie die Gesetze der Mechanik oder des

Elektromagnetismus - falsch sind, weil sie nicht die
korrekten Wahrscheinlichkeiten für das Eintreten

einiger physikalischer Veränderungen angeben; oder

er muss behaupten, dass diese physikalischen Gesetze

im Gehirn nicht anwendbar sind, weil das Gehirn
kein geschlossenes physikalisches System ist, indem

es mit dem Geist als einem nicht-physikalischen
System interagiert (so Averiii und Keating 1981). Dafür,
dass die physikalischen Gesetze im Gehirn nicht
anwendbar sind, gibt es jedoch keinerlei Anhaltspunkte.

Ganz im Gegenteil, die neurobiologische
Forschung basiert auf den Gesetzen der klassischen

Physik.

Leibniz' eigene Position besteht darin, das Prinzip (2),
das Prinzip der mentalen Verursachung aufzugeben
und damit, wie Descartes, einen Dualismus zu

vertreten, der jedoch - im Unterschied zu Descartes

- nicht-interaktionistisch ist. Unsere Überzeugung,
dass mentale Zustände physikalische Veränderungen

bewirken, erklärt Leibniz dadurch, dass er einen

psycho-physischen Parallelismus ansetzt: Jedem

mentalen Zustand entspricht ein physikalischer
Zustand, und umgekehrt. Wir interpretieren dieses

Entsprechungsverhältnis fälschlicherweise als psycho-



32

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

physische Ursache-Wirkungsbeziehungen (siehe
insbesondere Theodizee, erster Teil, §59-62). Leibniz'

Position ist vor allem den folgenden drei gravierenden
Einwänden ausgesetzt:
(i) Es ist völlig unklar, worin dieses Entsprechungs¬

verhältnis besteht. Was soll es heissen, dass die

Absicht, seinen rechten Arm zu heben, einem
Cehirnzustand entspricht, der die physiologische

Ursache dessen ist, dass der rechte Arm
sich anhebt? Ferner: Wenn Maria die Absicht
hat, ihren rechten Arm zu heben, und zur
gleichen Zeit Anna die Absicht hat, ihren rechten

Arm zu heben, dann sind Maria und Anna in

einem mentalen Zustand des gleichen Typs,
und entsprechend in einem physiologischen
Zustand des gleichen Typs (deren jeweiliger rechter
Arm hebt sich an). Aufgrund wovon ist Marias
Absicht mit Marias Armbewegung und Annas

Absicht mit Annas Armbewegung korreliert,
statt mit Marias Armbewegung, angesichts
dessen, dass mentale Zustände nicht im Raum

lokalisiert sind?

(ii) Gemäss dem psycho-physischen Parallelismus

entspricht jedem mentalen Zustand ein
physikalischer Zustand und jedem physikalischen
Zustand ein mentaler Zustand. Alles Materielle
ist also beseelt. Was sind jedoch die mentalen
Zustände von Steinen, Wasserstoffatomen oder

Quantenfeldern?
(iii) Gemäss dem psycho-physischen Parallelismus

gilt nicht nur ein Prinzip der Vollständigkeit des

physikalischen Bereichs, sondern entsprechend
auch ein Prinzip der Vollständigkeit des mentalen

Bereichs. Wie die Physik nur auf physikalische

Ursachen und Gesetze Bezug nimmt, um
physikalische Zustände zu erklären, so müsste es

also eine Psychologie geben, die nur auf mentale
Ursachen und Gesetze Bezug nimmt, um mentale

Zustände zu erklären. Es ist jedoch keine

einzige psychologische Theorie bekannt, die

nicht essentiell auf die Bezugnahme auf physikalische

Zustände bzw. physikalische einschliesslich

physiologischer Parameter angewiesen ist.

Angesichts dieser Einwände und der schweren

metaphysischen Bürde, die der psycho-physika-
lische Parallelismus auf sich lädt, indem ihm zufolge
jedem physikalischen Zustand auch ein mentaler
Zustand entspricht, kann man eine Version eines

nicht-interaktionistischen Dualismus vertreten, die
das Prinzip (2) der mentalen Verursachung einfach
fallenlässt. Das ist der Epiphänomenalismus. Gemäss

dieser Position verursachen einige physikalische
Zustände mentale Zustände oder sind zumindest mit
mentalen Zuständen korreliert, mentale Zustände
verursachen jedoch gar nichts, weder physikalische

Zustände noch andere mentale Zustände. Der

Epiphänomenalismus ist kein Lösungsvorschlag für das

Problem der mentalen Verursachung, der eine ernsthafte

Diskussion verdient: Er lässt das Prinzip der
mentalen Verursachung (2) einfach fallen, ohne
irgend etwas an dessen Stelle zu setzen und gibt damit
beispielsweise auch die Unterscheidung zwischen

Handlungen und blossen körperlichen Bewegungen
auf. Seit seiner Formulierung durch Thomas Huxley
im 19. Jahrhundert (Huxley 1893, S.240-246) wird
der Epiphänomenalismus manchmal als eine

Konsequenz der naturwissenschaftlichen Forschung
dargestellt. Diese Behauptung ist jedoch schon allein

aus naturwissenschaftlichen Gründen deshalb mehr
als fraglich, weil dann, wenn mentale Zustände
überhaupt nichts verursachen würden und damit keine

biologische Funktion hätten, es unverständlich wäre,
wieso solche Zustände in der biologischen Evolution

überhaupt hervorgebracht wurden - wieso es also

nicht so biologisch leistungsfähige Gehirne wie die

unserigen ohne mentale Zustände gibt.

Man kann auch einen nicht-interaktionistischen
Dualismus vertreten, indem man statt dem Prinzip
der mentalen Verursachung (2) das Prinzip der
Abwesenheit systematischer Überbestimmung (4)
aufgibt. In diesem Fall akzeptiert man die Zeichnung in

Abbildung 1, wie sie ist: In jedem Fall mentaler
Verursachung gibt es für die physikalische Wirkung der
mentalen Ursache ebenfalls eine physikalische
Ursache, die eine vollständige Ursache ist. Es ist daher

fraglich, ob diese Lösung dem Prinzip der mentalen

Verursachung gerecht wird: Das Mentale bewirkt
nichts, was nicht auch allein durch physikalische
Ursachen bewirkt wird. Mit anderen Worten: Wenn die

mentale Ursache abwesend wäre, träte die physikalische

Wirkung dennoch ein - auch wenn die
betreffenden mentalen Ursachen abwesend wären, würde
mein rechter Arm sich dennoch anheben, ich
dennoch diesen Text schreiben etc. Der Haupteinwand
gegen die Lösung durch systematische Überbestimmung

(nicht (4)) lautet daher, dass diese Lösung de

facto in den Epiphänomenalismus kollabiert: Eine

Welt mit systematischer Überbestimmung ist von
einer epiphänomenalistischen Welt ununterscheid-
bar (Esfeld 2010).

Damit ergibt sich folgende Bilanz: Gegen alle
dualistischen Lösungsvorschläge des Problems der mentalen

Verursachung - das heisst, alle Lösungsvorschläge,

die an (1) festhalten und dann entweder (3)
oder (2) oder (4) aufgeben - sprechen gravierende
Einwände. Von den genannten vier Prinzipien ist
das zweite, das Prinzip der mentalen Verursachung,
das am besten verankerte: Wenn mentale Zustände
wie Wünsche, Gedanken und Absichten keine Aus-



33

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Wirkungen auf unser Verhalten hätten, wäre unser
Selbstverständnis als denkende und handelnde
Wesen in der Welt vollkommen falsch. Jerry Fodor
drückt diesen Sachverhalt prägnant so aus:

«...wenn es nicht buchstäblich wahr ist, dass mein
Wollen kausal verantwortlich ist für mein Erreichen

des Gewollten und mein Jucken kausal verantwortlich

ist für mein Kratzen und meine Überzeugungen
kausal verantwortlich sind für meine Aussagen...

wenn nichts von dem buchstäblich wahr ist, dann ist

praktisch alles, was ich bezüglich irgendetwas glaube,

falsch, und das ist das Ende der Welt.» (Fodor 1989,

S. 77, Übersetzung gemäss Esfeld 2005, S. 38)

Prinzip (3) kann man aus empirischen Gründen nicht
aufgeben: Man leistet der Philosophie im Sinne der

Bemühung darum, uns als denkende und handelnde
Wesen in der Welt zu verstehen, keinen Dienst, wenn
man sich weigert, die Ergebnisse der neuzeitlichen
Naturwissenschaft zur Kenntnis zu nehmen. Und

Prinzip (4) aufzugeben, führt, wie gesagt, dazu, de

facto Prinzip (2) fallen zu lassen. Damit steht Prinzip
(1), die Verschiedenheit von Geist und Körper, als

das schwächste Prinzip dar.

In der Tat kann man Prinzip (1) nicht allein dadurch
als begründet ansehen, dass wir unsere mentalen
Zustände anders erfahren als unsere körperlichen
Zustände. Es ist trivial, dass man zu den eigenen
mentalen Zuständen einen anderen kognitiven
Zugang hat als zu körperlichen Zuständen und dass

wir zur Beschreibung mentaler Zustände andere

Begriffe als zur Beschreibung körperlicher Zustände
verwenden. Daraus folgt nicht, dass mentale
Zustände ontologisch verschieden von körperlichen
Zuständen sind - ebensowenig wie daraus, dass

die Begriffe „Wasser" und «H20» verschiedenen

Begriffssystemen angehören und in verschiedenen

Erfahrungskontexten verwendet werden, folgt, dass

«Wasser» ontologisch verschieden von «H20» ist.

Schon Descartes stützt den Dualismus auf ein
raffiniertes Argument, das von unserer Erfahrung mentaler

Zustände - der un bezwei fei baren Tatsache des

cogito («Ich denke») - in mehreren Schritten zu
einem ontologischen Dualismus führen soll (erste
und zweite Meditation). Dieses Cartesische Argument

ist bis heute die Form aller Argumente für
den Dualismus: Man geht von einem epistemischen
Unterschied im kognitiven Zugang zu mentalen und

physikalischen Zuständen aus, schliesst aus diesem

kognitiven Unterschied (a) auf die metaphysische
Möglichkeit, dass mentale und physikalische
Zustände auseinanderfallen und aus (a) dann (b) auf
einen realen Unterschied zwischen den mentalen und
den körperlichen Zuständen von uns Menschen. Die

Gültigkeit jeder dieser beiden Schlussfolgerungen ist

jedoch höchst umstritten.

3. Der Funktionalismus
Es ist eine Sache, Prinzip (1) zurückzuweisen und

dementsprechend eine Theorie der Identität aller

mentalen mit bestimmten körperlichen Zuständen

zu vertreten und eine andere Sache, verständlich

zu machen, wie diese Identität bestehen kann.
Insbesondere scheint sich dann, wenn man Prinzip (1)

fallenlässt, dasselbe Problem zu ergeben, wie dann,

wenn man Prinzip (4) zurückweist, nämlich
darzulegen, wie sich die resultierende Position vom
Epiphänomenalismus unterscheidet. Betrachten wir
folgendes Beispiel: Eine Sopranosängerin singt «Das

Leben ist schön», und ein Kristallglas in ihrer Nähe

zersprint (Dretske 1989, S. 1-2). Ursächlich für das

Zerspringen des Glases ist die Tonhöhe des Gesangs,
der begriffliche Inhalt dessen, was die Sängerin singt,
ist epi phänomenal in Bezug auf diese Wirkung. Wenn
die Sängerin stattdessen «Das Leben ist die Hölle»

gesungen hätte, wäre das Glas ebenso zersprungen.
Um nachzuweisen, dass mentale Zustände generell
nicht epiphänomenal sind wie der begriffliche Inhalt
in diesem Beispiel, muss man eine feingliedrige Identität

vertreten: Jedes Vorkommnis eines mentalen
Zustands im Sinne einer mentalen Eigenschaft ist mit
einem Vorkommnis eines physikalischen Zustands
im Sinne einer physikalischen Eigenschaft identisch.
Dann stellt sich nicht mehr die Frage, ob die Ursache

ihre Wirkung qua ihrer physikalischen Eigenschaften

(«Tonhöhe») oder qua ihrer mentalen Eigenschaften

(«begrifflicher Inhalt») hervorbringt.

Dennoch bleibt auch dann die Aufgabe bestehen,
verständlich zu machen, wie alle Vorkommnisse
mentaler Zustände mit Vorkommnissen physikalischer

(bzw. (neuro)physiologischer) Zustände
identisch sein können. Die seit den 1970er Jahren

dominierende Antwort auf diese Frage ist der
Funktionalismus (Lewis 1966; Fodor 1968, Kapitel 3 und

4; Putnam 1975). Man kann diese Position durch die

folgenden fünf Schritte charakterisieren:

- Mentale Zustände sind funktionale Zustände.

- Ein funktionaler Zustand besteht in einer kausalen

Rolle.

- Es folgt aus (1) und (2), dass mentale Zustände
durch eine kausale Rolle definiert sind - das heisst

durch ihre charakteristischen Ursachen und vor
allem ihre charakteristischen Wirkungen.

-Jede kausale Rolle erfordert eine physikalische
Realisierung, und sie lässt multiple physikalische
Realisierungen zu. Es gehört zu den Aufgaben der
naturwissenschaftlichen Forschung, die physikalischen

Realisierungen eines gegebenen mentalen

Zustandstyps zu entdecken.

- Der Inhalt der funktionalen, mentalen Begriffe ist

verschieden vom Inhalt physikalischer Begriffe. Des

Weiteren verhindert die Möglichkeit der multiplen



34

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Realisierungen mentaler Zustände eines Typs M,
dass der Begriff M koextensiv mit einem einzigen
physikalischen Begriff P ist.

Es gibt somit zwei klar unterschiedene Etappen in

der Idee des Funktionalismus: die Definition mentaler

Zustände durch ihre kausale Rolle (3), und das

Auffinden physikalischer Zustände, welche die
betreffende Rolle ausführen (4).

Der Funktionalismus bietet eine klare Antwort auf
die Frage, wie mentale Zustände physikalische
Zustände verursachen können: Jeder mentale Zustands-

typ M ist durch seine charakteristischen Ursachen

und Wirkungen definiert (kausale Rolle). Es gibt in

jedem Fall einen physikalischen Zustand, der mit
anderen physikalischen Zuständen so angeordnet ist,

dass diese Anordnung jene charakteristischen Ursachen

und Wirkungen aufweist und aus diesem Grund
M realisiert. Die Möglichkeit multipler Realisierungen

besagt in diesem Zusammenhang Folgendes: Für

jeden mentalen Zustandstyp M ist es möglich, dass

die Vorkommnisse von M mit Anordnungen physikalischer

Zustände verschiedener Typen identisch sind.

Das Vorkommnis mi ist identisch mit einer Anordnung

des Typs Pi, das Vorkommnis mi ist identisch
mit einer Anordnung des Typs P2 usw. Multiple
Realisierung in diesem Sinne ist möglich, weil der mentale

Zustandstyp M durch eine bestimmte kausale Rolle

definiert ist. Die Anordnungen physikalischer
Zustände, welche M realisieren, sind hingegen durch
ihre physikalische Zusammensetzung definiert.
Anordnungen physikalischer Zustände, die auf verschiedene

Weisen zusammengesetzt sind, können alle die

gleichen relevanten makroskopischen Ursachen und

Wirkungen in einer gegebenen Umwelt haben. Aus
diesem Grund können sie alle trotz ihrer physikalischen

Verschiedenheit denselben funktionalen
mentalen Zustandstyp M realisieren. Der Funktionalismus

ist auf diese Weise in der Lage, die Frage zu
beantworten, warum es mentale Zustände in der Welt

gibt: Diese gibt es deshalb, weil es bestimmte
Anordnungen physikalischer Zustände gibt, welche die
kausalen Beziehungen aufweisen, die einen mentalen
Zustand eines gewissen Typs definieren. Das Konzept
der physikalischen Realisation erklärt somit, warum
es nicht nur physikalische Zustände im engen Sinn

der Zustände gibt, die explizit von einer wissenschaftlichen

Theorie der Physik behandelt werden, sondern
auch biologische bis hin zu mentalen Zuständen.

Seit den Arbeiten von Jaegwon Kim aus den späten
1990er Jahren (Kim 1998, 2005) ist klar, dass eine

Spannung zwischen der Lösung für das Problem der
mentalen Verursachung, die der Funktionalismus
bietet, und der These der multiplen Realisierbarkeit

mentaler Zustandstypen besteht. Das Problem der
mentalen Verursachung wird dadurch gelöst, dass

man alle Vorkommnisse mentaler Zustände mit
bestimmten Anordnungen physikalischer Zustände
identifiziert - denjenigen Anordnungen, welche als

Ganze genommen unter Normalbedingungen minimal

hinreichend sind, die Wirkungen hervorzubringen,

welche den betreffenden mentalen Zustandstyp
definieren. Die These der Identität der Vorkommnisse

ist ein ontologischer Reduktionismus: Ihr zufolge
besteht alles, was es in der Welt gibt, in physikalischen

Zustände und deren Anordnungen. Einige
dieser Anordnungen realisieren mentale Zustände.
Mentale Zustandstypen sind zwar aufgrund der
multiplen Realisierbarkeit nicht mit physikalischen
Zustandstypen identisch, aber sie sind nicht etwas, das

es zusätzlich zu den jeweiligen Vorkommnissen in

der Welt geben könnte. Kim (2008) zieht aus dieser

Sachlage folgende Konsequenz: Wenn alles in der
Welt mit etwas Physikalischem identisch ist, dann ist
das naturwissenschaftliche Vokabular hinreichend,
um alles zu beschreiben, was es in der Welt gibt. Ein

funktionales Vokabular der Psychologie, das sich

aufgrund multipler Realisierbarkeit prinzipiell nicht auf
ein physikalisches Vokabular reduzieren lässt, könnte
gemäss Kim nichts zum Verständnis und zur Erklärung

der Welt beitragen. Kurz gesagt, der ontologi-
sche Reduktionismus, der mit der These der Identität
aller Vorkommnisse mentaler Zustände mit
Vorkommnissen physikalischer Zustände gegeben ist,

geht zusammen mit einem epistemologischen
Reduktionismus, gemäss dem alle korrekten kognitiven
Beschreibungen von etwas in der Welt letztlich im

Prinzip auf naturwissenschaftliche Beschreibungen
reduzierbar sind.

Diese Behauptung ist gut begründet. Aus ihr folgt
jedoch nicht, dass die Beschreibungen in mentalem
Vokabular keinen Erkenntniswert haben und durch
naturwissenschaftliche Beschreibungen ersetzt werden

können. Der Reduktionismus, auf den wir
festgelegt sind, um mentale Verursachung verstehen zu
können und der mit dem Funktionalismus gegeben
ist, kann konservativ statt eliminativistisch sein.

Die funktionalen Beschreibungen, gesetzesartigen
Aussagen und Erklärungen im mentalen Vokabular
stellen objektiv in der Welt bestehende, signifikante,
spezies-übergreifende Gemeinsamkeiten heraus, die
in keinem nicht-mentalen Vokabular erfasst werden
können. Physiologisch ganz verschieden aufgebaute
Organismen können Empfindungen und Erfahrungen

der gleichen mentalen Typen haben; es spricht
auch nichts prinzipiell dagegen, dass es intelligente
Wesen geben könnte, mit denen wir Gedanken teilen
könnten, obwohl diese physiologisch von uns
vollkommen verschieden sind.



35

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Aus diesem Grund haben die abstrakten,
speziesübergreifenden Beschreibungen im mentalen
Vokabular einerseits einen unverzichtbaren Erkenntniswert.

Gerade um diesen Erkenntniswert zu sichern,
ist es andererseits jedoch erforderlich, diese

Beschreibungen an naturwissenschaftliche Beschreibungen

anbinden zu können. Dieses ist folgender-
massen möglich: Jede Beschreibung eines abstrakten,
mentalen funktionalen Typs, der multipel realisierbar

ist, in Begriffen hervorstechender, charakteristischer

Wirkungen kann weiter präzisiert werden,
indem man die Beschreibung dieser Wirkungen
verfeinert - unter welchen Umständen in welcher Weise

welche spezifischen Wirkungen auftreten -, bis man
schliesslich zu so feingliedrigen funktionalen
Beschreibungen gelangt - Beschreibungen so genannter

funktionaler Subtypen -, die nicht mehr multipel
realisiert sind. Diese letzteren Beschreibungen sind

dementsprechend koextensional mit physikalischen
(bzw. (neuro)physiologischen) Beschreibungen von
Realisierertypen:

M

M\ M2

Pl

m3

I

T3

Abstraktion

Koextension

Integration

Abb. 2: Abstrakte mentale Typen (M) können in Form von
Subtypen (Mi, Mi, M3) funktional so präzisiert werden, dass sie mit
physikalischen Realisiertypen (Pi, Pi, Pi) extensionsgleich sind;
letztere sind in eine umfassende physikalische Theorie (P)
eingebettet.

Auf diese Weise ist eine konservative Reduktion des

mentalen auf ein physikalisches bzw. (neuro)physio-
logisches Vokabular prinzipiell möglich, die gerade
den Erkenntniswert der abstrakten mentalen
Klassifikationen sichert: Diese können nicht durch
physikalische Klassifikationen ersetzt erwerden, sind aber

dennoch durch die erwähnten Subtypen an diese

angebunden (siehe dazu Esfeld und Sachse 2010

allgemein und Soom, Sachse und Esfeld 2010 spezifisch

zur Psychologie).

4. Funktionalismus und phänomenales
Bewusstsein

Das grösste Problem für den Funktionalismus ist,

eine Theorie des phänomenalen Bewusstseins zu
entwickeln, also derjenigen mentalen Zustände, die

nicht durch einen begrifflichen Inhalt definiert sind,
sondern durch eine bestimmte phänomenale oder

empfindungsmässige Qualität. Aus diesem Grund
bezeichnet man solche Zustände als Qualia. Beispiele

dieser Zustände sind der Sinneseindruck von Rot, der
Geschmack eines guten Weines, das Hören des Tons

einer Klarinette, die Empfindung von Schmerz, Freude

oder Angst usw. Argumente, die von der Weise,

wie wir diese Zustände erfahren, darauf schliessen,
dass es sich um intrinsische Zustände handelt statt
funktionaler Zustände, die durch bestimmte
Wirkungen charakterisiert sind, sind nicht stichhaltig: Es

gibt keinerlei schlüssigen Grund dafür, den qualitativen

Aspekt eines Zustands von seinem kausal-funktionalen

Aspekt zu trennen. Indem mentale Zustände

bestimmte erlebnishafte Qualitäten aufweisen,
haben sie bestimmte Auswirkungen auf unsere
Gedanken, Wünsche und schliesslich unser Verhalten

(siehe Heil 2003, Kapitel 11 und 19). Indem beispielsweise

ein Schmerzzustand eine bestimmte erlebte

Erfahrung ist, hat dieser Zustand Auswirkungen auf
die Gedanke, Wünsche und das Verhalten der
betreffenden Person. Wenn man den erlebnishaften
Charakter dieser Zustände von ihrem kausa-funk-
tionalen Charakter abtrennen wollte, ergäbe sich

zudem die vollkommen kontraintuitive Konsequenz,
dass Qualia epiphänomenal sind (diese Konsequenz
macht schon Jackson 1982 in seinem Argument für
nicht-funktionale Qualia klar; Jackson hat dieses

Argument in Jackson 1998, Kapitel 7, zurückgezogen).

Es ist jedoch eine Sache, Argumente cartesischen

Stils, die von unserer Weise der Erfahrung von Qualia
auf einen ontologischen Dualismus schliessen wollen,

zurückzuweisen, und eine andere Sache, eine

Theorie des phänomenalen Bewusstseins im Rahmen

des Funktionalismus auszuarbeiten. Joseph Levine

(1983 und 1993) spricht in diesem Zusammenhang
von einer Kluft in der Erklärung (« explanatory gap »):

Indem angenommen wird, dass Zustände des

phänomenalen Bewusstseins funktionale Zustandstypen
sind, von denen jedes Vorkommnis physikalisch realisiert

ist, fehlt uns eine Erklärung des Aspekts des

phänomenalen Bewusstseins dieser Zustände. Anders

gesagt: Die physikalistische und funktionalistische

Auffassung mentaler Zustände kann nicht zeigen,

warum ein gewisser mentaler Zustand in der Weise

empfunden wird, wie wir ihn empfinden - warum
zum Beispiel die Funktion, die der Schmerzzustand

ist, in dieser besonderen Weise empfunden wird. Die

neurobiologische Theorie, welche die Gehirnzustände

beschreibt, die bei Menschen Schmerz realisieren,

kann auch nicht erklären, weshalb der Schmerzzustand

diese Empfindungsqualität besitzt, obwohl on-
tologisch jedes Vorkommnis eines Schmerzzustands

mit einem Gehirnzustand identisch ist.

Levine zufolge erlauben wissenschaftliche
Identifikationen in allen anderen Fällen hingegen eine

Erklärung: Wenn man beispielsweise Wasser mit H20



36

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

identifiziert, erklärt die Molekularchemie die
offensichtlichen Eigenschaften des Wassers - warum
Wasser bei 100°C kocht, warum Wasser farblos ist

usw. Hat man einmal diese Erklärung erfasst, ist es

nicht mehr vorstellbar, dass H20 nicht Wasser ist.

Es gibt keine Eigenschaften von Wasser, welche die

molekulare Theorie von H20 nicht erklärt.

Es ist jedoch fragwürdig, ob es einen prinzipiellen
Gegensatz gibt zwischen wissenschaftlichen
Identifikationen wie jener von Wasser mit H20 und
Identifikationen von Zuständen des phänomenalen
Bewusstseins mit funktionalen Zustandstypen, die
eine physikalische Realisierung besitzen. Wenn man

zum Beispiel Wasser mit H20 identifiziert, muss man
die Begriffe der Beschreibung von Wasser durch den

Common Sense in wissenschaftliche Begriffe
übersetzen in dem Sinne, dass man akzeptieren muss,
dass chemische Begriffe dieselben Eigenschaften zum
Gegenstand haben, wie die phänomenalen Begriffe
des Common Sense. Dies impliziert einen Wandel
auf der Ebene der Begriffe des Common Sense: Man
kann den Begriff «Wasser» des Common Sense nicht
mehr - wie in der Antike oder am Anfang der
Moderne - als einen Begriff betrachten, der eine einfache

Substanz bezeichnet, eine Art Urstoff. Es handelt
sich im Gegenteil um einen funktionalen Begriff, der

eine gewisse kausale Rolle bezeichnet. Diese Rolle ist

durch H20 realisiert.

Die Situation in der Philosophie des Geistes ist nicht
mit den wichtigen Beispielen von Identifikationen
in den Wissenschaften vergleichbar - wie der von
Wasser mit H20 oder der von Genen mit
DNA-Sequenzen. Die Frage ist dennoch, ob es sich dabei um
einen Mangel handelt, der eine prinzipielle Lücke in

der Erklärung aufzeigt, oder ob man - indem man
sich auf den Fortschritt der Neurowissenschaften

stützt - eine funktionalistische Theorie in Betracht
ziehen kann, die im Prinzip fähig ist, auf alle

vernünftigen Fragen einer Erklärung von Zuständen
des phänomenalen Bewusstseins antworten zu

können. Die Frage ist, ob die Fortschritte, welche
die Neurowissenschaften machen werden, erlauben

werden, eine Entwicklung in Erwägung zu ziehen, die
dem Fall der Erklärung von Wasser gleicht: In Folge
der Fortschritte der Wissenschaften ändert sich der
Inhalt der Begriffe des Common Sense, die sich auf
Zustände des phänomenalen Bewusstseins beziehen,
auf solche Weise, dass eine funktionale Définition
dieser Begriffe akzeptabel wird und dass es als

unvorstellbar anerkannt wird, dass gewisse Anordnungen
physikalischer Zustände nicht Zustandstypen des

phänomenalen Bewusstseins realisieren - wie es als

unvorstellbar gilt, dass H20 nicht die phänomenalen
Eigenschaften von Wasser realisiert (siehe Pauen

2002).

Zitierte Literatur
Dretske, Fred I. (1989). «Reasons and causes». In: J. E. Tomberlin (Hg.), Philosophical Perspectives 3: Philosophy of mind and
action theory. Oxford: Blackwell. S. 1-15.

Esfeld, Michael (2000). «Is quantum indeterminism relevant to free will?» Philosophia Naturalis 37, S. 177-187.

Esfeld, Michael (2005). Philosophie des Ceistes. Eine Einführung. Bern: Bern Studies in the History and Philosophy of Science -
Educational Materials.

Esfeld, Michael (2010). «Causal overdetermination for Humeans?», Metaphysica 11 (2010), S. 99-104.

Esfeld, Michael und Sachse, Christian (2010). Kausale Strukturen. Einheit und Vielfalt in der Natur und den Naturwissenschaften.
Berlin: Suhrkamp.

Fodor, Jerry A. (1968). Psychological explanation. New York: Random House.

Fodor, Jerry A. (1989). «Making mind matter more». Philosophical Topics 17, S. 59-79.

Heil, John (2003). From an ontological point of view. Oxford: Oxford University Press.

Huxley, Thomas Henry (1893). «On the hypothesis that animals are automata, and its history». In: T. H. Huxley (Hg.), Collected

essays. Volume 7: Method and results. London: Macmillan. S. 199-250.

Jackson, Frank (1982). «Epiphenomenal qualia». Philosophical Quarterly 32, S. 127-136.

Jackson, Frank (1998). Mind, method and conditionals. Selected essays. London: Routledge.

Kimjaegwon (2005). Physicalism, or something near enough. Princeton: Princeton University Press.

Kimjaegwon (2008). «Reduction and reductive explanation: is one possible without the other?». In: J. Hohwy and J. Kallestrup
(Hgg.), Being reduced. Oxford: Oxford University Press. Pp. 93-114.

Levine, Joseph (1983). «Materialism and qualia: The explanatory gap». Pacific Philosophical Quarterly 64, S. 354-361.

Levine, Joseph (1993). «On leaving out what it's like». In: M. Davies und G. W. Humphreys (Hgg.), Consciousness. Psychological
and philosophical essays. Oxford: Blackwell. S. 121-136.



37

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Lewis, David (1966). «An argument for the identity theory ».Journal of Philosophy 63, S. 17-25.

Loewer, Barry (1996). «Freedom from physics: Quantum mechanics and free will». Philosophical Topics 24, S. 92-113.

Pauen, Michael (2002). « Invertierte Schmerzen. Funktionale Eigenschaften phänomenaler Zustände und das Erklärungslückenargument».

In: M. Pauen und A. Stephan (Flgg.), Phänomenales Bewußtsein - Rückkehr zur identitätstheorie? Paderborn: Mentis.
S. 266-296.

Putnam, Hilary (1975). «The nature of mental states». In: El. Putnam (Hg.), Mind, language and reality. Philosophical papers
volume 2. Cambridge: Cambridge University Press. S. 429-440.

Soom, Patrice, Sachse, Christian und Esfeld, Michael (2010). «Psycho-neural reduction through functional sub-types».Journal
of Consciousness Studies 17, S. 7-26.

Stellenausschreibung - Poste à pourvoir

Eidgenössische Technische Eiochschule Zürich
Swiss Federal Institute of Technology Zurich

Professor of Disease Genetics / Epigenetics

The Department of Biology (www.biol.ethz.ch) at ETH Zürich invites applications for a position of Associate or Full

Professor in the area of Disease Genetics/Epigenetics.

Candidates are expected to build a strong and independent research program in molecular genetics or epigenetics
aimed at studying the relationship between the genome/epigenome and mammalian organ function in health and
disease. In his or her hypothesis-driven research the successful applicant should combine molecular/biochemical
approaches and advanced genetics and functional genomics technologies with functional studies based on viral

vectors, RNA interference, transgenesis or knockout technology using the mouse as a model system. He or she

should complement the research in the area of Molecular Health Sciences performed at the Department of Biology,
with a strong focus on the understanding of disease mechanisms and on the development of the scientific foundations

for personalized medicine. Candidates integrating a translational research program are particularly welcome.

The new Professor will be a member of the Department of Biology of ETH Zurich and strengthen the research focus
in Molecular Health Sciences. ETH Zurich offers state-of-the art technology platforms and outstanding opportunities

to participate in interdisciplinary research programs. Involvement in the teaching programs in Biology and
Molecular Health Sciences is expected. She or he will be expected to teach undergraduate level courses (German or
English) and graduate level courses (English).

Please apply online at www.facultyaffairs.ethz.ch. Your application should include your curriculum vitae, a list of
publications, and a detailed research plan. The letter of application should be addressed to the President of ETH

Zurich, Prof. Dr. Ralph Eichler. The closing date for applications is 31 August 2011. With a view towards increasing

the number of women in leading academic positions, ETH Zurich specifically encourages women to apply.


	Wie bewegt de Geist den Körper? Das Problem der mentalen Verursachung

