
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 37 (2011)

Heft: 2

Vorwort: Einführung

Autor: Lienemann, Wolfgang

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


3

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Einführung

Wolfgang Lienemann

Wenn ich diese Einführung zum vorliegenden «VSH-

Bulletin» schreibe, um die primär naturwissenschaftliche

Thematik «Hirnforschung/Neuroscience» in

einem weiteren Feld zu situieren, dann tue ich das,

weil ich nach meiner Emeritierung vor einiger Zeit
dem Generalsekretär der VSH, Gernot Kostorz,
angeboten habe, bei der Redaktion der Hefte mitzutun,
weil ich mir Gedanken zur Wahl des Themas und der
Autorinnen und Autoren gemacht habe, weil ich das

dem Vorstand der VSH zur Zustimmung vorgelegt
habe, weil mich die Fragen nach dem GG-Verhältnis

(Geist-Gehirn) seit langem beschäftigen und weil
ich die vorliegenden Beiträge eingehend studiert
habe. Ich war mir natürlich bewusst, dass eine

Einführung zu schreiben sein wird, dass es dafür ganz
unterschiedliche Optionen gibt, dass ich mich
darüber mit anderen beraten kann, dass ich heute und

morgen diesen kleinen Text abfassen will und dass

ich dies alles weiss. Mir ist also der Zusammenhang
meiner Absichten und Handlungen bewusst.

So viele «ich»-Sätze! Aber klänge es nicht überaus
komisch, wenn ich sagen würde: Das Gehirn, das

im Kopf des emeritierten Professors NN lokalisiert
ist, hat aufgrund bestimmter Vorgaben anderer
Gehirne a,b.c..., der chemischen kortikalen Reaktionen x
mit Hilfe bestimmter Körperfunktionen y und eines

Computers z die n Buchstaben des vorliegenden
Textes zusammengestellt, so dass wiederum andere
Gehirne diese Zeichenmenge und die damit vermittelten

Informationen und Expressionen aufnehmen
und verarbeiten können? Wenn ich hingegen von
mir als Schreibendem in der ersten Person spreche,
dann wende ich mich an mir weitgehend unbekannte

Leserinnen und Leser, also an eine oder mehrere
«zweite Personen», mit denen ich kommuniziere und
von denen ich unterschiedliche Reaktionen erwarte
- auf der ganzen Spannweite von Unverständnis,
Einspruch und Zustimmung. Diese Kommunikation hat
ihrerseits Beobachtungen, Äusserungen, Texte oder

Theorien anderer, «dritter Personen», zum Gegenstand,

welche sich wie «ich» (Ego) und meine Adressaten

(Alter Ego) auf Sachverhalte beziehen, welche
wiederum empirisch-phänomenal oder logisch-abstrakt

gegeben sind. Wer redet oder schreibt, ist Teil

einer Kommunikationsgemeinschaft, ist sich dessen

bewusst und weiss, dass die relevanten Anderen sich

dessen auch bewusst sind.

Oder ist es lediglich eine alte, lieb gewonnene, aber

irreführende und illusionistische Tradition
beziehungsweise eine blosse façon de parier, von sich

selbst in der ersten Person Singularis zu reden? Während

und nach der zurückliegenden «Dekade der

Hirnforschung» (decade of the brain, 1990-1999),
seinerzeit proklamiert von US-Präsident George
Bush (sen.)1, konnte man jedenfalls Behauptungen
wie diese lesen:

«Aus neurobiologischer Sicht liegt somit der Schluss

nahe, dass auch die höheren Konnotationen von Be-

wusstsein, die wir mit unseren Konzepten von Freiheit,

Identität und Verantwortlichkeit verbinden, Produkt
eines evolutionären Prozesses sind, der zunächst
Gehirne hervorgebracht hat, die in der Lage waren, eine

Theorie des Geistes zu erstellen und mentale Modelle
der Befindlichkeit des je anderen zu entwerfen. [...]

Im Bezugssystem neurobiologischer Beschreibungen

gibt es keinen Raum für objektive Freiheit, weil je die

nächste Flandlung, der je nächste Zustand des Gehirns

immer determiniert wäre durch das je unmittelbar
Vorausgegangene. Variationen wären allenfalls denkbar

als Folge zufälliger Fluktuationen. »2

Dass diese Sätze leicht missverstanden werden können,

ist offenkundig. So bleibt unklar, was «unsere

Konzepte von...» sind, was unter «objektive Freiheit»
verstanden werden soll, und vor allem haben viele

Kritiker Singers überlesen, dass hier einschränkend

lediglich von «neurobiologischen Beschreibungen»
die Rede ist. Auf der anderen Seite ist jedoch die Rede

von Gehirnen, die in der Lage waren, eine Theorie
des Geistes zu erstellen, zumindest missverständlich.
Und was unter der «Folge zufälliger Fluktuationen»
verstanden werden kann, wird in dem Aufsatz nicht
erläutert. Unerachtet solcher Einzelheiten ist eine

1 Siehe die offizielle Homepage: http://www.loc.gov/loc/brain (diese und
die weiteren Internetangaben zuletzt geprüft am 10.07.2011).

2 Wolf Singer, Vom Gehirn zum Bewußtsein (2000), in: ders., Der

Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung, Frankfurt/M. 2002,

60-76 (75)



4

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

bestimmte Tendenz bei Singer und weiteren
Gehirnforschern unübersehbar, die sich dahingehend
charakterisieren lässt, dass es sinnvoll, ja geboten sei, in

vielen Sätzen, in denen früher von Menschen
(«Personen»), ihrer Bestimmung und - vor allem - ihrem

Willen, ihrer Verantwortlichkeit und ihrer Schuld

bzw. Schuldfähigkeit die Rede war und ist, statt
dessen vom Gehirn im Rahmen massgeblicher physischer

oder materieller Bedingungen zu sprechen. Ein

sich selbst dem «Naturalismus» zurechnender Philosoph

hat das in folgenden zwei Thesen formuliert:3

«(1) Menschliches Verhalten ist ausschliesslich ein

durch das Gehirn gesteuertes physisches Geschehen

im Organismus.

(2) Es ist im Prinzip widerspruchsfrei möglich,
beobachtbares menschliches Verhalten als gehirngesteuertes

Geschehen darzustellen und zu erklären.»4

Allerdings muss man die folgende einschränkende
These hinzunehmen, welche freilich den ontologi-
schen Anspruch von (1) und (2) grundsätzlich nicht
zurücknimmt:
«(3) In vielen Fällen ist es uns aber aus empirisch-pragmatischen

Gründen unmöglich, die sensorisch-neuro-

nalen Ursachen menschlichen Verhaltens im Detail zu

erkennen und explizit darzustellen.»

Mit den Worten eines in der allgemeinen Öffentlichkeit

recht bekannten heutigen deutschsprachigen
Neurobiologen, Gerhard Roth, zu sprechen:
«Das Gehirn konstruiert, so drücken wir Neurobiologen

es aus, Ich-Zustände. Der Mensch empfindet dies

in diesem Moment als Bewußtseinszustand.»5

Die Dekade der Gehirnforschung liegt inzwischen

mehr als zehn Jahre zurück, aber ihre Fragestellungen
und Herausforderungen sind unvermindert aktuell.
Die öffentlichen Debatten schwanken zwischen

gewaltigen Erwartungen, Versprechungen und bisweilen

auch gezielten Provokationen einerseits, bescheidenen

Ansprüchen und reflektierten erkenntniskritischen

Positionen andererseits. Neue Zeitschriften
wie «Gehirn & Geist» popularisieren die jeweils
neuesten Trends bis hin zur «Neurotheologie» (dazu

wichtige Anmerkungen in dem Beitrag von Chr. Aus

der Au in diesem Heft). Mir scheint, dass inzwischen

eine Art realistische Nüchternheit mancher anfänglichen

Euphorie gewichen ist. Otto D. Creutzfeldt

3 Holm Tetens, Geist, Gehirn, Maschine. Philosophische Versuche über

ihren Zusammenhang, Stuttgart 1994,77f (dort auch die folgende
These 3).

4 Bei dieser These muss man natürlich das Wort « beobachtbar(es) »

bedenken: ist es möglich, die Entstehung einer personal-willentlichen
Entscheidung und ihren mentalen Vollzug zu «beobachten»? Schon

hier stösst man auf die Unterschiede von «beobachten», «verstehen»

und «erklären».
5 Spiegel-Streitgespräch: «Das Hirn trickst das Ich aus»: Der Spiegel 52,

2004,116-120(118).

(1927-1992)6, einer der wichtigsten Wegbereiter der
modernen Gehirnforschung und Lehrer zahlreicher
bedeutender Physiologen, Psychiater und Neurobiologen,

hat immer wieder erkenntniskritisch zwischen
den Leistungen und den Grenzen naturwissenschaftlicher

Objektivierung des Gehirns unterschieden. So

hat er schon 1989 in ausdrücklicher Anknüpfung an

Immanuel Kant ein vorläufiges Résumé seiner

Überlegungen formuliert:

«Die Vernunft aber stellt fest, dass die Gehirnprozesse
selbst, die die Grundlage und Voraussetzung unserer

Erfahrens-, Wahrnehmungs-, Erlebnis- und

Handlungsfähigkeit sind, nicht identisch mit diesen sind. Mit
dieser Feststellung verweist die von Gehirnprozessen

abhängige menschliche Vernunft aber auch die Frage

nach den Beziehungen zwischen Gehirn und Geist und
damit die Frage nach der Natur von Geist und nach

der Bestimmung des mit Geist begabten Menschen in

den Bereich jenseits der Physik, also der Metaphysik.»7

Diese unaufgeregt-programmatische
Positionsbestimmung enthält mehrere entscheidende
Behauptungen:

- Erfahrung, Wahrnehmung, Erleben und Handeln

von Menschen sind an erforschbare Gehirnprozesse

gekoppelt, aber nicht mit diesen identisch oder
auf sie reduzierbar.

- Menschliche Vernunft ist von Gehirnprozessen
abhängig, geht in diesen indes nicht auf.

- Die Fragen nach der Natur des menschlichen Geistes

und nach der Bestimmung des geist- und
vernunftbegabten Menschen führen in einen Bereich,
dessen physische Voraussetzungen physikalischer
Beobachtung und Theoriebildung offen und
bedürftig sind, der jedoch selbst jenseits der Physik

liegt und den man in der europäischen Tradition
als Metaphysik bezeichnet hat.8

Vor allem die Nicht-Identitätsthese von Gehirn und
Geist, von physikalisch beschreibbaren Vorgängen -
Strukturen und Prozessen - einerseits, wahrnehmenden,

deutenden, darstellenden, verstehenden und
mitteilenden integrativen Leistungen menschlicher

6 Sein Lehrbuch «Cortex Cerebri» (zuerst 1984, englisch Oxford 1995)

ist ein nach wie vor wichtiges Grundlagenwerk.
7 Die wissenschaftliche Erforschung des Gehirns: Das Ganze und seine

Teile (Rheinisch-Westfälische Akademie der Wissenschaften, Vortrag
N 389), Opladen 1991, 30. Siehe auch schon ders., Gehirn und Geist

(Bursfelder Universitätsreden, Heft 5), Göttingen 1986. Zur Geschichte

der Hirnforschung siehe ferner Olaf Breidbach, Die Materialisierung
des Ichs. Zur Geschichte der Hirnforschung im 19. und 20.)ahrhun-
dert, Frankfurt/M. 1997; Pietro Corsi (ed.), The Enchanted Loom.

Chapters in the History of Neuroscience, Oxford 1991; Michael

Hagner, Homo cerebralis. Der Wandel vom Seelenorgan zum Hirn,
Berlin 1997, Neuausgabe Frankfurt/M. 2008.

8 Siehe Michael Esfeld, Naturphilosophie als Metaphysik der Natur,

Frankfurt/M. 2007.



5

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Vernunft, die zweifelsohne an die Existenz natürlicher,

leibhafter Personen gebunden ist, andererseits,
dürfte für jedes Gespräch zwischen empirisch
forschenden Naturwissenschaftlern und Philosophen
wie Theologen wegweisend sein.

Gleichwohl begegnen vielfältige Versuche, diese

fundamentale Differenzierung beziehungsweise
Nicht-Identität zugunsten einer monistischen
und sehr oft reduktionistischen Anschauung
einzuziehen. Solche Positionen stehen oft in einer
entschiedenen Frontstellung gegen dualistische
Auffassungen, die immateriellen, nicht physikalisch
beschreibbaren Vorgängen eine eigenständige «Kraft»
oder «Wirkung» zuschreiben. Diese Frontstellung
hat in der europäischen Natur- wie Geistphilosophie

eine lange Tradition. Während die antike und
mittelalterliche Philosophie und Theologie von der

Unterscheidung von Leib und Seele oder Leib/Seele/Geist

mehr oder weniger unbefangen Gebrauch
machen und damit bleibend wichtige Einsichten in

die conditio humana und die Natur insgesamt
formulieren konnten, sind diese Fragen seit Descartes

(1596-1650) in neuer Weise gestellt worden (wobei
man, wie immer, natürlich «Vorläufer» namhaft
machen kann). Michael Esfeld hat diese cartesische

Wendung zur Empirie einerseits, zu einem bestimmten

Dualismus von Natur und Geist in diesem Heft
zum Ausgangspunkt seiner naturphilosophischen
Überlegungen genommen.

Spätestens seit Darwin wird man nicht bestreiten
können, dass eine konsequent evolutionstheoretische

Betrachtung des Hervorgehens von Gehirn
und Geist legitim ist.9 Stammesgeschichtlich und

individuell-entwicklungsgeschichtlich betrachtet
ist nicht gut bestreitbar, dass auch das menschliche
Hirn einer Genese beziehungsweise Evolution unterliegt.

Es ist sinnvoll, anzunehmen, dass das für die

Gattung homo sapiens charakteristische Gehirn sich

allmählich zur heute bekannten Gestalt gebildet hat
und dass dabei die «Gesetze» der Evolution, also die
von Menschen im Rahmen einer Theorie formulierten

wahrscheinlichen Regelmässigkeiten derartiger
Prozesse, die beobachtbaren oder rekonstruierbaren
Ubergänge und Entwicklungen erklären. Ebenso ist
unbestreitbar, dass in der individuellen Entwicklung
der Aufbau des Gehirns einerseits einem genetisch
determinierten Bauplan folgt, und dass andererseits

die Ausbildung der Funktionen des Gehirns das

9 So hat Jürgen Habermas programmatisch formuliert, dass es darauf
ankomme, «das, was wir von Kant über die transzendentalen
Bedingungen unserer Erkenntnis gelernt haben, mit dem, was uns Darwin
über die natürliche Evolution gelehrt hat, in Einklang (zu) bringen»:
Freiheit und Determinismus (2004), in ders., Zwischen Naturalismus
und Religion, Frankfurt/M. 2005,155-186 (157).

Ergebnis äusserst komplexer externer und interner
Einflüsse und Wechselwirkungen ist.

Die Analyse von Verletzungen des Gehirns, die
Möglichkeiten der gezielten, experimentellen Beeinflussung

des Gehirns sowie komplexe Modellsimulationen

in Verbindung mit bestimmten Tests und den

avancierten bildgebenden Verfahren zeigen, dass

auch bezüglich des Aufbaus, der Wirkungsweise,
der Funktionen und Leistungen des menschlichen
Gehirns die kausale Erklärung von Gehirnprozessen
und von Wechselwirkungen zwischen Gehirn und
den vielfältigsten Körperfunktionen wie mentalen

Ereignissen sinnvoll ist. Auch im Gehirn gelten die

Gesetze der Physik, sofern sie annäherungsweise
zutreffend formuliert sind, wenngleich es aus Gründen
der begrenzten Kapazität von konstruierten Rechnern

wahrscheinlich prinzipiell unmöglich ist, jede
künftige Gehirnleistung (Funktion) aufgrund eines

gewählten Ausgangszustandes vorauszusagen.10 Das

ändert aber nichts daran, dass es möglich und
wegweisend ist, auch das Gehirn wie eine res extensa,
d.h. als eine beobachtbare und experimentell
manipulierbare «Denkmaschine» betrachten zu können.

Vielleicht kann man sinnvoll folgende nachcartesi-
sche Positionen unterscheiden:

- Reduktionistischer/eliminatorischer
Naturalismus/Monismus: der menschliche «Geist» < ist>

nichts anderes als der Ablauf physikalisch-chemischer

Prozesse. Eine emergente Entität «Geist»

gibt es nicht; wir sind lediglich gewohnt, in unserer
Sprache Formulierungen zu verwenden, die uns

gleichsam schmeicheln.11

- Idealistischer Monismus: die Existenz der Aussen-

welt ist ungewiss; es gibt - für uns - nur Bewusst-

seinsgehalte: esse est percipid2

- Prästabilisierte Harmonie/psycho-physischer
Parallelismus: die durchgehende Naturkausalität steht
vollkommen neben den ebenfalls autonom
ablaufenden entsprechenden mentalen Prozessen;

beide sind vom «grossen Baumeister» ursprünglich
und für alle Zeiten synchronisiert.13

- Monismus der Selbstorganisation: Autopoiesis der
Natur und Konstruktivismus in der Erkenntnistheorie

durch Selbstdifferenzierung und
Hervorbringung «emergenter» Eigenschaften. Mentale

10 Siehe dazu Alfred Cierer, Die Physik, das Leben und die Seele.

Anspruch und Grenzen der Naturwissenschaft, München-Zürich 1985.

H Siehe Tetens, a.a.O.

12 Beispiel: George Berkeley (1685-1753), Treatise Concerning the
Principles of Human Knowledge, 1710, deutsche Ausgabe von Arend Ku-

lenkampff, Hamburg 2005.

13 Beispiel: Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), Theodizee, 1710,

zweisprachig in: Leibniz, Philosophische Schriften, Darmstadt 1985,

Bd. 11/1 und Ii/2, bes. Teil I, §§ 60-67.



6

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

Ereignisse sind dann «Epiphänomene» physischer
Strukturen und Prozesse.14

- Irreduzibilität der zwei Aspekte von Naturkausalität

und Kausalität aus Freiheit bei gleichzeitigem
unterschiedlichen Status der je erreichbaren Er-

kenntnisgewissheit: bei allen empirischen Erscheinungen

gelten die Regeln der Naturkausalität, aber

die Vernunft hat das Vermögen, nach einer Idee

des Gesollten selbst etwas Neues spontan
hervorzubringen.15

Für eine breitere Öffentlichkeit waren und sind es

vor allem zwei Fragenkreise, die enorme Resonanz

gefunden haben: die Frage nach Illusion und
Wirklichkeit eines freien Willens oder menschlicher
Willensfreiheit sowie, damit natürlich eng verbunden,
die Frage nach der Verantwortlichkeit und
Schuldfähigkeit eines Menschen beziehungsweise die Frage

nach der individuellen Zurechenbarkeit von Freiheit

und - möglicherweise - Schuld und damit die

Frage nach der Legitimität eines staatlichen
Strafanspruchs. Auch und besonders diese Fragen haben

eine ehrwürdige Tradition, und mir scheint, dass

viele aktuelle Aufgeregtheiten und Missverständnisse

in den Diskussionen zwischen Philosophen
und Gehirnforschern auch Folgen begrifflicher
Unklarheiten sind.16 Klar ist jedenfalls, dass niemand
die vielfältigen Voraussetzungen und Bedingtheiten
von menschlichen Handlungen und Verhaltensweisen

ernsthaft leugnen kann, dass man immer wieder

versucht hat, die Grenzen der Zurechenbarkeit

von Handlungen und Unterlassungen sorgfältig zu

bestimmen bis hin zu den Grenzfällen völliger
Unzurechnungsfähigkeit, dass man natürlich darum
weiss, dass und wie leicht Gehirne und Geist von
Menschen manipulierbar und verführbar sind. Dies

alles und mehr ändert freilich nichts daran, dass die
meisten Menschen intuitiv und reflexiv fühlen und
denken, dass es in allem, was sie tun und unter-

14 Siehe als Beispiele: Niklas Luhmann, Die Autopoiesis des Bewußtseins,

in: Soziale Welt 36,1985,402-446 Siegfried J. Schmidt (Hg.),

Der Diskurs des radikalen Konstruktivismus, Frankfurt/M. 1987;

Heinz von Foerster, Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke, hg.

v. Siegfried J. Schmidt, Frankfurt/M. 1993.

15 Immanuel Kant (1724-1804) hat in der transzendentalen Dialektik

der «Kritik der reinen Vernunft» (11781, 21787) diese fundamentale

(dritte) Antinomie als unhintergehbar und unüberwindlich exponiert

(2. Aufl. 566-587). Dazu eingehend Jochen Bojanowski, Kants

Theorie der Freiheit, Berlin-New York 2006, sowie zur aktuellen Relevanz

dieser Position Stephan Zimmermann, In Sachen Willensfreiheit.

Kant und die Grenzstreitigkeiten zwischen Philosophie und Neuro-

wissenschaft, in: Philosophische Rundschau 57,2010,272-290.
16 Vgl. das Themaheft: Freier oder unfreier Wille? Handlungsfreiheit und

Schuldfähigkeit im Dialog der Wissenschaften,hg. V.Christof Gestrich

und Thomas Wabel, Bh. 2005 zur Berliner Theologischen Zeitschrift.
Sehr umsichtige begriffliche Differenzierungen findet man bei

Gottfried Seebaß, Die konditionale Analyse des menschlichen

Könnens, in: Grazer Philosophische Studien. Internationale Zeitschrift für
Analytische Philosophie 48,1994, 201-228, sowie in dessen Buch:

Wollen, Frankfurt/M. 1993.

lassen, um sie selbst geht, dass es - irgendwie - auf
einen selbst ankommt.17

Wie eng die Grenzen menschlicher und das heisst

immer: vielfach bedingter Freiheit sind, sollte freilich

nicht und muss auch nicht dazu veranlassen,
menschliche Freiheit grundsätzlich als eine Illusion
im Sinne des eliminatorischen Monismus anzusehen.

Allerdings ist sogleich hinzuzufügen, dass es

sinnvoll ist, zwischen einzelnen willentlich und nicht
unter Zwang ausgeführten Akten einerseits, der

weiteren und beständigen Ausrichtung des Willens

überhaupt auf der anderen Seite zu unterscheiden.
Welche Art von Willen und welche willentlichen
Handlungen ein Mensch hat, haben oder ausführen

mag, hat etwas mit dem individuellen Charakter

zu tun. Wie dieser sich ausprägt, ist von unübersehbar

vielen Faktoren abhängig, von denen sich

einige durchaus experimentell erforschen und

neurobiologisch beschreiben lassen. Aber - in gewissen,
individuell höchst unterschiedlich zurechenbaren

- Grenzen sind Menschen für die Ausprägung ihrer
charakteristischen Handlungen mitverantwortlich.
Es liegen dem ja Sozialisations- und Bildungsprozesse

zugrunde, die zwar in unserer leiblichen Ver-

fasstheit ein Fundament haben, aber dadurch nicht
voll und durchgehend determiniert sind. Unter
den Voraussetzungen bedingter Freiheit und
zurechenbarer Handlungen wird man dann durchaus
unterschiedliche Theorien von Verbrechen, Schuld
und Strafe diskutieren können, bei denen die Ergebnisse

der Hirnforschung systematisch einbezogen
werden.18

Nicht das Auge sieht etwas, sondern wir sehen

etwas; nicht unser Gehirn lenkt das Fahrrad in

diese oder jene Richtung, sondern wir selbst - als

Menschen mit Leib und Geist - fahren Rad; nicht
unser Gehirn denkt etwas oder erfindet eine

komplizierte Versuchsanordnung, sondern wir denken

etwas Bestimmtes und wählen unter geeigneten
Forschungsmethoden und -techniken. Das Gehirn

17 Siehe dazu die Argumente von Ernst Tugendhat, Willensfreiheit und

Determinismus / Nachtrag 2006, in: ders., Anthropologie statt
Metaphysik, München 2007, 57-84.

18 Siehe den Beitrag von Matthias Mahlmann in diesem Heft. Wenn
freilich Gerhard Roth einerseits der Meinung ist, dass aus den

Erkenntnissen der Hirnforschung folge, dass das «Schuldprinzip insgesamt

ins Wanken gerate» (Grischa Merkel/Gerhard Roth,

Langzeitverwahrung von Gewalttätern. Rechts- und neurowissenschaftliche

Kritik am Straf- und Maßregelrecht, in: Humboldt-Forum Recht

17/2010,250-280, hier 250), andererseits aber behauptet, dass die

Entscheidung über Handlungsgründe sehr wohl von « meinem
Charakter» abhänge Gerhard Roth, Willensfreiheit und Schuldfähigkeit
aus der Sicht der Hirnforschung, in: Beiheft 5 der Berliner Theologischen

Zeitschrift, a.a.O., 37-47, hier 45), und dabei diesen Charakter

einerseits als bedingt, andererseits aber durchaus als Gegenstand
meiner Verantwortlichkeit versteht, dann sehe ich hier einen schwer

auflösbaren Widerspruch.



7

VSH-Bulletin Nr. 2, August 2011 | AEU-Bulletin n° 2, août 2011

ist kein Instrument wie Kreide, Papier, Federhalter
oder der Computer, wohl aber ist sind es physiologische

Bedingungen des Gehirns und unserer Körper
überhaupt mit allen Funktionen in ihren komplexen
Wechselwirkungen, die es ermöglichen, zu denken.

Sprechen und Denken kann man als Weisen unseres
Flandelns auffassen, als Weisen, wie wir uns aus «

unvordenklicher» Freiheit (Schelling19) zu bestimmten
Flandlungen oder Nicht-Handlungen aufgrund einer
bestimmten Idee von dem, was wir als intelligible
Wesen wollen und sollen, entschliessen können.
Freiheit und Wollen gehören insofern untrennbar
zusammen20 und konstituieren den Menschen - im
Unterschied zu allen anderen Lebewesen - als

denjenigen, welcher aus begrenzter Freiheit sich für sein

Handeln und die Wirkungen seines Handelns selbst

verantwortlich machen kann. Dieses «Privilegium
der Verantwortlichkeit» kann freilich immer wieder
verfehlt und verspielt werden.21

Die naturwissenschaftlichen Beiträge in diesem

«Bulletin» zeichnen sich u.a. dadurch aus, dass sie

sich überwiegend nicht in missverständlichen
metaphysischen Erwägungen oder Spekulationen
ergehen. Sie sind vielmehr aktuelle Berichte über einige

exemplarische Fragestellungen und Forschungen
im überaus weiten Feld der heutigen Hirnforschung.
Demgegenüber öffnen die übrigen Beiträge dieses

Heftes andere Fragehorizonte, die im Blick auf die

Voraussetzungen, die Tragweite und die Bedeutung
naturwissenschaftlicher Forschung weiterer Klärungen

und Erläuterungen fähig, aber auch bedürftig
sind.

Dass die Gespräche zwischen den Vertreterinnen
und Vertretern naturwissenschaftlicher
Gehirnforschung, philosophischer Theorien des Geistes,

juristischer Rechtstheorie und theologischer
Anthropologie einen hohen Klärungsbedarf wie eine

umfassende Verständigungsaufgabe einschliessen,
soll mit dem vorliegenden Heft ansatzweise
illustriert werden. Dazu gibt es in der heutigen
akademischen Landschaft der Schweiz vielversprechende
Ansätze.

19 Siehe den Beitrag von Matthias Mahlmann in diesem Heft. Wenn
freilich Gerhard Roth einerseits der Meinung ist, dass aus den
Erkenntnissen der Hirnforschung folge, dass das «Schuldprinzip insgesamt

ins Wanken gerate» (Grischa Merkel/Gerhard Roth,

Langzeitverwahrung von Gewalttätern. Rechts- und neurowissenschaftliche
Kritik am Straf- und Maßregelrecht, in: Humboldt-Forum Recht

17/2010, 250-280, hier 250), andererseits aber behauptet, dass die

Entscheidung über Handlungsgründe sehr wohl von «meinem
Charakter» abhänge Gerhard Roth, Willensfreiheit und Schuldfähigkeit
aus der Sicht der Hirnforschung, in: Beiheft 5 der Berliner Theologischen

Zeitschrift, a.a.O., 37-47, hier 45), und dabei diesen Charakter
einerseits als bedingt, andererseits aber durchaus als Gegenstand
meiner Verantwortlichkeit versteht, dann sehe ich hiereinen schwer
auflösbaren Widerspruch.

20 Vom Problem der Willensfreiheit im Bezug auf Gott - liberum/ser-
vum arbitrium - sehe ich hier ab, weil damit eine qualitativ andere
Ebene betreten wird. Siehe dazu aber Wilfried Härle, Der (un-)freie
Wille aus reformatorischer und neurobiologischer Sicht, in: ders.,
Menschsein in Beziehungen, Tübingen 2005,253-303; Ernstpeter
Maurer, Der unverfügbare Wille - jenseits von freier Entscheidung
und Determination, ebenfalls in Bh. 5 der Berliner Theologischen
Zeitschrift, 94-109.

21 Den Ausdruck prägte Nietzsche, der den Menschen auch bezeichnet
als ein Tier, «das versprechen darf»; Genealogie der Moral 2,2 - Kritische

Studienausgabe 5,293f.


	Einführung

