
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religon als Modernisierungsgewinner : über Aufklärungsresistenzen

Autor: Lübbe, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

61

Religion als Modernisierungsgewinner.
Über Aufklärungsresistenzen

Hermann Lübbe*

Zwischen den beiden Weltkriegen wurden innerhalb
der christlichen Kirchen Klagen über
Säkularisierungsfortschritte laut - bei den grossen
Weltkirchenkonferenzen zum Beispiel in Jerusalem oder in
Oxford in den späten zwanziger und dreissiger Jahren.

Gemeint war die in einigen Ländern sogar
schon politisch exekutierte „Zurückdrängung christlicher,

kirchlicher, konfessioneller" Betätigungen im
religiösen und sozialen öffentlichen Leben. Einfache
und harte Daten der Kirchensoziologie machten die
Rückläufigkeit der Inanspruchnahme kirchlicher
Dienstleistungen unwidersprechlich. Sogar der Anteil

der Bürger wuchs an, die es ersichtlich für zeit-
gemäss und zweckmässig hielt, auf die Zugehörigkeit

zu einer rechtlich verfassten Religionsgemeinschaft

überhaupt zu verzichten.

In wohlbestimmter Hinsicht hat sich an diesen Fakten,

auf die sich damals die Säkularisierungsklage
bezog, bis heute wenig geändert. In ihren quantitativen

Dimensionen sind sie sogar noch eindrucksvoller

geworden. In Europa gibt es inzwischen
Gebietskörperschaften, in denen über die Hälfte der
Einwohner gar keiner traditionellen Kirche mehr
angehört. Für die Niederlande zum Beispiel gilt das
oder auch für den Stadtstaat Hamburg, und in den
alt-kursächsischen Kerngebieten der lutherischen
Reformation beträgt der Anteil der Kirchenangehörigen

unter den Bürgern gerade noch sechzehn
Prozent. Auch der Zusammenbruch des real
existent gewesenen Sozialismus, von dessen
ideologiepolitisch kanonisierter Religionsphilosophie noch
zu reden sein wird, hat an diesen quantitativen
Gegebenheiten nichts zu ändern vermocht. Die
Kirchen oder die Diözesen sind in etlichen Ländern mit
der Frage beschäftigt, wie sich Kirchengebäude, für
deren Erhaltung Haushaltsmittel nicht mehr mobilisiert

werden können, an neue Träger mit unan-
stössigen säkularen Zwecken und Absichten ver-

Mühlebachstrasse 41/39, CH-8008 Zürich.
E-mail: hermann.luebbe@nns.ch

Hermann Lübbe, Dr. phil., Dr. h.c., emeritierter Professor für
Philosophie, Universität Zürich. Studium in Göttingen, Münster,
Freiburg i.Br., Promotion in Freiburg, Assistententätigkeit in
Frankfurt a.M., Erlangen, Köln, habil. in Erlangen, 1956-63
Dozent und Professor in Erlangen, Hamburg, Köln, Münster, 1963-
1969 o. Prof. für Philosophie, Bochum. 1966-70 Staatssekretär in

Nordrhein-Westfalen, 1969-1973 o. Prof. für Sozialphilosophie,
Bielefeld, 1971-1991 o. Prof. für Philosophie und Politische
Theorie, Uni Zürich, seit 1991 Honorarprofessor daselbst. 1975-
1978 Präsident der Allgemeinen Gesellschaft für Philosophie in
Deutschland.

äussern Messen. Die Schliessung Theologischer
Fakultäten wird erwogen. Einen Fall ihrer Umwidmung

in einen religionswissenschaftlichen Fachbereich

ohne jede vertragliche oder gar gesetzliche
Rückbindung an eine Kirche gibt es bereits. Gewiss:
Streitbare „Creationisten", die die Schöpfungsberichte

der Genesis unverdrossen wörtlich nehmen,
gibt es auch noch. In den USA sind sie sogar gegen
die Zumutung, ihre Kinder einem evolutionstheoretisch

orientierten Biologieunterricht in der öffentlichen

Schule aussetzen zu sollen, vor Gericht gezogen,

und überall in der Welt ermuntern uns die Zeugen

Jehovas beharrlich zur Rückkehr in die
Glaubensorthodoxie der wortwörtlich genommenen
Bibel.

So oder so: Mit der im Titel dieses Textes vertretenen

Meinung, die Religion gewinne
modernisierungsabhängig neu an Geltung, lässt sich ein starker

Sinn nicht verbinden. Entsprechend begnüge
ich mich zunächst mit dem Hinweis auf das
unbestreitbare Faktum, dass die Religion auch in den
hochsäkularisierten Ländern des europäischen
Westens wieder zu einem öffentlichen Thema
geworden ist - in den Massenmedien sogar, in den
kirchennahen Räumen der institutionalisierten
Dauerreflexion, wie der Soziologe Helmut Schelsky
kirchliche Akademien genannt hatte, sowieso, aber
auch in den Volkshochschulen, ja in der parteinahen

politischen Publizistik und in den Schaufenstern
grosser Buchhandlungen gleichfalls. Die zuständigen

Wissenschaften stehen nicht beiseite und auch
die Zürcher Fachtagung des Collegium Helveticum
vom November 2009 belegt das. Gewiss: Allein
schon die neue Präsenz der Religionen als eines
Faktors der internationalen Politik erzwingt die Neu-
thematisierung der Religion im Kontext der Prozesse,

über die sich öffentliche Meinungen bilden. Aber
die thematischen Provokationen, die von den neuen,

sogar als terrorfähig erwiesenen religiösen
Fundamentalismen ausgehen, sollen uns hier nur
marginal beschäftigen. Meine Absicht ist vielmehr zu
zeigen, dass auch in der hochsäkularisierten
Zivilisation des europäischen Westens
modernisierungsabhängig, ja sogar säkularisierungsbegünstigt
die Frage nach der Zukunft der Religion aufdringlicher

werden musste - und sei es unter dem Druck
von Erfahrungen der Verunsicherung im Versuch,
sich das Leben in einer zukünftig religionslos
gewordenen Kultur vorzustellen. Modernisierungsbe-
günstigt wäre alsdann die Religion durch kulturelle



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

62

Irritationen - neuerlich ausgelöst durch die
inzwischen ihrerseits traditionsreiche Meinung, die
moderne Kultur sei eben eine Kultur vollständiger
Selbstauflösung ihrer herkunftsabhängigen religiösen

Prägung. Diese Meinung ist nicht zuletzt eine
Folge aufklärungstraditioneller Religionskritik. Diese
Kritik hat einst mit Wirkungen bis in die Politik hinein
Religionsgegnerschaften konstituiert und legitimiert.
Meine Absicht ist zu zeigen, dass und wieso diese
Gegnerschaften sich inzwischen erledigt haben.
Das legt dann die Anschlussfrage nahe, was es für
unsere religiöse Kultur bedeutet, sich insoweit von
Gegnerschaften, ja von Feindschaften nahezu
vollständig entlastet vorzufinden.

Die neue religiöse Indifferenz wissenschaftlicher

Weltbilder
Aus der Fülle der Gegnerschaften und Feindschaften,

die der Religion aufklärungsabhängig zu schaffen

gemacht haben, greife ich zunächst die
Wissenschaften in ihrer befürchteten und partiell auch
tatsächlich für überfällig gehaltenen, ja aktiv geförderten

Wirkung heraus, das religiös geprägte
Verständnis der Wirklichkeit endlich durch ein
„Wissenschaftliches Weltbild" abzulösen. Ich möchte es
nicht für ausgeschlossen halten, dass heute nicht
einmal mehr uneingeschränkt verständlich ist, was
es mit dieser vermeintlichen Unvereinbarkeit religiöser

Weltbilder einerseits und des Wissenschaftlichen

Weltbildes andererseits einst auf sich hatte.
Entsprechend zitiere ich zur Evokation der
einschlägigen Vorstellung eine berühmte und entsprechend

oft erzählte Szene aus der Wissenschaftskulturgeschichte

des 19. Jahrhunderts. Wohlgemerkt:
Es handelt sich hier nicht um einen Bericht aus der
Wissenschaftsgeschichte und näherhin aus der
Forschungsgeschichte, vielmehr um eine
Vergegenwärtigung von Wirkungen der Veröffentlichung
einer Forschungshypothese beim Publikum und in

genau diesem Sinne, statt um Wissenschaftsgeschichte,

um Wissenschaftskulturgeschichte. Also:
Bei der Oxforder Versammlung britischer Naturforscher

1860 in Oxford geschah es, dass der Freund
Darwins, Thomas Huxley, die neuen evolutionstheoretischen

Hypothesen erläuterte, und das in
Anwesenheit von Spitzenrepräsentanten der anglikanischen

Kirche und weiterer Persönlichkeiten des
öffentlichen Lebens. Die anwesende Gattin des
Bischofs von Worcester - so lautet der ersichtlich
stilisierte Bericht - fand sich durch Darwins neue
Lehre sehr erschreckt, so dass sie in das Stossge-
bet ausbrach: „Oh Gott, lass es nicht wahr sein, und
wenn es doch wahr ist, so sorge bitte dafür, dass es
nicht weiter bekannt wird!" Dieses Stossgebet wurde

bekanntlich nicht erhört, und das war nicht
zuletzt die Schuld des gleichfalls anwesenden
Bischofs Wilberforce. Dieser fragte nämlich in der
Absicht, die evolutionstheoretischen Hypothesen
Darwins zu ridikülisieren, Huxley, ob er denn lieber

in der Linie seiner weiblichen Vorfahren oder eher
männlicherseits vom Affen abstammen möchte. Das
war nun freilich seinerseits ridikül, weil doch Darwin
selbst die Affenabstammung, bei der man ja
zunächst einmal an gegenwärtig existente Affenspezies

zu denken gehabt hätte, nie gelehrt hat. Somit
bot sich Huxley die Gelegenheit und er nutzte sie,
wissenschaftliche Seriosität hervorzukehren und
anzukündigen, dass die Theologen, wenn sie sich
mit derart unsachlichen Rückfragen in eine ernste
wissenschaftliche Erörterung einzumischen riskierten,

künftig insoweit nicht mehr ernst genommen
würden. So kam es denn auch tatsächlich in den
über viele Jahrzehnte hin fortdauernden
Auseinandersetzungen zwischen kognitiv emanzipierter
wissenschaftskultureller Öffentlichkeit einerseits und
biblizistisch gebundener Öffentlichkeit andererseits.

Eine einzige Szene aus der Kulturgeschichte dieser
Auseinandersetzung sei noch erwähnt. Die
einschlägige Szene spielte sich in Preussen ab, wo
das Abgeordnetenhaus zu Berlin bei Gelegenheit
der Beratungen über die Universitätshaushalte, statt
über unzulängliche oder auch überrissene
Ausgabenansätze, zwei volle Tage scharfe Debatten in

Auseinandersetzung mit dem unerhörten
Vorkommnis führte, dass ein Professor der allerersten,
ja weltberühmten Prominenz - Institutschef,
Universitätsrektor, Akademiepräsident überdies - sich
öffentlich in einer Feierrede zu Darwin und näherhin
zur Triftigkeit seiner evolutionstheoretischen
Hypothesen bekannt hatte. Das Subjekt der damals an-
stosserregenden darwinistischen Annahmen über
die naturhistorischen Bedingungen, unter denen wir
biotisch existieren, war der aus Neuenburg
stammende Physiologe Emil DuBois-Reymond. Auch in
diesem Falle handelte es sich bei den wichtigsten
Wortführer der parlamentarischen Empörung um
Theologen, unter ihnen der evangelische Hofprediger,

während die Katholiken, politisch klüger, die
Gelegenheit nutzten, die Errichtung einer „freien",
also nicht mehr staatlichen, vielmehr kirchlichen
Universität zu verlangen, an der dann selbstverständlich

eine schöpfungstheologisch korrekte, also
nicht darwinistische Biologie zu lehren sein würde.

Es hat im historischen Rückblick seine Evidenz,
dass der wissenschaftskulturpolitische Versuch, die
forschungsabhängige kognitive Mehrung und
Emendation unseres Bildes von der Welt, in der wir
leben, an Vorgaben theologisch disziplinierter
Annahmen über die Wirklichkeit zu binden, nicht
erfolgreich sein konnte. Dessen war sich in der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts die Mehrzahl der
Naturwissenschaftler im guten Einvernehmen mit
vielen Philosophen sicher. DuBois-Reymond, der
über seine physiologischen Fachkompetenzen hinaus

als Rhetor und Wissenschaftspublizist glänzte,
machte das mit dem Schlusssatz seiner Totenrede
auf Darwin für die grosse Öffentlichkeit anschaulich:



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

„Während das hl. Offizium des Kopernikus Anhänger

mit Feuer und Kerker verfolgte, ruht Charles
Darwin in Westminster Abbey". So war es ja, und
selbstgewisser liess sich vom unaufhaltsamen
Triumph der freien Wissenschaft über alle Versuche,
sie unter Kontrolle kirchlich sanktionierter
Wirklichkeitsannahmeverbote zu halten, nicht zum
Ausdruck bringen. Aber wie schon gesagt: Es gab diese
Verbote - vom Index verketzerter Bücher über die
antidarwinistische Propaganda auf Kirchentagen bis
hin zu den Mahnschreiben der Oberbehörden
geistlicher Schulaufsicht.

Eben das macht dann auch plausibel, wieso nicht
wenige Wissenschaftler ihrerseits sich zu Vereinen
mit der aufklärungsdienlichen Funktion von
Ersatzkirchen zusammenschlössen. Schon die um die
Mitte des 19. Jahrhunderts gegründete Londoner
Secular Society lässt sich als freidenkerische
Bewegung charakterisieren, und zu Beginn des 20.
Jahrhunderts wurde dann im deutschen Kulturraum
der so genannte Monistenbund zur grössten und
erfolgreichsten solcher Bewegungen. Als
„Glaubensbekenntnis eines Naturforschers" präsentierte
mit überdeutlich antikirchlicher Spitze Ernst Haeckel
die Essenz des so genannten monistischen Weltbildes.

Analog hatte zuvor schon der alt gewordene
Hegelianer und frühere Theologe David Friedrich
Strauss, dessen Berufung an die neue Universität
Zürich schon in den dreissiger Jahren des 19.
Jahrhunderts zum politischen Skandal geworden war,
sein überaus wirksam gewordenes Spätwerk - in

krasser Entgegensetzung von Wissenschaft und
kirchlich gebundener Glaubenslehre - „Der alte und
der neue Glaube" betitelt. Das Buch stellte sich
explizit als „Bekenntnis" vor und charakterisierte
„die moderne Weltanschauung" als „das mühsam
errungene Ergebnis fortgesetzter Natur- und
Geschichtsforschung im Gegensatz gegen die christliche

kirchliche" Lehre. Wilhelm Ostwald, Professor
für physikalische Chemie, immerhin einer der frühen
Nobelpreisträger, hielt „Monistische Sonntagspredigten"

- in provozierender Absicht konsequenterweise

zur Hauptgottesdienstzeit. Ostwald projektierte
sogar „ein monistisches Kloster" und sah sich

auch in der Lage, auf die grosse Frage „Wie kam
das Böse in der Welt?" endlich eine naturhistorisch
aufgeklärte Antwort zu geben. Ernst Haeckel
alsdann löste, als deutscher Erzdarwinist in Jena, in
einem der erfolgreichsten Bücher der europäischen
Wissenschaftskulturgeschichte „Die Welträtsel", rief
entsprechend eine „monistische Kirche" aus, die die
Lehren einer „monistischen Religion" zu verkündigen

habe. Exemplarisch mochte das heissen, die
exemplarisch erschlossenen Relikte unserer
naturgeschichtlichen Herkunft als „Schöpfungsurkunden"
zu lesen. Die vorhandenen Kirchengebäude, die ja
wegen des unvermeidlichen Absterbens des christlichen

Glaubens alsbald leer stehen würden, seien

63

ihrer herausragenden architektonischen Bedeutung
wegen getreu zu konservieren und in Schauhäuser
musealisierter Naturgeschichte umzufunktionieren.

Das alles liest sich heute wie ein Bericht aus tiefen
wissenschaftskulturgeschichtlichen Vergangenheiten,

wobei ich allerdings die fortdauernd aktuelle
Existenz der schon erwähnten bibeltreuen so
genannten Creationisten in den USA und auch die
zumeist stummen Erweckungsrufe der Zeugen Je-
hovas nicht übersehen und überhört haben möchte.
Es wird sich noch plausibel machen lassen, wieso
modernisierungsabhängig die Fortdauer biblizisti-
scher Kosmologien sogar noch wahrscheinlicher
werden wird. So oder so: Wissenschaftler, die sich
als Weltanschauungskämpfer stilisieren, sind
inzwischen sehr selten geworden, und ihre auffällige
Rhetorik, so scheint es, ist weniger von eifernder
Wahrheitssuche als von Provokationslust mit der
Aussicht auf Publizitätsgewinne geprägt. Die
Grosskirchen ihrerseits zeigen sich davon kaum
noch beunruhigt, und forschungsintern muss man
sich um dergleichen ohnehin nicht kümmern.

Was ist das Charakteristikum dieser wissenschaftskulturellen

Lage? Richtig ist, dass die Kirchen ihren
vor gut einhundert Jahren sogar theologisch noch
artikulierten Widerstand gegen kognitive Innovationen

aus der Wissenschaftspraxis, die einst als an-
stössig oder irritierend erfahren wurden, aufgegeben

hat. Wissenschaftskulturgeschichtlich hat sich
somit, zugleich rechtlich geschützt, die Forschungsfreiheit

uneingeschränkt durchgesetzt. Gleichwohl
wäre dieser Vorgang kulturgeschichtlich unangemessen

beschrieben, wenn man darin auf den Spuren

Auguste Comtes, eine kulturevolutionäre Ablösung

des religiösen durch ein wissenschaftliches
„Weltbild" erkennen wollte. Besser trifft man die
Quintessenz des Vorgangs, wenn man ihn durch
die Erfahrung charakterisiert, dass ineins mit der
Dynamik in der Expansion und im Wandel unseres
wissenschaftlichen Wissens die religiöse Relevanz
dieses Wissens abnimmt.

Es ist anspruchsvoll, das in der gebotenen Kürze
plausibel machen zu sollen. Nützlich ist dafür der
Rekurs auf eine Meinung des amtierenden Papstes
aus der Zeit, als er noch als Professor der Theologie

lehrte und 1969 den vermeintlichen Konflikt
zwischen Schöpfungsglauben und Evolutionstheorie
mit der Auskunft resümierte, dieser Konflikt sei der
Sache nach inexistent. Es sei doch nicht einzusehen,

wieso eben jene Welt, auf die sich die Christen
in ihrem Glauben als auf die von Gott geschaffene
Welt beziehen, nicht die Welt sein solle, innerhalb
derer die Evolution stattgefunden hat und noch
stattfindet, wie Darwin sie uns sehen machte. Eben
dieser Meinung war achtzig Jahre früher auch
schon Rudolf Virchow gewesen, der in seiner
Doppelrolle als berühmter Pathologe und Abgeordneter
in der erwähnten preussischen Parlamentsdebatte



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

64

den weltanschaulich Besorgten unter seinen christlichen

Kollegen zurief, die darwinistischen Hypothesen,

„welche von Herrn DuBois vertreten sind", seien

doch widerspruchsfrei „vollkommen verträglich"
mit der „Annahme der Herrschaft" Gottes über seine
Schöpfung. Als wissenschaftskulturgeschichtliches
Résumé des Vorgangs fortschreitender religiöser
Indifferenz forschungspraktisch approbierter
Annahmen über die Wirklichkeit darf man die Rede
einschätzen, die Johannes Paul II. bei einem
Pastoralbesuch in Deutschland 1980 an die Adresse der
im Dom zu Köln versammelten Gelehrten, Intellektuellen

und Künstler hielt. Der Text dieser Rede,
gewiss, stammt aus der Feder eines prominenten
Philosophen. Aber der Papst, der bekanntlich selbst
einmal Philosophie gelehrt hat, übernahm sie als
seine eigene und erhob sie damit zu einer Verlautbarung

des Apostolischen Stuhls.

Was ist die Philosophie dieses Vorgangs? Wie
erklärt sich, dass ineins mit der vollständigen
aufklärungspraktischen Emanzipation der Wissenschaften
aus der Vorabbindung an Massgaben von
Glaubenshütern, was nicht wahr sein dürfe, die
vermeintliche religiöse Relevanz des cognitiven
Fortschritts ihrerseits erlosch? Hier muss es genügen,
aus der Menge der dafür wichtigen Gründe zwei
ausdrücklich zu benennen - erstens die progressive
Lebensweltferne moderner cognitiver Innovationen.
Was ist damit gemeint? Zusammenfassend gesagt:
Je mehr die Wissenschaften sich in die Dimensionen

des sehr Grossen, des sehr Kleinen und des
sehr Komplizierten hineinarbeiten, umso weniger
berühren sie sich mit den orientierungspraktischen
Selbstverständlichkeiten, die unsere Alltagslebenswelten

stabilisieren - sinnlich und emotional,
pragmatisch und kommunikativ. Exemplarisch heisst
das: Mit den in Abhängigkeit vom jeweiligen
paläontologischen Forschungsstand wechselnden Angaben

über die Millionenzahl der Jahre, vor denen es
einmal gemeinsame Vorfahren unserer selbst sowie
der heutigen Affen gab, erlischt zugleich die Irritation

über die naturhistoriographische Positivierung
eines Verwandtschaftsverhältnisses, an welchem ja
lebensweltlich nach Ausweis des überaus reichen
und bis in die Antike zurückreichenden Materials,
das das kulturell spezielle und sehr differenzierte
menschliche Interesse an den Affen belegt, ohnehin
nie ein Zweifel bestand. Oder: Die frühneuzeitlich
aufkommende Statistik macht mit verblüffender
Präzision Risiken quantitativ abschätzbar -
Schiffsuntergänge und Brandkatastrophen, den Tod sogar
und Krankheiten zuvor, und das Versicherungswesen

breitet sich aus. Und wären damit, wie im späten

18. Jahrhundert gelegentlich die Geistlichkeit
befürchtete, die unvordenklichen Ratschlüsse Gottes

durch wahrscheinlichkeitstheoretische Kalküle
abgelöst worden? Aus lebensweltlicher Perspektive
hat sich doch, von der ökonomischen Seite der

Sache abgesehen, gar nichts geändert - bis auf
eine gewisse Intensivierung der Unvordenklich-
keitserfahrung durch die kontingenztheoretisch zur
Evidenz gebrachte Unmöglichkeit, potentielle
individuelle Betroffenheiten kausalanalytisch prognostisch

vorab zu ermitteln. Kurz: Das lebensweltferne
Wissen der Wissenschaften verstärkt die Präsenz
unserer Lebenswelten, in denen wir uns, statt
theoretisch, lebenserfahrungspraktisch zurecht finden
müssen, und sei es, modern, in Nutzung
fachwissenschaftlich basierter technischer und organisatorischer

Lebenshilfen.

Ein zweiter Grund, der modernisierungsabhängig
das lebensweltferne wissenschaftliche Wissen
religionskulturell fortschreitend irrelevant macht, ist die
Dynamik in Wandel und Wachstum des
wissenschaftlichen Wissens. Banalerweise ist der
Unterschied, den es macht, Begünstigter eines
fortschrittsabhängig verfügbar gewordenen und in seiner

Nutzung lebensrettenden Wissens zu sein oder
insoweit zu spät zu kommen, ein Unterschied ums
Ganze. Aber just das intensiviert die Erfahrung der
Kontingenz des Umstands, just jetzt zu sein statt
insoweit durch künftige ärztliche und sonstige
Könnerschaften begünstig erst Übermorgen, oder auch,
komplementär dazu, insoweit benachteiligt, bereits
vorgestern gewesen zu sein. Und was die puren
kognitiven Gehalte des Wissens anbelangt, so lässt
sich in zahllosen prominenten, sogar nobelpreisgekrönten

Fällen wissenschaftlichen Fortschritts
ohnehin nicht sagen, welche kulturelle, gar existentielle

Relevanz an dem Unterschied hängt, Zeitgenosse
verfügbarer Kenntnis vom subatomaren Aufbau

der Materie auf dem Niveau inzwischen vergilbter
Schulbücher gewesen zu sein oder stattdessen
Schüler des aktuell modernsten Physikunterrichts.

Dem Philosophen Hans Blumenberg ist es gelungen,

die religiöse Indifferenz des Wandels und der
Expansion unseres forschungspraktisch erzeugten
Weltwissens und die eben durch diese Indiffernz
bewirkte und intensivierte Erfahrung unserer
Lebensweltgebundenheit anschaulich zu machen. In
der Frühzeit der Astronautik wurden wir bekanntlich
mit nie zuvor gesehenen Realitäten bekannt
gemacht - mit einem Bild von der Rückseite des Mondes

zum Beispiel oder mit Anblicken der Erdkugel
von aussen. In der damals noch existenten Sowjetunion

gab es Kommentare, die residuale Altgläubige
mit nachsichtiger Ironie darüber informierten,

Engel und noch höher gestellte himmlische Entitä-
ten hätten die Kosmonauten nicht angetroffen, und
auch das Institut für den wissenschaftlichen
Atheismus fand das Weltbild bestätigt, für dessen
Propaganda es zuständig war. Die Raumfahrt als
sensationsstarke Manifestation des Erkenntniswillens

des Menschen, der ins Grosse, Weite und Ferne

drängt - darum handele es sich. - Man bemerkt
rasch, dass wir es hier mit einem wissenschaftskul-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

turgeschichtlich veralteten Kommentar zu tun
haben, und Hans Blumenberg hat einen überraschenden

wissenschaftskulturellen Effekt der Astronautik
auf einen neuen Begriff gebracht. Was sehen wir
denn im Mondfahrerrückblick zur Erde? Ringsum
nichts als eisige, staubige, giftige, glühende oder
sonstwie dauerhaft unlebbare Wüsten, und
komplementär dazu unsere Erde neu in eine Lebens-
weltmittelpunktstellung eingerückt, nämlich als
alternativlos zwingendes Heimkehrziel. Gewiss: Die
Existenz von Exoplaneten ist längst bewiesen,
wenn auch bislang nicht in einer kosmologisch-
physikalischen Positionalität, die sie als Träger
einer biotischen Evolution wahrscheinlich machen
könnte. So oder so: Nichts steht entgegen, den
unbekannten Subjekten unentdeckter erdähnlicher
planetarischer Gebilde die Botschaft „Wir sind wer
und hier sind wir" zu zurufen, und bekanntlich hat
bereits eine Raumsonde mit der Skizze unseres
Sonnensystems und einem Abbild unserer selbst
als Mann und Frau das System in eine angebbare
Richtung verlassen. Aber ein Reiseziel befindet sich
in dieser wie in jeder anderen denkbaren Richtung
nirgends. Die in Lichtjahren sich bemessenden
Distanzen frässen alle technisch und sozial organisierbaren

Lebenszeiten, die man für allfällige Reisepläne
von Individuen oder auch von Reisegruppen

benötigte. Selbst die Kommunikationsprozesse,
über die erst solche Reiseunternehmungen sinnvoll
würden, hätten Zeitgenossenschaften historisch
extrem disparat gewordener Epochen zusammenzubinden,

zwischen denen die Findung eines
beiderseits produktiv diskutablen Problems ungleich
schwieriger sein würde als seinerzeit zwischen den
Spaniern und den Bewohnern des von den
Neuankömmlingen dafür gehaltenen West-Indiens, die
sich wechselseitig entdeckten. Kurz: Genau
komplementär zur galaktischen Marginalität unseres
Planeten lässt die Sensation seines Anblicks von
aussen ihn erneut in seiner Mittelpunktstellung
erkennen, lebensweltlich nämlich und damit als
unentrinnbares Ziel aller kosmischen Ausfahrt. „Geotrope
Astronautik" - das ist der von Hans Blumenberg
notierte Name für den Begriff dieses wissenschaftskulturellen

Effekts.

Es ist leicht zu erkennen, dass dieser Effekt auch
eine religionskulturelle Bedeutung hat. Man sieht es
in Erinnerung an das Fragment 206 der Pensées
Pascals. Ein geeigneter Adressat für Bemühungen
kognitiver Aufklärung mit den Mitteln neuzeitlicher
Wissenschaft wäre Pascal bekanntlich nicht gewesen.

Er betrieb ja die einschlägige Emendation
unseres Weltwissens seinerseits, und jeder Gymnasiast

lernt ihn heute noch im Mathematikunterricht
kennen. Aber eine Gestalt der europäischen Religions-

und Frömmigkeitsgeschichte ist er ja gleichfalls,

und das nicht zuletzt mit der im besagten
Fragment quintessentiell notierten Einsicht, dass

65

der Blick in die Welt uns über das hinaus, was wir in

ihren riesigen Räumen tatsächlich sehen und
beschreiben können, keinerlei Bedeutsamkeiten
mitteilt. Eben das aber ist bedeutsam, will erfahren und
selbsttäuschungsfrei anerkannt sein, und Religion
ist - was immer sie darüber hinaus auch noch ist -
als ein Medium unseres Welt- und Selbstverhältnisses

Kultur dieser Anerkennung. In der traditionsreichen

Lehre vom doppelten Willen Gottes ist das
manifest. Gemäss dieser Lehre ist, was Gott will,
präsent in allem, was nun einmal unabwendbar ist,
wie es tatsächlich ist. Darüber hinaus ist gemäss
dieser Lehre im Willen Gottes eingeschlossen, was
wir tun sollen - lassen oder ändern sollen, was beides

seinerseits die Anerkenntnis der Wirklichkeit,
die wir verbessern oder auch verschonen sollten,
einschliesst. Religion in dieser ja keineswegs fiktiven

Charakteristik prädisponiert somit zum
Hyperrealismus. Man kann auch sagen: Religion macht
illusionsunbedürftig. So, ungefähr, Nesse sich, über
die Erledigung der in Erinnerung gebrachten alten
Weltanschauungskämpfe und damit über die
Entlastung der Religion von diesen Kämpfen hinaus die
Begünstigung charakterisieren, die der
Wissenschaftskultur ihrerseits, nach der Aufklärung, durch
die Religion zuteil wird.

Die aufklärungsresistente Fortexistenz von Formen
religiöser Kultur, die man heute „fundamentalistisch"
zu nennen pflegt, widerspricht dem skizzierten Bild
einer kulturellen Evolution, in der Wissenschaft und
Religion sich wechselseitig begünstigen, keineswegs.

Die schon erwähnten Creationisten oder
auch die analog biblizistisch orientierten Zeugen
Jehovas sind ihrerseits durch eine Wissenschaftskultur

begünstigt, in deren Kontext die Lebensweltferne

der Mitteilungen von der Forschungsfront
zunimmt. Die Konsistenz unserer Zivilisation ist auf
eine kulturelle Homogenität aller Zivilisationsgenossen

im Verständnis der kognitiven Voraussetzungen
ihrer eigenen Existenz nicht angewiesen. Richtig ist,
dass, wenn die Frommen der biblizistischen Observanz

politisch mehrheitsfähig würden, die Bildungsund

Forschungseinrichtungen, auf deren Leistungen
unsere Zivilisation angewiesen ist, politisch gefährdet

sein könnten. Das ist es auch, was in den USA,
immerhin, die Wissenschaftlerprominenz mehrmals
veranlasste, sich in den politischen und juridischen
Auseinandersetzungen um die bildungspolitischen
Sonderansprüche der Creationisten ihrerseits mit
Nachdruck zu Wort zu melden. Indessen: Die
Minderheitenrolle, in der die religiösen Fundamentalisten

in hochentwickelten Zivilisationen bislang überall

verblieben sind, ist kein kontingenter Bestand,
der in Abhängigkeit vom unvorhersehbar sich
drehenden Wind des Zeitgeistes sich auch ändern und
mehrheitsfähige wissenschaftsfeindliche Bewegungen

auslösen könnte. Das ist deswegen nicht zu
befürchten, weil das moderne wissenschaftliche



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

66

Wissen über seine technische Umsetzung und
ökonomische Nutzung längst zu den realen Voraussetzungen

unserer zivilisatorischen Wohlfahrt gehört,
und die Einsicht in diese Zusammenhänge ist ihrer
Aufdringlichkeit wegen solide gemeinverbreitet.
Damit ist unsere Zivilisation zugleich ausreichend
politisch gegen die marginalen religiösen
Fundamentalismen geschützt, die sich, in der Gewissheit
ihrer Untergangsnaherwartung zum Beispiel, in der
Tat nicht gehemmt sähen, sich sogar noch durch
das Scheitern unserer Zivilisation bestätigt zu
finden.

Moderne und Unverfügbarkeitserfahrungen
und die Illusionen der Religionskritik von
Karl Marx bis Siegmund Freud
Über den Wegfall der für die Mehrheit unserer
Zivilisationsgenossenschaft inzwischen gegenstandslos
gewordenen Kulturkämpfe zwischen religiöser und
wissenschaftlicher „Weltanschauung" nach ihren
kognitiven Gehalten hinaus findet sich - zweitens -
die Religion heute überdies durch die gemeinhin
evident gewordene Schwäche des alten
religionsfeindlichen Arguments begünstigt, ineins mit der
dramatischen Expansion unserer zivilisatorischen
Handlungsmacht entfalle die vormoderne Nötigkeit
tröstender fiktiver Kompensation von Ohnmachtserfahrungen

durch religiöse Praktiken - von der Magie

bis zur Mobilisierung höherer Hilfen mittels
Gebeten oder der Inanspruchnahme von Gnadenzusagen.

Religionsphilosophisch bedeutete diese
Argumentation - immerhin - die Anerkennung der
Unvermeidlichkeit der Religion unter vormodernen
Lebensverhältnissen. Das machte dann zugleich
plausibel, wieso Philosophen und Theologen finden
konnten, mehr als durch alles andere unterscheide
sich kulturell der Mensch „durch die Religion von
den Tieren". Die Menschen selbst hingegen, schrieb
Karl Marx, fingen an, „sich von den Tieren zu
unterscheiden, sobald sie anfangen, ihre Lebensmittel zu
produzieren". Der Zivilisationsprozess - das ist somit

der Prozess progressiver Verwandlung der
Lebensvoraussetzungen des Menschen in Produkte
seiner Arbeit. Nach der Vollendung dieses Prozesses

habe die Menschheit, was sie ist, nur noch sich
selbst zu verdanken und die vormoderne
Unvermeidlichkeit des Rekurses auf den Existenzbeistand
eines Schöpfergottes entfalle. In Rekurs auf die
Vorgeschichte der Menschheit lasse sich so, meinte
Marx, durchaus verstehen, wieso die „Schöpfung"
eine nur „sehr schwer aus dem Volksbewusstsein
zu verdrängende Vorstellung" sei. Aber inzwischen
breite sich doch fortschrittsabhängig die Erfahrung
aus, dass die alten religiösen Stützmittel humaner
Existenz entbehrlich seien. Man werfe die Krücken
weg, die früher einmal, als man Besseres noch
nicht hatte, als hilfreich erfahren gewesen wären.

Etwas weniger radikal als Karl Marx äusserte sich
drei Viertel Jahrhunderte später Siegmund Freud
analog. In seiner grossen religionstheoretischen
Spätschrift charakterisierte er bekanntlich die Religion

als „Illusion" und psychoanalytisch näherhin als
eine kulturell herrschend gewordene kollektive
zwangsneurotische Form der Realitätsverweigerung,

in der die Menschen vom Himmel erhoffen,
was sich doch in gewissem Umfang inzwischen
auch schon in diesem Leben durch tätige
Weltveränderung gewinnen lasse. Die Frommen spekulierten

auf einen „Grossgrundbesitz im Mond", fand
Freud, und fixierten auf diese Weise neurotische
Selbstbehinderungen, die sich durch analytische
Arbeit auflösen und so Selbstbefreiung als
Emanzipationsgewinn erreichbar machen Hessen.

Sieht man genauer hin, so erkennt man spontan,
dass insoweit die Realitätsverweigerung nicht beim
psychoanalytisch pathologisierten Frommen,
vielmehr beim Psychoanalytiker liegt. Die Religion sei
ein Tun stattdessen? Träfe das zu, so wären in der
Tat jene Landwirte emanzipationsbeihilfebedürftige
Leute, die in etlichen alpinen Gegenden am
Palmsonntag von Südtirol über Slowenien bis nach
Oberbayern rituell gesegnete Kätzchenstöcke in
ihre Äcker stellen. Die Ethnologen belehren uns
darüber, dass es sich hierbei um einen christlich
nostrifizierten alten Brauch der Fruchtbarkeitserhof-
fung handelt. Wäre die Zwangsneurosentheorie der
Religion richtig, so benutzten die palmsonntags-
brauchtreuen Landwirte auch heute noch Weihwasser,

anstatt patentiertes Züchtungssaatgut, einen
nach den gegebenen geologischen Vorgegebenheiten

optimierten Düngermix und nötigenfalls auch
Pflanzenschutzmittel in Anspruch zu nehmen. Und
in Griechenland hat man doch sogar schon Geistliche

bei der Indienststellung von Grossflugzeugen
tätig gesehen. Heisst das, dass man in diesem
Land vermeint, sich mit Hilfe von Segenssprüchen
die Mühsal und die Kosten der Abarbeit von
Sicherheitschecklisten ersparen zu können? Mit Sicherheit
wird man unter den Frommen auch Zwangsneurotiker

finden - wie in anderen, nach beliebigen sonstigen

Kriterien identifizierten Bevölkerungsgruppen
auch. Aber einen Grund, der uns verständlich
machte, wieso wir auch heute noch agronomische
und sonstige technische Verrichtungen, medizinische

und organisatorische Leistungen überdies
nach Brauch oder sonstiger Üblichkeit religiös
konnotieren, hätten wir damit nicht gefunden. Der kulturelle

common sense weiss es besser. Unbeschadet
unserer im kulturhistorischen Vergleich in der Tat
singulären zivilisatorischen Könnerschaften steht
doch die Totalität der Bedingungen, auf die sich
diese Könnerschaften stützen, ihrerseits nie zur
Disposition eben dieser Könnerschaften. Es
verbleiben somit stets Anlässe zu klagen, wo sie
nicht ausreichen oder versagen, vorweg zu bitten,



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

dass das nicht geschehe, oder auch nach gutem
Gelingen zu danken. Kurz: Man macht in religiöser
Kultur Erfahrungen der Abhängigkeit von
Lebensvoraussetzungen mit Einschluss der Voraussetzungen

unserer Könnerschaften explizit und bekundet
das wirklichkeits- und lebensangemessen.

Was das heissen soll, wird sprechend vor dem
Hintergrund eines beliebigen Dokuments vergangener
Aufklärungsnaivität. Ich zitiere ein Dokument aus
prominenter Feder, nämlich aus der von Rudolf
Carnap, der seiner Wissenschaftsphilosophie einen
Kampfauftrag zuschrieb, nämlich den des „Kampfes
gegen Aberglauben" und „Theologie". Es sei
„wissenschaftlich nachweisbar", schrieb verblüffenderweise

Carnap, „dass Gebete und Amulette
Hagelschauer oder Eisenbahnunfälle" nicht „verhüten"
könnten. Die Weltfremdheit dieser Bekundung ist
schwerlich zu überbieten. Unterstellt sie doch, der
fromme Schrankenwärter oder auch der technisch
hochqualifizierte Bremsenspezialist, den man Sonntags

als Teilnehmer von Gottesdiensten hat
beobachten können, nähme an, Gebete eigneten sich
als Äquivalente für getreue Schrankenbedienung
und die Mitwirkung im Kirchenchor als Ersatzdienstleistung

für ein überfälliges eisenbahntechnisches
Testprogramm. Wäre denn Carnap jemals einem
Schrankenwärter oder auch Professorenkollegen an
den technischen Universitäten zu Wien oder Graz
begegnet, auf den diese Beschreibung zutreffen
könnte? Ersichtlich ist es Carnap nicht beschieden
gewesen, den Sinn religiöser Handlungen vom Sinn
technischer, organisatorischer oder sonstiger wirk-
lichkeitsverändernder oder auch wirklichkeitskon-
servierender Handlungen zu unterscheiden und
damit den Lebenssinn zu erkennen, den es hat, sich
zum Unverfügbaren in eine ausdrückliche Beziehung

zu setzten, nämlich, statt im Labor die
Wirklichkeit zu beschreiben oder auch zu verändern, sie
in den symbolischen Handlungen, wie wir sie aus
unseren jeweiligen religiösen Kulturen kennen, in
ihrer kontingenten Gegebenheit explizit und damit
zugleich anerkennungspflichtig zu machen.

Gewiss, wird man vielleicht einräumen, die zitierten
religionskritischen Intellektuellen haben in der
skizzierten wohlbestimmten Hinsicht den Lebenssinn
der Religion schlicht nicht verstanden. Dass darüber
ihre Religionskritik unwirksam geworden ist, befreit
tatsächlich die Religion von apologethischen Lasten,

die ihr früher einmal zu schaffen machten, und
schon das wäre ein Gewinn. Mehr noch finden sich
heute die Religionen durch die Erfahrung begünstigt,

dass die Intensität von Unverfügbarkeitserfah-
rungen komplementär zur Expansion unserer
zivilisatorischen Könnerschaften sogar zunimmt. Das sei
mit ein paar zusätzlichen, diesen zweiten Teil
abschliessenden Sätzen anschaulich gemacht. Die
pränatale Diagnostik ist bekanntlich heute eine in
allen modernen Gesellschaften verbreitete Praxis,

67

der sich zu unterziehen den Schwangeren
gesundheitspolitisch sogar angeraten wird. Der Zweck dieser

Diagnostik ist natürlich der, eine Schwangerschaft

gegebenenfalls abzubrechen, wenn eine
nicht therapiefähige Schädigung schwerwiegender
Art beim Nasciturus festgestellt wird. In der Konsequenz

kommen wir heute allein schon dieser neuen
Verfügbarkeiten wegen im sozialstatistischen
Durchschnitt gesünder als in älteren Zeiten zur
Welt, und umso gravierenden sind komplementär
dazu die Folgen einschlägig misslingenden
Handelns. Es kommt selten vor, aber es kommt vor,
dass der diagnostizierende Arzt die besorgte
Schwangere beruhigt und ihr die Geburt eines
gesunden Kindes in Aussicht stellt, das dann aber
stattdessen in der Konsequenz eines Diagnoseirrtums

unerwartet als schwerbehindertes Kind in der
Wiege liegt. Man erkennt spontan, dass die Lebenslast,

wie sie stets mit einer schweren Behinderung
verbunden ist, sogar noch drückender wird, wenn,
statt Unvordenklichkeiten, hochelaborierte fachliche
Handlungen zu den Faktoren des Behindertenschicksals

gehören. Auch die juridische Hegung
solcher Fälle, über die Ansprüche auf Schadensersatz

für die zusätzlichen Kosten der Fristung des
geschädigten Lebens konstituiert werden, mindert
die existentielle Erfahrung von Daseinsunverfügbar-
keit gar nicht, sondern mehrt sie noch. Generalisiert
heisst das: Handlungsmitbewirktes unabänderliches
Unglück ist schwerer zu ertragen als Unglück aus
Widerfahrnissen ohne jede Zurechenbarkeit. Für
den lebenspraktischen Umgang mit der Gunst des
Lebens gilt übrigens Analoges. Die Fälligkeit des
Danks für günstige Lebensumstände, die wir uns
selbst ursächlich zuschreiben können, ist tatsächlich

schwerer zu erkennen als Lebensgunst, die uns
handlungsfrei zufällt. In der Summe heisst das: Die
Unverfügbarkeit zivilisationsabhängig handlungs-
mitbewirkter Lebensumstände gewinnt an Aufdringlichkeit

und macht zugleich die religiöse Kultur
anspruchsvoller, in der wir uns auf diese Unverfügbarkeit

zu beziehen hätten. Wie feiert man denn ein
Erntedankfest in Zeiten, in denen die Nöte der
Landwirtschaft nicht wetterbedingt, viel mehr
Überproduktionsfolgen sind? Nicht jede Erntedankpredigt

gelingt entsprechend. Nichtsdestoweniger wäre
es ein Urteil aus der Perspektive beschädigter
Ontologie, wenn man diese Predigt für gegenstandslos
geworden hielte.

Der Zusammenbruch der totalitären
AntiReligionen

Drittens finden sich die Religionen heute auch im so
genannten Westen begünstigt durch die kulturellen
und politischen Konsequenzen des Zusammenbruchs

der grossen totalitären Systeme, die die
Weltgeschichte des 20. Jahrhunderts geprägt
haben. Mit dem Fortschrittshemmnis der Religion endlich

aufzuräumen - das ist quintessentiell totalitär.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

68

Ideologiehistorische Schlüsseldokumente, die die
Orientierung der Gründer radikaler politischer
Parteien, ihrer intellektuellen Sympathisanten und
schliesslich sogar die Politbüros und die offiziellen
Weltanschauungshüter geprägt haben, belegen es.
„Die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller
Kritik" - so kritisierte Karl Marx das bürgerliche
Staatsverfassungsprogramm Hegels. Entsprechend
kündigte er an, die liberale Religionsfreiheit sei
durch die Befreiung der Menschen „von der Religion"

zu überbieten und überdies auch „die
Judenemanzipation" durch „die Emanzipation der
Menschheit vom Judentum". Um Missverständnissen

vorzubeugen sei dazu noch angemerkt, dass
wir es bei diesem Diktum des Juden Marx
selbstverständlich nicht mit einer frühen Manifestation des
intellektuellen Antisemitismus zu tun haben. Der
Antisemitismus blieb in der marxistischen Bewegung

offiziell stets als ein pathologisches Phänomen

der absterbensreifen Bourgeoisie verschrieen.
Wohl aber dokumentiert das ja auf den ersten Blick
änigmatische Programm der Emanzipation vom
Judentum eine Facette des in der
marxistischleninistischen Bewegung kanonisch gebliebenen
Kulturkampfes, der sich später im Anti-Zionismus
manifestierte.

Es erübrigt sich hier, aus der insoweit wohl
erforschten Geschichte der Sowjetunion über die
gezielt religionspolitisch motivierten Massentötungen
zu berichten. Exemplarisch sei eine einzige dieser
Gewalttätigkeiten aus der Geschichte des antireligiösen

bolschewistischen Terrors erwähnt, nämlich
die von Stalin veranlasste Liquidation von
siebenhundert orthodoxen Bischöfen, womit sich die
Vorstellung verband, der sich immer noch windenden
Schlange religiösen Aberglaubens endlich das
Haupt zertreten zu haben. Symbolisch nehme man
für die politisierte Religionskritik marxistischer
Herkunft die gleichfalls von Stalin veranlasste Sprengung

der grössten Kathedrale zu Moskau, der
Christ Erlöser-Kirche. Die Absicht war, an der auf
diese Weise architektonisch befreiten Stelle Moskaus

einen Volkspalast zu errichten, der seinerseits
als Sockel für ein Riesendenkmal Lenins dienen
sollte. Dieses Programm unterbrach der zweite
Weltkrieg, den als Grossen Vaterländischen Krieg
gegen das nationalsozialistisch geführte Deutschland

die Sowjetunion gewann, dabei aber auch auf
den Sukkurs der offensichtlich noch immer nicht
abgestorbenen religiösen Traditionen des Volkes
sich angewiesen wusste. Das sollte dann auch in

der letzten Phase der Geschichte des kommunistischen

Russland wirksam bleiben. Anstelle der
geplanten Anti-Kathedrale des Volkspalastes verblieb
es bei einem Schwimmbad, das die Besucher Moskaus

beim Verlassen der Puschkin-Galerie erblickten.

Es versteht sich, dass in der symbolpolitischen
Konsequenz dieser Geschichte nach dem Unter¬

gang der Sowjetunion auch die Christ Erlöser-
Kirche neu zu errichten war.

Zur ideologiepolitisch tatsächlich zentralen Bedeutung,

der im bolschewistischen System der Kampf
gegen die Religion zukam, passt Eric Voegelins
Benennung der totalitären Ideologien als „Politische
Religionen", die bekanntlich schon 1938 vorlag,
aber zu grosser Wirkung erst nach dem Ende der
Diktatur der Nationalsozialistischen Deutschen
Arbeiterpartei gelangte. Der Begriff der Politischen
Religion hält fest, dass die grossen totalitären
Bewegungen tatsächlich auch zur Religionsgeschichte
des 20. Jahrhunderts gehören. Unzweckmässig
bleibt, so meine ich, der Begriffsname, den Voegelin
seinem Konzept der totalitären Bewegungen gegeben

hat, eben „Politische Religionen". Weil es sich,
wie exemplarisch in Erinnerung gebracht, darum
handelte, das Ende der Religion zu exekutieren,
handelt es sich doch bei den totalitären Bewegungen,

statt um Religionen, eben um Anti-Religionen,
und so sollte man sie entsprechend in religionspolitischer

Absicht benennen. Das gilt unbeschadet der
Tatsache, dass die totalitären Bewegungen sich
zugleich ausnahmslos der nutzbaren Erbschaft
religiöser Kultur in reichem Masse bedient haben -
von der Märtyrerverehrung bis zum Reliquienkult
und von ihrer kirchenjahrsanalogen Feiertagsordnung

bis zur katechismusförmig aufbereiteten
Quintessenz bekenntnispflichtiger ideologischer
Lehrgehalte.

Immerhin, so liesse sich im Versuch einer Verteidigung

des Begriffsnamens „Politische Religion" zur
Kennzeichnung der totalitären Bewegungen sagen,
führten doch, im Unterschied zu den politischen
Repräsentanten des bolschewistischen Internatio-
nalsozialismus, die Führer des Nationalsozialismus,
Hitler eingeschlossen, den „Herrgott" immer wieder
einmal im Munde. Claus-E. Bärsch hat das in

seinem wichtigen Buch „Die Politische Religion des
Nationalsozialismus" reich belegt, und Rainer
Bucher hat uns sogar mit „Hitlers Theologie" bekannt
gemacht. Nichtsdestoweniger hat auch der
Nationalsozialismus unverkennbar den Status einer
AntiReligion, nämlich im Verhältnis zum Christentum mit
seinen Paulinisch geprägten Gehalten jüdischer
Überlieferung, auf die sich Hitler am 30. November
1944 sozusagen in einer Bibelstunde bezog, in der
er im Führerhauptquartier über Exodus 12,37ff.
monologisierte. Der Auszug der Juden aus Ägypten
wurde hier als Selbstrettung des „national" gebliebenen

Teils der „Ägypter" interpretiert. Späterhin
aber habe der zum Paulus gewordene Jude Saulus
das jüdische Gift der Zersetzung als „sein .Christen¬
tum'" nach Europa gebracht: „Alle Menschen sind
gleich! Brüderlichkeit! Pazifismus! keine Würde
mehr! und der Jude triumphierte".

Ob Hitler Nietzsche gelesen hat, ist zweifelhaft.
Aber er kannte Dietrich Eckart und dessen Buch mit



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

dem verblüffenden Titel „Der Bolschewismus von
Moses bis Lenin. Zwiegespräche zwischen Adolf
Hitler und mir", und Eckart war ihm als Deuter dieser

jüdisch-bolschewistischen Weltverschwörung so
wichtig, dass er ihm immerhin sein Hauptbuch
„Mein Kampf" widmete. Ideologiekonsequent
begann demgemäss der reichsflächendeckende Terror

gegen die Juden mit der Abfackelung der
Synagogen. Wahr ist, dass demgegenüber Hitler seine
„Gnadentod"-Aktion wider das „lebensunwerte"
Leben Behinderter abbrach, als dagegen der Bischof
von Münster öffentlichkeitswirksam seine Stimme
erhob. Aber das geschah ja nicht, weil der Bischof
den Führer zu einer besseren Moral bekehrt gehabt
hätte. Hitler brauchte vielmehr Ruhe an der
„Heimatfront", und die religionspolitischen Fälligkeiten in
der Absicht der Volksreinigung wären nach dem
erwarteten Siegfrieden neu auf die politische
Tagesordnung gelangt.

Repolitisierte Religion als Faktor der
Weltpolitik

Inzwischen sind also, bis auf weltpolitisch marginale
Reste, die totalitären Regime, soweit sie sich durch
anti-religiöse Hochideologien europäisch-philosophischer

Herkunft legitimierten, untergegangen.
Die Religionen einschliesslich des Christentums
hingegen sind nicht untergegangen und das ist trivial.

Nicht trivial ist hingegen die Erklärung des
Faktums, dass inzwischen die Religion sich sogar durch
Politisierungsvorgänge begünstigt findet. Die Religionen

sind neu zu einem Faktor in den internationalen

Beziehungen geworden, und sie sind es auch in

Europa. Als Protokollant dieses Vorgangs ist wie
kein anderer Samuel P. Huntington bekannt geworden.

Sein Buch „The Clash of Civilsations" erschien
zuerst 1996, wurde rasch weltbekannt und überdies
alsbald scharf kritisiert. Huntingtons These, die
Religion wirke inzwischen sogar wieder als Medium
der Verschärfung politischer Konflikte, sei „moralisch

fragwürdig, politisch gefährlich" - so fand der
Pariser Politologe Pierre Hassner. Richtig ist, dass
uns weltpolitisch auch heute eine Fülle von Konflikten

bedroht, bei denen die Religionen faktoriell gar
nicht beteiligt zu sein scheinen. Für die sehr
bedrohlichen Spannungen zwischen den beiden Staaten

auf der koreanischen Halbinsel zum Beispiel gilt
das, oder auch für die politischen
Selbstbestimmungsansprüche der Kurden in der Türkei und im
Norden des Irak. Aber Bücher werden nützlich,
wenn man sie von ihrer starken Seite nimmt, und
Huntington behauptet ja gar nicht, dass alle
politischen Konflikte in letzter Instanz religiös motiviert
seien. Seine Meinung ist lediglich, dass heute eben
auch Religionen wieder politisch frontenbildend
wirken, ohnehin bestehende Spannungen verschärfen

und Gewalt bis hin zum terroristischen
Waffengebrauch legitimieren. Der katholische Theologe
Hans Küng fand diese Sicht der Dinge bestürzend,

69

nachdem doch in seinem Konzept des „Weltethos"
der Religion, allen Religionen, im humanen Kern
ihrer Botschaft die Rolle des wichtigsten Friedensmahners

und Friedensfaktors zugedacht war.
Gewiss: Jede Religion lehrt den Frieden, das aber
doch nicht pazifistisch bedingungslos, so dass, je
höher die Frommen das Gut des Friedens schätzen,
zugleich auch die Bereitschaft, für ihn einzustehen
und gegebenenfalls für ihn zu kämpfen, an Intensität

gewinnen muss.

So oder so: Versuche, mit militärischen Mitteln eine
Religion durch eine andere zu verdrängen - genau
darum handelte es sich zumindest unter anderem,
als die serbische Artillerie im Kampf um Sarajevo
gezielt eine der ältesten und grössten Moscheen
auf dem Balkan zerschoss, die Gazi-Husrev-Beg-
Moschee nämlich, und ganz gewiss wäre die
Moschee als Moschee nicht wieder aufgebaut worden,
wenn der serbische Präsident Milosevic sein
Kriegsziel erreicht hätte, welches der Grazer Historiker

Arnold Suppan folgendermassen zusammen-
gefasst hat: Die Eroberung „Bosniens und der Her-
cegovina, Slawoniens und Dalmatiens" sowie die
„Reduzierung Kroatiens auf ein ,Nordkroatien' wie
gegen Ende des 16. Jahrhunderts". Dazu passt
dann auch die Aufbietung orthodoxer Gewalt gegen
die barocke Katholizität Vukovars. Auf die Kritik, die
sich in der internationalen Presse erhob, die Zer-
schiessung Vukovars sei doch ein barbarischer Akt,
wurde religionspolitisch ambitioniert erwidert, Vukovar

werde schöner als zuvor, nämlich im byzantinischen

Stil neu erstehen.

Beim Thema „religiös motivierte Gewalt" assoziieren
wir aus nahe liegenden Gründen heute vorzugsweise

islamistische Terrorismen. Umso wichtiger ist,
gegenwärtig zu halten, dass der Islam auch seinerseits

zum Objekt religiös mitmotivierter Aggression
geworden ist. Auf den Sarajevo-Fall ist deshalb
noch zurückzukommen. Aber auch ausserhalb der
christlichen Welt wurden Moslems Opfer politisierter
religiöser Gewalt - so in Ayodhya nahe Dehli, wo
der hinduistische Mob die altehrwürdige Babar-
Moschee in kürzester Zeit niederriss. Indien wird
gern als die grösste, nämlich bevölkerungsreichste
Demokratie der Welt apostrophiert, in der es sich
nach aller Regel von selbst verstehen müsste, in
einem solchen Fall Wiedergutmachung zu leisten.
Indessen: Der Wiederaufbau der Moschee hätte die
Riots, die ohnehin schon über zweitausend Tote
gekostet hatten, mit Sicherheit abermals angeheizt.
Als hilfreich erwies sich in diesem Fall die Wissenschaft.

Eine Archäologenkommission wurde tätig,
grub sich durch die Trümmer der Moschee hindurch
und stiess in der Tiefe auf Reste eines Shiva-
Tempels. Damit war die historische Legitimität des
Anspruchs der Hindus erwiesen, dass an der Stelle
der Moschee ein hinduistisches Heiligtum zu errichten

sei, wozu es freilich noch nicht gekommen ist.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

70

Mit der Vergegenwärtigung jüngster religionspolitisch

gezielter Gewalttätigkeiten Nesse sich lange
fortfahren - von der Sprengung der Buddha-Statuen
in den Felsen des Hindukusch bis zum Iran-Irak-
Krieg während des Diktatoriats Saddam Husseins,
dessen Opfer vor allem die Schiiten im irakischen
Süd-Osten wurden. Aber friedliche Formen der
Durchsetzung religiös mitmotivierter politischer
Selbstbestimmungsansprüche hat es in jüngster
Zeit auch gegeben. Das lässt sich an einem der
wichtigsten weltpolitischen Vorgänge ablesen, der
nächst den beiden Weltkriegen die europäische
Geschichte zwischen den Pariser Vorortverträgen
nach dem Ende des Ersten Weltkriegs und dem
Zerfall der Sowjetunion geprägt hat. Ich meine die
Pluralisierung der Staatenwelt in Ost- und
Ostmitteleuropa einschliesslich des Nahen Ostens, der
Kaukasus-Region und auch noch des westlichen
Zentralasien. In diesen riesigen Räumen gibt es
heute anstelle der hier bis zum Ende des Ende des
Ersten Weltkriegs dominanten drei grossen
Herrschaftsmächte die neunfache Anzahl von Nationalstaaten

- inzwischen ausnahmslos Mitglieder der
UNO und damit in ihrer Souveränität völkerrechtlich
anerkannt und geschützt. Wieso just in unserer
technisch und wirtschaftlich, informationell und
institutionell rasch zusammenwachsenden Welt die
Menge der Nationalstaaten zunimmt und nicht etwa
abnimmt - die Beantwortung dieser Frage gehört in

einen anderen Kontext. Hier muss es genügen,
darauf aufmerksam zu machen, dass die Grenzen
der fraglichen neuen Staaten nicht ausnahmslos,
aber doch in der übergrossen Mehrzahl der Fälle
zugleich religionskulturell mitgeprägte Grenzen
sind. Das gilt für das Luthertum der beiden nördlichen

baltischen Staaten gegen die russische
Orthodoxie. Es gilt für die altkirchlichen Christentümer
Georgiens und Armeniens gegen die Orthodoxie
einerseits und gegen den Islam Aserbaidschans
andererseits. Es gilt für die Grenzverläufe zwischen
den Religionskulturen der Staaten, die einst „Jugoslawien"

waren, und für die Grenzen der noch
unvollständigen Souveränität Kosovos gilt es überdies,
die sich bis heute als resistent gegen verspätete
Versuche Serbiens erwiesen haben, die Folgen der
Schlacht auf dem Amselfeld zu revidieren.

Präsenz und Macht der Zivilreligion.
Das Beispiel der USA
Ich breche die Reihe exemplarischer Vergegenwärtigung

der neuen Präsenz repolitisierter Religion in
den internationalen Beziehungen hier ab. Die kleine
Reihe bestätigt, was bereits 1971 in einem Salzburger

Vortrag Arnold Gehlen sagte: „Dass es mit der
Religion wieder ernst wird", könne man „am Aufbrechen

religiös bestimmter kampfbereiter Fronten"
ablesen. Rezente Apologeten einer Religionsphilosophie,

die, wie der eingangs zitierte Karl Marx, die
Religion für ein modernisierungsabhängig schliess¬

lich absterbendes Relikt halten, mögen erwidern,
die exemplarisch erwähnten Regionen repolitisierter
religiöser Kultur seien doch nahezu exklusiv Regionen

defizitärer Entwicklungsstände - vom Kosovo
bis nach Armenien und von Usbekistan bis nach
Bosnien.

Indessen: Es gibt einen markanten Gegenbeweis
der Annahme, die unübersehbaren Phänomene
nachtotalitär politisch revitalisierter Religion auf dem
Balkan oder im Kaukasus seien entwicklungsdefizitär

erklärbare Relikte. Es handelt sich um die USA.
Die USA ist eben, anders als viele Regionen Europas,

wie ich sie eingangs zur Vergegenwärtigung
von Säkularisierungsvorgängen erwähnt habe,
durch zweierlei gleichzeitig geprägt - durch ihre
hohen zivilisatorischen Entwicklungsstände einerseits

und durch Formen der Präsenz der Religion im
öffentlichen und näherhin sogar politischen Leben
andererseits. Kein europäischer Staatschef
beschlösse bei Gelegenheit einer Afrika-Rundreise
seine Abschiedsreden mit dem frommen Wunsch
„God bless you", wie es zuletzt noch Clinton tat.
Kein europäischer Regierungschef würde es riskieren,

komplementär zum jeweils national geltenden
liberalen Schwangerschaftsabbruchsrecht in öffentlicher

Rede die herrschende Abtreibungspraxis zu
beklagen. Präsident Reagan aber tat eben das. Die
Angelobung öffentlicher Amtsträger auf die Bibel
gälte hier als inkorrekt. In den USA aber ist bislang
noch jedem Präsidenten für seine Eidesleistung die
Heilige Schrift gereicht worden. Die bank-
noteninschriftliche Bekundung von Gottvertrauen
erschiene in Europa als bizarr, wenn nicht als
zynisch. In den USA gehört es zum Alltag am
Zahltisch. - Die berühmte oder auch berüchtigte
amerikanische „Civil religion" ist übrigens nichts anderes
als ein höchst zweckmässig gebildeter Begriff zur
konzeptuellen Bündelung der exemplarisch
vergegenwärtigten Bestände öffentlich präsenter und

gelebter Religion. Diese Zivilreligion ist somit nicht
ein Intellektuellenkonstrukt, auch nicht eine
staatsparteiliche Erfindung in der Absicht, für Zwecke der
Stabilisierung des Gemeinwesens Religionsstütze
in Anspruch zu nehmen. Der Gott, den der
amerikanische Präsident in seinen öffentlichen Gebeten
anruft, ist vielmehr derselbe, zu dem er schon in der
Sonntagsschule zu beten gelernt hatte, der Gott
also Abrahmas, Isaaks und Jakobs, den eben im
Unterschied zur gemeinen Praxis europäischer
Staatschefs ein amerikanischer Präsident nicht
beschweigt, nachdem er seinen Amtssitz bezogen
hat.

Man beachte, dass diese zivilreligiöse Präsenz
erlernter und gelebter Religion in ihren verbalen und
sonstigen Riten uns in den USA in einem
Verfassungssystem strikter Trennung von Staat und
Kirche begegnet. Das ist aus europäischer Perspektive,

sagen wir aus der Perspektive des französi-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

sehen Laizismus, schwer verständlich. Wie erklärt
es sich? Handelt es sich um einen Widerspruch, gar
um Manifestationen des Widerstands Frommer
gegen ein Religionsrechtssystem, das sich mangels
mobilisierbarer Mehrheiten leider nicht
religionsfreundlicher machen lässt? Das Gegenteil ist der
Fall. Die strikte Trennung von Staat und Kirche mit
ihrem ausdrücklichen verfassungsrechtlichen Verbot

der Errichtung einer Staatskirche, gegen die in

Europa in Reaktion auf die Pariser Juli-Revolution
wie kein anderer Gregor XVI wie gegen ein
Teufelswerk predigte, war ja in den USA gerade nicht
eine Trennung in religionskritischer, vielmehr in

religionsfreundlicher Absicht. Die Absicht war, den
noch im 19. Jahrhundert in die Neue Welt, nun also
in die USA einwandernden bedrängten Dissidenten,
die unter dem Druck der europäischen Hoch- und
Staatskirchentümer zu leiden gehabt hatten,
schlechterdings uneingeschränkte Glaubensfreiheit
zu verschaffen. Das urliberale Institut der Religionsfreiheit

als Instrument der Befreiung der Religion zu
nutzen - darum ging es, und mehr als jeder anderen

Glaubensgemeinschaft ist das bekanntlich den
Katholiken zu Gute gekommen. Ersichtlich wäre das
niemals möglich gewesen, wenn die USA - was ja
nicht von Anfang an ausgeschlossen war - ihren
religionsrechtlichen Neubeginn in einer Staatskirche
oder auch einer staatskirchenrechtlich privilegierten
Kirche des europäischen Typs gesucht und gefunden

hätten. „American culture is characterized by
the coexistence of the secular and the religious" -
so hat es zusammenfassend David D. Hall gesagt.

Just die striktere Trennung von Staat und Kirche hat
also in den USA die öffentliche Präsenz der Religion

bis in das politische Leben hinein begünstigt,
und eben aus diesem Grund hatte die amerikanische

Politik auch den wacheren Sinn für die potentiell

folgenreiche religionspolitische Unerträglichkeit
der jüngsten Balkankrise mit ihrer Zuspitzung im
serbischen Angriff auf Sarajevo. Frankreich zum
Beispiel schien eher an der Erhaltung der europäischen

Staatenwelt, wie sie aus den Pariser
Vorortverträgen herausgekommen war, interessiert zu
sein, und auch die Europäische Union hielt sich
entsprechend zurück. Es waren die USA, die sich
auf der Legitimitätsgrundlage eines NATO-
Beschlusses schliesslich entschlossen, mit ihren
Kampfbombern, die von einem in der Adria
kreuzenden Flugzeugträger gestartet waren, die serbische

Artillerie zu liquidieren und damit einen Frie-
densprozess einzuleiten, der dann auch eine friedliche

Koexistenz der Religionen in dieser Region
würde möglich machen können. Die weltpolitischen
Dimensionen der Angelegenheit hatte zuvor schon
der Besuch der Ministerpräsidentinnen der beiden
volkreichsten und zugleich militärstärksten islamischen

Länder diesseits Indonesiens, Pakistans und
der Türkei, öffentlich sichtbar gemacht, nämlich das

71

Treffen der Damen Bhutto und Çiller ausgerechnet
in Sarajevo. Die Amerikaner sahen deutlicher als
die Europäer, was es bedeuten müsste, wenn
Europa ohne interventionsbereiten Widerspruch die
Vernichtung der letzten kulturellen Reste des alten
osmanischen Reiches hinnähme. Noch einmal also:
Die USA sind der weltpolitisch wichtigste Fall, an
welchem sich ablesen lässt, dass zivilisatorische
Modernität einschliesslich ihrer religionsrechtlichen
und religionspolitischen Komponente das religiöse
Leben begünstigt.

Zusammenfassung sowie ein paar Worte,
die säkularisierungsresistente religiöse Kultur

identifizierbar machen
Im Versuch einer Zusammenfassung liesse sich

sagen: Ineins mit der fortschreitenden
Verwissenschaftlichung und Technisierung der modernen
Zivilisation verflüchtigen sich die Inkompatibilitäten
wissenschaftlicher und religiöser Weltbilder, die das
Aufklärungszeitalter beschäftigt hatten, und die
jeweils neuesten Mitteilungen von der Forschungsfront

werden religionskulturell indifferent. Auf der
anderen Seite verschaffen Modernisierungsprozesse

jenen Selbst- und Welterfahrungen, auf die sich
rational einzig religiös antworten lässt, zusätzliche
Aufdringlichkeit. Unglückserfahrungen intensivieren
sich mit der Expansion des Handlungsanteils in der
Kausalität der grossen Lebenskatastrophen. Sogar
Erdbeben sind ja inzwischen schon in den Verdacht
geraten, in der Konsequenz von Unternehmungen
zur Verbesserung unserer Lebenslage eingetreten
zu sein. Für Erfahrungen des Lebensglücks öffnet
das zugleich den Blick für Dankbarkeitsanlässe
ohne postalisch erreichbare Adresse. Es wäre
lebenssinnwidrig zu finden, im Kontext des politischen
Handelns hätte das unberücksichtigt zu bleiben.

Es ist hier nicht der Ort, die hier erläuterte fortdauernde

Rolle der Religion mit den Mitteln der
Religionsphilosophie noch verständlicher zu machen.
Eine Quintessenz dieser Philosophie lässt sich
semantisch manifest machen. Uns allen sind einige
Wörter wohlbekannt, deren Gebrauch weit streut,
die aber in religionskulturellen Kontexten zentral
sind - die oben beiläufig schon gebrauchten Wörter
Klagen, Bitten, Danken, Loben oder Preisen zum
Beispiel. Wer seinen Umgang mit diesen Wörtern
semantisch angemessener machen möchte, sollte
zum Beispiel einmal wieder die Psalmen lesen oder
auch Gesangbuchtexte, was ja im reformierten Kontext

als ein und dasselbe vorkommt. Es hat seine
Evidenz: Um theoriesprachlich relevante Wörter
handelt es sich hier schlechterdings nicht, und in

Texten mit dem pragmatischen Status von
Konstruktionsnormen, Verfahrensanleitungen oder
Gebrauchanweisungen kommen sie auch nicht vor.
In der Vergegenwärtigung der Umstände, die das
so sein lassen, versteht man zugleich, wieso der



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

72

Zivilisationsprozess und mit ihm die Fortschritte in
der Verwissenschaftlichung und Technisierung
unserer Lebensvoraussetzungen als ein Prozess
fortschreitender Wegarbeit der Bedingungen der Nötigkeit

der Religion schlechterdings missverstanden
war.

Zur Frage, wie sich unter den insoweit skizzierten
Begünstigungen der Religion durch nachaufgeklärte
und nachtotalitäre Modernisierungsprozesse das
religiöse Leben kulturell, auch institutionell halten,
erneuern oder auch verändern werde, ist damit
noch gar nichts gesagt, und es kann hier auch nicht
die Absicht sein, dazu das Wichtigste und überdies
Wohlbekannte erneut mitzuteilen. Immerhin sei
gesagt, dass man, nämlich in Europa, davon
ausgehen darf, dass unbeschadet unabsehbarer, partiell

sogar drastisch verlaufender Reduktionen in der
Präsenz der hier dominierenden Kirchen des
öffentlich-rechtlich konstituierten Typus eben diese
Kirchen mit ihren partiell fortexistierenden staats-
kirchenrechtlichen Privilegien die wichtigsten Orte
des religiösen Lebens bleiben werden. Ihre
reduzierte Präsenz lässt sich, mutatis mutandis, mit der
quantitativen Rückläufigkeit der traditionell
eherechtlich verfassten Partnerschaften vergleichen.
Nie war der Anteil der mit Scheidungskonsequenzen

scheiternden Ehen grösser als heute, und
dasselbe gilt, komplementär dazu, für die Pluralität der
alternativen Partnerschaftsformen. Nichtsdestoweniger

ist die traditionelle Ehe kein „Auslaufmodell"
und ein Objekt des Desinteresses und des
Despekts ist sie auch nicht, vielmehr eine schwierigere

und damit zugleich anspruchsvollere Form der
Partnerschaft, an deren ausserordentlichen
Lebensvorzügen im gelingenden Fall niemand zweifelt.

Analog sind die kleiner gewordenen
Kircheninstitutionen Objekte des öffentlichen Respekts in der
guten öffentlichen Meinung geblieben, und das
religiöse Leben der aus den Grosskirchen Ausgewanderten

pluralisiert sich komplementär dazu. Nicht,

dass sich die Menschen, die in der Kirche sich nicht
mehr blicken lassen, sich zu quantitativ analogen
Anteilen in den zahllosen alternativen religiösen
Lebensgemeinschaften wiederfänden - in den früher

so genannten Sekten des traditionellen oder
auch des exotischen Typus, in den fundamentalistischen

Bewegungen strenger Observanz. Das alles
gibt es, bleibt jedoch quantitativ marginal. Aber
Neuigkeiten, für die man sich religionskulturtheore-
tisch interessieren sollte und die selbstverständlich
längst auch für die Kirchen beachtlich geworden
sind, gibt es in Fülle. Zur Veranschaulichung
erwähne ich ein mich verblüffendes Ereignis, dessen
Zeuge ich zufällig wurde - ein Bikertreffen im fernen
Ostfriesland nämlich, zu dem aus allen Himmelsgegenden

zu hunderten, ja tausenden Motorradfans
anreisten, der Unfalltoten Freunde des vergangenen
Jahres gedenkend und von keinerlei Religionskritik
des Carnapschen Typus beeindruckt sich unter den
Schutz des Christopherus stellend - all' das mit
ökumenisch organisiertem geistlichen Beistand
selbstverständlich, aber doch zugleich nicht in der
gottesdienstlichen Ordnung des Kirchenjahres. Und
analog wurde ich zwölfhundert Kilometer südöstlich
nahe der slowenischen Grenze in Kärnten Zeuge
eines Bergelaufs, bei welchem innerhalb einer
einzigen Nacht in vorösterlicher Zeit vier Gipfelheiligtümer

erreicht werden sollten. Das ist Brauchtum, in
diesem Falle aber kulturevolutionär transformiert zu
einer massenhaft ergriffenen Gelegenheit, ineins
mit dem frommen Zweck, zum eigenen Nutzen und
Frommen der aus der klassischen Antike stammenden

Lebensregel „Seid mässig und bewegt Euch!"
zu folgen. Die moderne Wanderkulturbewegung
hatte hier weit über die Dimensionen des vertrauten
Brauchtums hinaus die Massen ergriffen, und die
Kirche durfte es sich gefallen lassen. - Dergleichen
ist es, was sich in kaum überschaubarer Fülle unter
dem aktuellen Stichwort „Pluralisierung der religiösen

Lebensformen" registrieren liesse. -


	Religon als Modernisierungsgewinner : über Aufklärungsresistenzen

