Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Pluralitat der Religionen und des Ethos : theologische Ethik und
Religionswissenschaft

Autor: Lienemann, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893835

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

52

Pluralitédt der Religionen und des Ethos
Theologische Ethik und Religionswissenschaft

Wolfgang Lienemann*

Die Arten und Formen des ,Streits der Fakultaten®
verandern sich. Konnte man im 19. Jahrhundert
noch von einer ziemlich Ubersichtlich gegliederten
Universitatsstruktur ausgehen und wie Kant die drei
,oberen’ Fakultaten der philosophischen als der
Lunteren”, aber freien gegeniberstellen, so ist die
heutige Universitdt ein ziemlich unubersichtliches
Gebilde. Zwar unterscheiden wir hier in Bern und
anderswo in der Schweiz noch die ,phil.-hist.“ und
die ,phil.-nat.“ Fakultaten, aber die Naturwissen-
schaften bilden inzwischen ebenso wenig einen
sachlichen und methodischen Zusammenhang wie
die so genannten Geisteswissenschaften. In Bern
hat sich zuletzt die ,phil.-hum.“ Fakultdt aus der
phil.-hist. Fakultat verabschiedet; die Berner Psycho-
logen verstehen sich heute, wenn ich richtig zuge-
hort habe, Uberwiegend als empirische Verhaltens-
forscher im Grenzbereich zu den Sozial- und Bio-
wissenschaften. Von der ,Seele” kann da schwerlich
noch die Rede sein. Seit mehreren Jahren tritt Gber-
dies an die Stelle des Ausdrucks Geisteswissen-
schaften das Wort ,Kulturwissenschaft*', aber sind
die Naturwissenschaften etwa keine Kulturwissen-
schaften? In der ehemaligen DDR hat man seiner-
zeit, wie im sonstigen Ostblock, die traditionelle Uni
versitatsstruktur zerschlagen und an ihre Stelle ,Be-
triebseinheiten” gesetzt. Heute gibt es in Deutsch-
land Universitaten wie Hamburg, die vor einer Gene-
ration ,Fachbereiche” eingerichtet hatten und heute
wieder Fakultdten kennen (dabei wurde die alte

* Manuelstrasse 116, 3006 Bern
E-mail: wolfgang.lienemann@theol.unibe.ch

Wolfgang Lienemann, Dr. theol., ist emeritierter Professor fur
Ethik an der Theologischen Fakultat der Universitat Bern.

! Der Ausdruck kam in Anlehnung und im Anschluss an die Rede
von einer Kulturphilosophie zu Beginn des 20. Jh., etwa bei Ge-
org Simmel und Ernst Cassirer, auf und wurde, nach der Verhéh-
nung und Zerstérung der Geisteswissenschaften in der NS-Zeit,
in den letzten zwanzig Jahren zunehmend fir interdisziplindre
Forschungen verwendet, in denen die unterschiedlichsten kultu-
rellen Tatigkeiten und Artefakte untersucht werden. Wahrend im
angelsachsischen Sprachraum ziemlich unbestimmt vom ,cultural
turn“ und den ,humanities” die Rede ist, leidet auch der deutsche
Ausdruck an seiner grossen Unscharfe. Als Einfiihrungen siehe
Hartmut Béhme u.a., Orientierung Kulturwissenschaft. Was sie
kann, was sie will, Reinbek: Rowohlt 22002. Elisabeth List / Erwin
Fiala (Hg.), Grundlagen der Kulturwissenschaften. Interdisziplina-
re Kulturstudien, Tibingen: Francke 2004; Aleida Assmann,
Einfuhrung in die Kulturwissenschaft. Grundbegriffe, Themen,
Fragestellungen, Berlin: Erich Schmidt 2006, neu bearb. 22008.

theologische Fakultat als Departement der Fakultét
fur Geisteswissenschaften inkorporiert).

Mit der scheinbar abseitigen Frage nach dem Wan-
del von Universitatsstrukturen sind in der Regel sys-
tematische und methodische Sachfragen verbunden.
Anderungen im Aufbau der Universitéten sind (meis-
tens) nicht willktrlich, sondern ergeben sich aus
gesellschaftlichen Herausforderungen und Entwick-
lungen, aus neuen Fragestellungen und Erkenntnis-
sen, aus der Veranderung des Horizontes. Nicht nur
der Brunnen der Vergangenheit ist unermesslich
tief?, sondern auch die Weitung des Blicks tiber den
européischen Tellerrand hinaus hat ganz neue For-
schungen angestossen.

Eine der Folgen dieser Entwicklung ist die Entste-
hung der Religionswissenschaft.3 Als ein eigenstan-
diges universitares Fach gibt es sie im deutschspra-
chigen Raum erst sei dem 20. Jahrhundert, mit Vor-
ldufern, etwa in den Niederlanden, im 19. Jahrhun-
dert.* 1912 wurde das religionswissenschaftliche

2 ,Tief ist der Brunnen der Vergangenheit. Sollte man ihn nicht
unergrindlich nennen?“ Mit diesen Satzen beginnen Thomas
Manns Josephs-Romane (zuerst 1933).

e Siehe zur Einfhrung Hans G. Kippenberg, Die Entdeckung der
Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und Moderne, Min-
chen: Beck 1997; Axel Michaels (Hg.), Klassiker der Religions-
wissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade,
Miinchen: Beck 1997. Der erste Lehrstuhl fur Allg. Religionswis-
senschaft wurde 1873 an der Theol. Fakultat in Genf errichtet. Als
erster, der eine ,science of comparative religion“ begriindete, gilt
der deutsche Philologe und Indologe Friedrich Max Muiller (1823-
1900), der seit 1848 in Oxford lehrte; siehe dazu Hans-Joachim
Klimkeit in: Michaels, a.a.0., 29-40. Zur Entwicklung in der
Schweiz siehe den Beitrag von Uehlinger in diesem Hett.

4 Legt man ein sehr weites Verstandnis des Gemeinten zugrunde,
kann man naturlich auch lange vorher (Proto- )Religionsgeschich-
te oder gar -wissenschaft finden, etwa in Reiseberichten von der
Entdeckung der ,Neuen Welt", in Leibniz’ Kommunikation mit den
Jesuiten in China oder in den Berichten des: Grafen Zinzendorf
und anderer von den Indianern in Nordamerika. Beispiele: die
erste Beschreibung der Entdeckung Amerikas von Peter Martyr
von Anghiera (1459-1525), De rebus oceanicis et orbe novo,
1511f, deutsche Ubersetzung von Hans Klingelhéfer, Acht Deka-
den Uber die Neue Welt, 2 Bde. Darmstadt: WB 1972-1975; Ge-
org Wilhelm Leibniz, Das Neueste von China (1697) — Novissima
Sinica, hg. v. Heinz Gunther Nesselrath und Reinbothe, Kdin:
Deutsche China Gesellschaft 1979; Nikolaus Ludwig Graf Zin-
zendorf, Pennsylvanische Nachrichten. Von dem reiche Christi.
Anno 1742: B. L.s [= N. L. Gf. v. Z.s] Wahrer Ber. de dato Ger-
mantown, den 20. Febr. 1741/42 an seine liebe Teutsche u. wen
es sonst nitzlich z. wissen ist, wegen Sein u. seiner Briider Zu-

" sammenhanges mit Pennsylvania, z. Prifung der Zeit u. Umstan-

de ausgefertiget; nebst einem P. S. de dato Philadelphia den 5.
Martii u. einigen unsere Lehre Uiberhaupt, u. dieses Schrifftgen
insonderheit, erlauternden Beylage, Budingen 1742.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Institut in Leipzig gegriindet. Zumeist war die Religi-
onswissenschaft anfanglich in den theologischen
Fakultaten angesiedelt, und das fuhrte regelmassig
zu einem ganz speziellen Streit Graz der Disziplinen.
Inzwischen kann die Religionswissenschaft an zahl-
reichen Universitaten in Deutschland, der Schweiz
(Basel, Bern, Freiburg, Genf, Lausanne, Luzern,
Zirich) und Osterreich (Wien und) studiert werden.
Der Trend der Religionswissenschaft scheint dahin
zu gehen, zuerst ein theologieunabhdngiges Profil
zu gewinnen und sich dann mdéglichst im Rahmen
einer phil.- hist. Fakultat zu etablieren.

Dieser Beitrag gilt drei Fragestellungen: (1) dem
Verhaltnis von Theologie und Religionswissenschaft,
(2) der besonderen Herausforderung der Ethik in
diesem Feld und (3) einem Beispiel moglicher Ko-
operation von Religionswissenschaft und (theologi-
scher) Ethik.

1. Zum Verhiltnis Theologie — Religionswis-
senschaft

1.1 Zur Terminologie

Wenn im folgenden von Theologie die Rede ist,
dann nur von der so benannten Wissenschaft, die —
mit welchem Recht auch immer — als ,christliche*
bezeichnet wird. Die Selbst- oder Fremd-
Bezeichnung als ,christliche Theologie mag durch-
gehen, sofern man dabei an den grundlegenden
Bezug evangelischer, katholischer oder orthodoxer
Theologien zu den entsprechenden kirchlichen Ge-
meinschaften denkt. Die Selbstbezeichnung als
,christlich® ist hingegen problematisch, sofern darun-
ter gleichsam eine Selbstbeglaubigung verstanden
wird.” Im Ubrigen muss man sehen, dass es neben
Theologien im Raum der Kirchen auch eine jidische
und eine islamische Theologien gibt. Allerdings ha-
ben die meisten Menschen, wenn sie von Theologie
sprechen, die auf christliche Kirchen und Konfessio-
nen bezogenen Theologien im Sinn. In diesem
pragmatischen Sinn ist hier von christlicher Theolo-
gie oder christlich-theologischer Ethik die Rede — im
Sinne einer Ortsangabe.

° Der Kirchenhistoriker Franz Overbeck (1837-1905) hat dieses
Selbstverstandnis in einer kleinen Schrift mit dem Titel ,Uber die
Christlichkeit unserer heutigen Theologie* (1873, 21903, jetzt in
Bd. 1 seiner Schriften) und in seinen gesammelten Notizen Gber
,Christentum und Kultur* (Basel 1919) einer ausserst scharfen
Kritik unterzogen. Karl Barth hat diese Kritik in einem erheblichen
Umfang akzeptiert; vgl. seine zwei Aufsatze zu Overbeck (Uner-
ledigte Anfragen an die heutige Theologie, 1920, Immer noch
unerledigte Anfragen, 1922) sowie die frihe, seinerzeit nicht
veroffentlichte ,Ethik* (1928/29 bzw. 1930/31), jetzt Zirich: TVZ
1973, Bd. 1, 56-63. Overbecks kleine Schrift erschien zuerst
gemeinsam mit Friedrich Nietzsches erster ,Unzeitgemasser
Betrachtung"“. Nietzsche notierte einmal: ,Das Wort schon ,Chris-
tentum’ ist ein Missverstéandnis —, im Grunde gab es nur einen
Christen, und der starb am Kreuz.” (Der Antichrist, 39)

53

Unter dem Titel einer Religionswissenschaft begeg-
nen ebenfalls unterschiedliche Phanomene. Die
,Deutsche Vereinigung fur Religionsgeschichte hat
sich erst 2005 umbenannt in ,Deutsche Vereinigung
fur Religionswissenschaft‘. Dabei sind die Grenzen
des Faches sehr offen im Blick auf Soziologie, Psy-
chologie, Ethnologie oder Sozialanthropologie einer-
seits, im Blick auf die konzentrierte Behandlung be-
stimmter Religionen andererseits teilweise wieder
sehr eng. Heutige Religionswissenschaftler kommen
nicht umhin, jeweils eine Balance zwischen fachlich-
sprachlicher Spezialisierung, theoretisch orientierter,
generalisierender Komparatistik und der Vermittlung
von Uberblickswissen zu finden. (Das gilt natiirlich,
wenigstens in dieser Allgemeinheit, auch von ande-
ren Geisteswissenschaften, so auch von den Diszip-
linen der [christlichen] Theologie.) Dabei scheint es
bisher nicht Gberall gelungen zu sein, einen hinrei-
chenden Konsens Uber Art und Umfang des Ge-
genstandsbereiches der Religionswissenschaft zu
finden. So betont die Berner Religionswissenschaft-
lerin Karénina Kollmar-Paulenz, dass ihr Fach es nur
mit Religionen im Plural zu tun habe, wahrend ihr
Vorganger auf dem Berner Lehrstuhl, Axel Michaels,
versichert, dass man vom Plural (die Religionen) nur
reden kann, wenn man den Kollektiv-Singular (die
Religion) nicht negiert, sondern eigens zu bestim-
men versucht, auch wenn eine entsprechende Ar-
beitsdefinition nicht mehr als ein Programm sein
kann.® Michaels eigene Arbeitsdefinition geht davon
aus, ,dass Religion die Antwort des Menschen auf
das Bewusstsein seiner Sterblichkeit* ist.” In jedem
Fall wird man sagen mussen, dass es moglich und
notwendig ist, angesichts der unibersehbaren Viel-
falt von Religionen auch zu versuchen, eine hinrei-
chende Menge von Ubereinstimmenden Merkmalen
der betrachteten Phanomene zu gewinnen und zu
bestimmen. Das schliesst strittige Grenzfélle ja nicht
aus. Derart tbergreifende Minimaldefinitionen zeich-

®Aa.0., 12.

! Ebd., 13. Fragt man zuriick oder sucht man Alternativen zu
dieser Auffassung, finden sich leicht auch noch ganz andere
Kandidaten fir den Ausgangspunkt eines Religionsverstandnis-
ses — Erfahrungen von etwas als Heiligem im Gegenlber zu
Nicht-Heiligem, Deutungen des Gliicks/Ungliicks, des Glucksver-
langens und der Rechtfertigung von Glick/Unglick, Umgang mit
Schicksalsschlagen, Abschlussgedanken der Weltorientierung,
Gewinn und Verlust von Identitdtserfahrungen oder —auflésungen,
Transzendenzbezug mit oder ohne Konsequenzen fur die Le-
bensfiihrung etc. Mit Absicht nenne ich nicht in erster Linie die
Gottesbeziehung, weil Religionswissenschaftler immer wieder
darauf hinweisen, dass dieses Merkmal besonders fir manche
asiatische Religionen nicht zentral sei. Wenn man sich hingegen
auf ein Gottesversténdnis bezieht, das die Grenzen eines perso-
nalen gottlichen Gegenibers transzendiert oder ganz pragma-
tisch auf die Frage antwortet, woran ein Mensch letztendlich sein
Herz hangt — so Martin Luther in der Erklarung des ersten Gebots
im Grossen Katechismus 1529: BSLK 560; Paul Tillich sprach
vom ,ultimate concern — , dann kénnte auch das wieder ein An-
satz (mehr freilich nicht) zu einem weithin akzeptablen Religions-
verstandnis sein.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n® 1, avril 2010

54

nen sich dann freilich meist dadurch aus, dass sie
formal und weitgehend inhaltsleer sind und oft nur
durch eine gemeinsame methodische Grundeinstel-
lung der Forschenden zusammengehalten werden.
In diesem Sinne wurde von der Religionswissen-
schaft in Bern folgende Arbeitsdefinition vertreten:
Religion ist ein ,Kommunikationssystem, das sich
durch ein spezifisches, historisch und kulturell de-
terminiertes Zeichensystem auszeichnet*®.

Die Fachdisziplin der Religionswissenschaft als empirische Kul-
turwissenschaft beschaftigt sich mit der Beschreibung und Analy-
se religidser Traditionen in ihren sozialen und kulturellen Ausse-
rungen sowie ihren 6ffentlichen Institutionalisierungen. Der in der
Religionswissenschaft verwendete Religionsbegriff ist empirisch
basiert und klammert bewusst die Frage nach der Wahrheit von
religiosen Aussagen aus. "Religion” wird nicht verstanden als ein
unabhangig vom Menschen existierendes "Heiliges”, sondern als
ein Kommunikationssystem aus historisch und kulturell gepréagten
Zeichen und Symbolen mit spezifischen Bedeutungen. Als Quel-
len zur Beschreibung dieses Kommunikationssystems stehen der
Religionswissenschaft nicht nur schriftliche und mindliche Ausse-
rungen von Glaubigen zur Verfugung, sondern auch Zeugnisse
der religiosen Architektur, Kunst, Musik usw. sowie die Beobach-
tung religioser Handlungen (z.B. Rituale). Die verschiedenen
Quellen erméglichen es, die Innenperspektive der Glaubigen,
soweit sie den Forschenden zugénglich ist, in die systematische
Analyse des gesammelten Materials einzubeziehen. Religions-
wissenschaftliche Forschung bleibt damit nicht bei der Beschrei-
bung empirischer Befunde stehen, sondern analysiert auch die
Bedeutungen, die Religionen fir Individuen und Gesellschaften
besitzen. Zum Forschungsgegenstand der Religionswissenschaft
kénnen samtliche religiosen Ausserungen, Gegenstdnde und
Handlungen in historischen und modernen Gesellschaften wer-
den. Das Eingebundensein religiéser Zeichen- und Symbolsyste-
me in ihren historischen, sozialen und kulturellen Kontext bedingt
in der religionswissenschaftlichen Lehre und Forschung eine
enge Zusammenarbeit mit benachbarten kultur- und sozialwis-
senschaftichen  Disziplinen wie der Sozialanthropolo-
gie/Ethnologie, der Soziologie, den asienwissenschaftlichen
Philologien, der Philosophie und der Theologie. Die Religionswis-
senschaft hat sich innerhalb der kultur- und sozialwissenschattli-
chen Disziplinen als eine facheriibergreifende, integrierende
Wissenschaft etabliert. Sie fuhlt sich einem multidisziplindren
methodischen Ansatz verpflichtet, der nicht von akademischen
Fachergrenzen bestimmt wird, sondern von den jeweiligen For-
schungsgegenstanden, die unterschiedliche methodische Zugan-
ge erfordern.

Studieninformation ,Was ist Religionswissenschaft?” des Instituts
fiir Religionswissenschaft vom Mai 2008.

schaftstheoretischen Voraussetzungen zu suchen,
die in einer Fachwissenschaft Ublicherweise Aner-
kennung finden.

So wenig wie es nun freilich ein allgemein geteiltes
Versténdnis von Religionswissenschaft gibt, so we-
nig gibt es ein einheitliches Versténdnis von (christli-
cher) Theologie. Doch unerachtet aller konfessionel-
len Besonderheiten® gilt, dass (christliche) Theologie
der denkenden Rechenschaft und Verantwortung
des Glaubens in der Gemeinschaft der Kirche Jesu
Christi dient.

Christliche Theologie hat — in Anlehnung an den Schleiermacher-
schen enzyklopadischen Entwurf'® formuliert — eine historische,
eine systematische und eine (kirchenleitend-)praktische Dimensi-
on. Als systematische Theologie, deren Aufgabe der Sache nach
von allen theologischen Disziplinen auf ihre jeweils besondere
Weise zu verantworten ist, ist sie "wissenschaftliche Selbstpri-
fung der christlichen Kirche hinsichtlich des Inhalts der ihr eigen-
timlichen Rede von Gott"." Theologie - hier verstanden als
sachliche Einheit der theologischen Wissenschaften in Relation
zu den Dimensionen von Geschichte und Gegenwart des Chris-
tentums - ist bezogen (1) auf die urspringlichen Urkunden des
judischen und christlichen Glaubens, deren Auslegungs- und
Wirkungsgeschichte, deren soziale, politische und kulturelle
Gestalten und Hervorbringungen, (2) auf die systematischen
Darstellungs-, Reflexions- und Kritikformen hinsichtlich dieser
geschichtlichen Grundlagen, ihrer Weiterbildungen und Umfor-
mungen und (3) auf deren heutige praktischen und lehrhaften
Aktualisierungen in Gestalt der vielfachen Anleitungen und Ver-
antwortlichkeiten zur kreativen Weitergabe der entsprechenden
Uberlieferungen. Christliche Theologie hat in allen ihren Gestalten
und Spezialisierungen die Aufgabe, den Gliedern des Volkes
Gottes zu helfen, ihren Glauben gegenuber jedem Menschen frei
zu bezeugen (1 Petr 3,15).

Diese Arbeitsdefinitionen provozieren natirlich sofort
die Rickfrage: worin liegt das behauptete ,Spezifi-
sche” — existiert es unabhangig oder wird es von den
jeweils Forschenden heuristisch konstruiert, und
zwar fir jede Religion oder religiose Erscheinung
gesondert, oder gibt es ein Ubergreifend ,Spezifi-
sches” auf der Seite der beobachteten und beschrie-
benen Phanomene, ein Merkmal oder mehrere, wel-
che die Elemente einer Menge erst als Menge kon-
stituieren und erkennbar werden lassen? Man sieht
sofort: Es ist unumganglich, nach den wissen-

8 Karénina Kollmar-Paulenz, Das wissenschaftliche Profil des
Instituts fir Religionswissenschaft an der Universitat Bern, paper
v. 27. Mai 2005; vgl. auch dies., Die Religionswissenschaft — Zur
Relevanz eines ,kleinen Fachs" in der akademischen Landschaft,
Bern 2003.

2 Eine umfassende, gleichwohl immer noch exemplarische Dar-
stellung wichtiger Theologieverstédndnisse in reformatorischer
Perspektive gibt Oswald Bayer, Theologie, Gutersloh: Gutersloher
Verlagshaus 1994. Aus romisch-katholischer Sicht siehe Joseph
Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur Funda-
mentaltheologie, Minchen: Wewel 1982; siehe auch die knappen
Formulierungen der Kongregation fiir die Glaubenslehre, Instruk-
tion Ube rdie kirchliche Berufung des Theologen vom 24. Mai
1990 (VAS 98): ,Unter den durch den Geist in der Kirche entfach-
ten Berufungen zeichnet sich die des Theologen aus, dessen
Aufgabe darin besteht, in Gemeinschaft mit dem Lehramt ein
immer tieferes Verstédndnis des Wortes Gottes, wie es in der
inspirierten und von der lebendigen Tradition der Kirche getrage-
nen Schrift enthalten ist, zu gewinnen. Der Glaube strebt von
seiner Natur her nach Erkenntnis, denn er enthiillt dem Menschen
die Wahrheit Uber seine Bestimmung und den Weg, sie zu errei-
chen. Obwohl diese geoffenbarte Wahrheit all unser Reden uber-
schreitet und unsere Begriffe angesichts seiner letzten Endes
unergriindlichen Erhabenheit (vgl. Eph 3,19) unvollkommen blei-
ben, so fordert er doch unsere Vernunft, dieses Geschenk Gottes
zum Erfassen der Wahrheit, auf, in ihr Licht einzutreten und so
fahig zu werden, das Geglaubte in einem gewissen Mass auch zu
verstehen. Theologische Wissenschaft, die sich um das Ver-
standnis des Glaubens in Antwort auf die Stimme der sie anspre-
chenden Wahrheit bemuht, hilft dem Volk Gottes, gemass dem
Auftrag des Apostels (vgl. 1 Petr 3,15) dem, der nach seiner
Hoffnung fragt, Rede und Antwort zu stehen. (Tz. 6)

Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf
einleitender Vorlesungen (Berlin 11810, 21830; kritische Ausgabe
hg. v. Heinrich Scholz, Leipzig: Deichert 31910 (=Darmstadt: WB,
4. Aufl. 0.J.).

! Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik. Die Lehre vom Wort Got-
tes, Bd. I/1, Munchen: Kaiser 1932, 1 (= Zurich: EVZ 81964, 1).




VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Was daraus im Blick auf ein heute mdgliches und
gebotenes Verstandnis christlichtheologischer Ethik
folgt, fasse ich im folgenden Kasten zusammen.

Die evangelisch-theologische Ethik fragt im Horen auf Gottes
Wort nach der Wirklichkeit, dem Wirken und Wiillen Gottes und
nach der entsprechenden Verantwortlichkeit der Menschen. Sie
hat die Aufgabe, den Wahrheitsanspruch und die Bedeutung des
christlichen Zeugnisses von Gott fur die individuelle und gemein-
schaftliche Lebensfiihrung unter den Bedingungen der heutigen,
pluralistischen Gesellschaft zu entfalten. Sie will — im kritischen
Dialog mit der philosophischen Ethik — dazu beitragen, die Gestal-
ten des Ethos in Gesellschaft und Kirche im Lichte des Evangeli-
ums darzustellen und kritisch zu prufen. Sie dient der Analyse,
Begriindung und Entfaltung geschichtlicher und gegenwartiger
Modelle christlichen Handelns im Kontext der modernen, multire-
ligiosen Weltgesellschaft und will zur eigenen sittlichen Urteilsbil-
dung befahigen, zur Beratung bei der Lésung ethischer Probleme
in Kirche, Okumene und Gesellschaft anleiten und zur Wahrneh-
mung offentlicher Verantwortung durch die Kirchen und Religio-
nen beitragen.

Es liegt auf der Hand, dass Wissenschaftsauffas-
sungen, wie sie hier gegenliber gestellt werden und
selbstverstandlich kritisch zu diskutieren sind, nicht
Uber einen Leisten geschlagen werden kénnen. Aber
dass es unter Bedingungen eines starken Pluralis-
mus sowohl in Sachen Wissenschaftsverstdndnis als
auch in der Frage von Theologie(n) keine methodo-
logische oder ideologische Unifikation geben kann,
sollte einleuchten. Dann stellt sich die Frage, ob und
wie inter-disziplinare Differenzen fruchtbar gemacht
werden koénnen. Gemeinhin spricht man ja von In-
terdisziplinaritat vor allem, wenn es um Kooperatio-
nen und Konvergenzen geht. Spannender aber
scheint es mir zu sein, die Kontroversen zu analysie-
ren und — nach Mdglichkeit — daraus (auch) zu ler-
nen.

1.2 Kontroversen und Konsense

Zuerst soll auf einige wichtige Weichenstellungen
verwiesen werden, die zur Trennung der Wege von
Theologie und Religionsgeschichte bzw. Religions-
wissenschaft gefihrt haben. Ich unterscheide (1)
gegenstandsbezogene, (2) historische und (3) me-
thodische Trennungsgriinde.

1.2.1 Die Entdeckung der Vielfalt der Religionen.
Wahrend die christlichen Gemeinschaften und Kir-
chen in der Antike sich zunachst einem ziemlich
unubersichtlichen religiésen Pluralismus gegenuber
sahen, bei dem traditionelle Kulte geméss unter-
schiedlichen Raumen und Zeiten sich entwickelten,
hat das siegreiche, d.h. seine Mythen, Riten, Ethos-
auffassungen, Bekenntnisse und Lehren monopolis-
tisch durchsetzende Christentum' nach und nach

12 Mit Kleinen Anderungen Ubernommen aus: Wolfgang Liene-
mann, Grundinformation theologische Ethik, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2008, 49.

# Vgl. Gerd Theissen, Die Religion der ersten Christen. Eine
Theorie des Urchristentums, Gitersloh: Chr. Kaiser / Gitersloher
Verlagshaus 2000, Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 32003, 20-
28.

55

konkurrierende Kulte (aus der Offentlichkeit) ver-
drangt."* Zwar gab es inmitten des orbis christianus
ebenso wie an seinen Réndern stets nicht-christliche
Kulte und Religionen — zuerst die judischen Ge-
meinden natirlich, dann Jahrhunderte lang den teils
sich ausbreitenden, teils sich arrangierenden, teils
sich zurlickziehenden Islam, stets auch konkurrie-
rende interne Abspaltungen. Doch die vorherr-
schenden Welt- und Religionswahrnehmungen wa-
ren in Europa Jahrhunderte lang durch die una,
sancta, catholica et apostolica ecclesia bestimmt,
auch nach der und vielleicht sogar verstarkt durch
die Kirchenreform (oder, wie andere sagen wirden:
durch den Bruch bzw. die Glaubensspaltung) im
Zeitalter der Reformation. Es war nicht zuletzt die
theologische Wissenschaft in Verbindung mit dem
hierarchischen Aufbau der Kirche, die eine starke
Vereinheitlichung des Welt-, Gottes- und Menschen-
bildes forderte. Diese Tendenz zur lehramtlichen
und praktischen Unifizierung hielt sich nicht nur im
so genannten konfessionellen Zeitalter'® durch —
nunmehr freilich religiés und politisch definierten —
Konfessionspluralismus, sondern wurde zum Teil
noch verstarkt durch das Interesse des territorialen
Furstenstaates an der religisen Homogenitat und
Gehorsamsbereitschaft der Untertanen.

Erst im Zuge der von Europa ausgehenden Kolonia-
lisierung gerieten immer mehr nichteuropéische
Lebensformen, Praktiken, Mythen und Lebenswei-
sen in den Blick. Innerhalb der traditionellen theolo-
gischen Fakultdten wurde die Religionsgeschichte
zum neuen Thema. |hr Gegenstand war zumeist die
Menge der nicht-christlichen Religionen — die Theo-
logie in ihrer funktionellen fachlichen Binnendifferen-
zierung war fur die Selbstreflexion und Steuerung
der jeweiligen christlichen Kirchen zustdndig, die
Religionsgeschichte bzw. -wissenschaft gleichsam
fur den ,Rest der Welt".

Diese asymmetrische Aufteilung der ,Zustandig-
keitsbereiche christliche Religion fir die Theologie
und nicht-christliche Religionen fur die Religionswis-
senschaft ist heute [...] obsolet geworden“m, denn
man hat gemerkt, dass es unabdingbar ist, in der
Religionswissenschaft gegenstands- und themen-

" Siehe hierzu Ulrich Luz, Religionen, konkurrierende Wahr-
heitsanspriche, Konflikte und ihre theologischreflexive Bearbei-
tung in der Spatantike (Mskr. 2009).

'® Siehe Heinz Schilling, Der Augsburger Religionsfrieden 1555,
Munster: Aschendorff 2007; Harm Klueting, Das konfessionelle
Zeitalter. Europa zwischen Mittelalter und Moderne. Kirchenge-
schichte und allgemeine Geschichte, Darmstadt: WB 2007; Kas-
par von Greyerz, Religion and Culture in Early Modern Europe,
1500- 1800, Oxford: UP 2008; Evelin Wetter (Hg.), Formierungen
des konfessionellen Raumes in Ostmitteleuropa, Stuttgart: Steiner
2008.

16 Karénina Kollmar-Paulenz, Das ,Eigene* und die ,Anderen*
oder Theologie und Religionswissenschaft: Eine unendliche
Geschichte? (Mskr. 2005, 2)



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

56

spezifisch zu differenzieren und sich zu spezialisie-
ren. Ein entsprechender gesellschaftlicher Bedarf,
wenn man das zunehmende Interesse so nennen
will, war eine Folge der Ausweitung des sozialen
Horizontes Uber die europédischen Grenzen hinaus.
Waéhrend noch Karl Marx (1818-1883) seine Ge-
schichte der Durchsetzung der kapitalistischen Pro-
duktionsweise ganz aus mitteleuropéischer Perspek-
tive schreiben konnte und allenfalls am Rande etwas
von ,asiatischer Produktionsweise® notierte, verfolg-
te Max Weber (1864-1920) schon ein Forschungs-
programm, das der globalen vergleichenden ,Wirt-
schaftsethik der Weltreligionen“ galt. Zu Webers Zeit
entwickelte sich in der Theologie die so genannte
Religionsgeschichtliche Schule, die nicht mehr allein
auf die Gestalten des Christentums bezogen war,
sondern sich nach und nach einer globalen Kompa-
ratistik offnete. Spatestens nach dem Il. Weltkrieg
wurde das Bewusstsein allgemein, in einer insge-
samt religids pluralistischen Welt zu leben.

1.2.2 Verabschiedung der missionarischen Erblast.
Als erstes haben den religiésen Pluralismus die
grossen Entdecker und die mit ihnen ziehenden
Missionare erfahren. Das ist fir das Verhaltnis von
(christlicher) Theologie und Religionswissenschaft
prédgend, bisweilen traumatisch geworden. Viele
Missionare waren Pioniere in der Entdeckung und
Erforschung des Fremden. Sie studierten die unbe-
kannten Sprachen und Dialekte, schufen Wérterbi-
cher und Grammatiken, berichteten Uber die frem-
den, exotischen Welten. Sie ibersetzten die Bibel.
Nicht selten begriindeten sie so allererst eine neue
Schriftsprache in ihren Gastlandern.” In England
finden wir neben Missionaren besonders Kolonial-
beamte, die die unbekannte Welt fremder Brauche
und dabei auch der Religionen erforscht haben. Das
Themenfeld ,Mission und Kolonialismus* ist viel zu
weit, um es hier auch nur mit wenigen Worten strei-
fen zu wollen.

Fur die hier leitende weit engere Fragestellung ist
wichtig, dass sehr oft Lehrstiihle an theologischen
Fakultaten fur Missionswissenschaft und Religions-
geschichte bzw. Religionswissenschaft eingerichtet
worden sind."® Die Missionswissenschaft'® war und

w Ein Beispiel, auf das mich meine Frau hinwies: Hermann Gun-
dert (1814-1893), Grossvater des Dichters Hermann Hesse und
des Missionars und Ostasienforschers Wilhelm Gundert, schrieb
die erste Grammatik der sdindischen Sprache Malayalam. Siehe
dazu naher A.N.P. Ummerkutty, Gunderts bleibender Einfluss auf
das Malayalam, in: Hermann Gundert. Bricke zwischen Indien
und Europa. Begleitbuch zur Hermann-Gundert- Ausstellung im
GENO-Haus Stuttgart vom 19. April bis 11. Juni 1993, hg. v.
Albrecht Frenz, Ulm: Stidd. Verlagsgesellschaft 1993, 343-344.

18 So gibt es an der theologischen Fakultat der Universitat Hei-
delberg einen Lehrstuhl fiir Religions- und Missionswissenschaft.

19 Als ihre Begrinder nennt man héufig fir den deutschsprachi-
gen Raum auf evangelischer Seite Gustav Warneck (1834-1910)
und auf rémisch-katholischer Seite Joseph Schmidlin (1876-

ist nun in der Regel eng den einschldgigen Missi-
onsgesellschaften verbunden; diese wiederum ha-
ben sehr haufig einen pietistischen kirchlichen oder
freikirchlichen Wurzelboden. Missionswissenschaft-
ler im engeren Sinne kann jemand fast nur werden,
wenn man selbst in der Mission gearbeitet hat —
genauso wie ausgiebige Feldforschung zu den Ubli-
chen Voraussetzungen von Sozialanthropologie und
Religionswissenschaft gehért.?’ Und genau gegen
diese Verflechtungen, Vereinnahmungen und (tat-
séchlichen oder vermeintlichen) Zumutungen einer
Doppelrolle zwischen Kirchen- und Missionsbezug
und sédkularer, autonomer Wissenschaft richtet sich
vielfach der Emanzipationswille der Religionswis-
senschaftler, die aus den herkdmmlichen theologi-
schen Fakultaten hinausstreben. Es sind Befrei-
ungsschritte aus einer tatséchlichen oder vermeintli-
chen ,ecclesiastical captivity*.

1.2.3 Methodensicherheit statt Wahrheitsfrage. Eine
von der Theologie emanzipierte Religionswissen-
schaft kann ihr Selbstversténdnis naturlich nicht
mehr aus einem bestimmten Kirchenbezug oder
einem religiésen Glauben und dessen denkender
Verantwortung ziehen, sondern muss ihre Wissen-
schaftlichkeit autonom und nach Massgabe aktueller
Wissenschaftsstandards begriinden. Zuerst gilt da-
bei: Um eine Religion zu studieren und darzustellen,
muss man ihr nicht angehéren. Zweitens wird weit-
hin die Prémisse geteilt, dass es nicht nétig oder
sinnvoll sei, etwas Gber den Ursprung oder das We-
sen einer Religion zu wissen oder spekulativ anzu-
nehmen; es genlige vielmehr, die ,Zeichensprache”
einer Religion zu untersuchen und religidse Zeichen-
und Kommunikationssysteme zu beschreiben und in
ihrer Genese darzustellen. Damit ist auch schon
drittens impliziert, dass sich eine derartige Religi-
onswissenschaft als eine beschreibende, als eine
analytisch-empirische Wissenschaft versteht. Insbe-
sondere vorab geteilte Geltungsanspriiche und Wer-
tungen haben hier nichts zu suchen.

Nun wissen natlrlich auch die Religionswissen-
schaftler, dass eine theorielose empirische For-
schung wie ein Herumtappen im Nebel ist. Doch
darliber, welche Art von Theorie der Religionswis-
senschaft einen sicheren Gang der Forschung ga-

1944). Schmidlin wurde wegen seiner ablehnenden Haltung
gegeniber dem NS-Regime 1934 zwangspensioniert, spéater
vielfach schikaniert, schliesslich in die KZ-Aussenstelle von
Vorbriick-Schirmeck gebracht, wo er an den Folgen von Miss-
handlungen am 10. Januar 1944 gestorben ist. Als sehr knappen
Uberblick siehe Werner Ustorf, Missionswissenschaft, in: Dietrich
Ritschl / Werner Ustorf, Okumenische Theologie — Missionswis-
senschaft, Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1994, 98-144.

20 Das gilt alles freilich nur grosso modo. Wer z.B. als Religions-
wissenschaftler im Blick auf antike Religionen und ihre Geschich-
te arbeitet (wie Walter Burkert, siehe folgende Anm.), kann selbst-
redend keine Feldforschungen betreiben, es sei denn, die betref-
fende Peson sei auch arch&ologisch interessiert.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

rantieren kénnte, scheint es derzeit keinen Konsens
zu geben. Manche scheinen dazu zu neigen, einem
evolutionstheoretischen Modell der Religionsentste-
hung und -entwicklung am meisten Kredit zu ge-
ben.?' Wieder andere widmen sich einer bestimmten
(vergangenen oder gegenwartigen) Kultur, ihren
Sprachen, ihren Religion(en) und deren Geschichte.
Oder man konzentriert sich auf tbergreifende Ver-
gleiche bestimmter Erscheinungen, etwa die Formen
und Funktionen von Ritualen. Nur eines ist mehr als
ein Sakrileg: eine Religion fur wahr, gliltig oder gar —
horribile dictu — Uberlegen zu halten. Im Zentrum
dieses Wissenschaftsethos steht die strenge Urteils-
enthaltung im Bezug auf jegliche Wertung hinsicht-
lich der Forschungsgegenstande. Eine schéne Zu-
sammenfassung dieser Auffassung findet man in
einem Artikel zu ,Religionswissenschaft‘ von Cars-
ten Colpe.?* Danach ist Religionswissenschaft die
Wissenschaft von Religionen als kollektiven empiri-
schen Groéssen. lhre Forschungsgegenstande sind
Gefiihle, inhaltliche Vorstellungen, Aussagen, Hand-
lungen, Institutionen etc., die die Religionswissen-
schaft nach den fachspezifischen Standards und
subjektiven Forschervorlieben als ausgezeichnete
Objekte ihrer Untersuchungen identifiziert. Materiali-
ter ist die Religionswissenschaft auf eine Fille von
Bezugswissenschaften angewiesen; methodisch ist
sie ihnen gegentber insoweit autonom, als sie "aus
ihrer Objektwelt eigene Kriterien fur die Identifikation
ihres Gegenstandes entwickelt".” Sie bt - in An-
lehnung an die methodische Grundstellung der Pha-
nomenologie Edmund Husserls - eine "Epoché ho-
herer Stufe“**, das heisst Urteilsenthaltung verbun-
den mit universal vergleichenden Fragestellungen.
Damit weiss sich die Religionswissenschaft einer
Antwort auf die Frage enthoben, "ob ihre Aussagen
Uber die Religion(en) metaphysisch oder theologisch
wahr oder falsch sind. Die Religionswissenschaft
arbeitet deshalb nicht mit Kategorien wie 'Aberglau-
be'."*® Ist diese Auffassung befriedigend, ja, ist sie
Uberhaupt konsequent durchzuhalten? In den Ge-
genstanden, die in der Religionswissenschaft unter-
sucht werden, begegnen zweifellos starke Uberzeu-
gungen und Geltungsanspriche und zwar auch sol-
che, die sich gegenseitig logisch oder existentiell
ausschliessen. Kann man sich wirklich damit begn-
gen, diese lediglich beschreibend darzustellen und
auf jegliche eigene Stellungnahme konsequent zu
verzichten? Vielleicht ist das ja sinnvoll bei Dogmen

%" Siehe die Gifford-Lectures von Walter Burkert, Kulte des Alter-
tums. Biologische Grundlagen der Religion, Miinchen: Beck 1998.
= Evangelisches Kirchenlexikon (EKL)3
1610.

, Bd. 3 (1992), 1607-

2 Ebd., 1608.

2 Epd.

%5 Ebd.

57

und Ritualen (was ich durchaus bezweifle), aber
lasst sich das auch im Blick auf ein religiés begrin-
detes Ethos durchhalten? Oder nur um den Preis
einer strikten, methodisch verbindlichen Trennung
zwischen der ldentitat als Forscherin oder Forscher
und der Identitat als selbstandig urteilendem (religit-
sem oder a-religidsem) Subjekt?

2. Ethik, christlich-theologische Ethik und
Religionswissenschaft

2.1 Rollenunterscheidung in der Ethik

Die Ethik innerhalb einer theologischen Fakultat —
von der rein philosophischen Ethik bzw. der prakti-
schen Philosophie, friiher philosophia moralis ge-
nannt, sehe ich hier ab — hat eine dhnliche Zwitter-
stellung wie (einstmals, muss man zunehmend sa-
gen) die Religionswissenschaft in einer theologi-
schen Fakultat. Denn die Fachvertreterinnen und -
vertreter kommen nicht umbhin, einerseits aus einem
genuin (christlich-)theologischen Zusammenhang
heraus zu argumentieren, aber sie miissen anderer-
seits in der Lage sein, sich auch dann versténdlich
zu machen, wenn ihre Adressaten die expliziten
oder hintergrindig wirksamen theologischen Pra-
missen nicht teilen. Ich versuche als Ethiker immer
einigermassen transparent mitzuteilen, welche Pra-
missen ich aktuell in Anspruch nehme und welche
nicht. Ich kann auch sagen: Von einer Ethikerin oder
einem Ethiker im theologischen Kontext erwarte ich,
dass sie oder er in der Lage ist, hinreichend klar und
deutlich zwischen einem genuin theologischen Ar-
gumentationsgang und einer Argumentation etsi
Deus non daretur zu unterscheiden. Letztere ist eine
gedankliche Madglichkeit, die freilich nach meiner
Uberzeugung ein Vertreter theologischer Ethik gera-
de nicht praktizieren sollte. Die Unterscheidungsfor-
derung bedeutet nicht, dass die theologische Ethik
sich permanent zurlicknimmt, bis sie ein Null-Profil
erreicht hat, sondern sie zielt darauf, zwischen genu-
in theologischen bzw. theologisch begriindeten (d.h.:
in einer spezifischen, kritisch gepriften Rede von
Gott wurzelnden) Argumentation und allgemeinen
ethischen Uberlegungen nachvollziehbar zu diffe-
renzieren.

Theologische Ethik unterscheidet sich in vielfacher
Hinsicht von philosophischer Ethik. Als christlich-
theologische Ethik ist sie nicht zu 16sen von ihrem
Ursprung in der Wirklichkeit und Gegenwart Gottes,
die jedem Menschen im ungekindigten Gottesbund
und in der Menschwerdung des Schépfers zugeeig-
net ist — ohne jedes Verdienst aufgrund von mensch-

® Siehe hierzu Wolfgang Lienemann, Philosophische und theo-
logische Ethik im Streit der Fakultaten, in: Friederike Nussel (Hg.),
Theologische Ethik in der Gegenwart. Ein Uberblick iber zentrale
Ansatze und Themen, Tibingen: Mohr Siebeck 2009, 13-47.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

58

lichen Leistungen. Sie unterscheidet sich zweitens
durch den unlésbaren Bezug auf die Gemeinschaft
der Glaubigen, Kirche genannt — es handelt sich bei
dieser Ethik um die Darstellung und Kritik eines be-
stimmten, geschichtlichen Gemeinschaftsethos. Und
sie unterscheidet sich in bestimmten materiellen
Konkretionen, von denen ich das spezifische Barm-
herzigkeitsethos und das uneingeschrankte Enga-
gement fir pax et iustitia, Frieden und Gerechtigkeit,
und — in der neueren Zeit — den Einsatz fur die Ge-
wahrleistung der Menschenrechte einschliesslich der
Religionsfreiheit fur alle Menschen hervorhebe.

Waére die Ethik, die philosophische wie die theologi-
sche, lediglich empirische Sittenkunde, also nur
empirisch gestitzte Darstellung, dann wirde sie die
dieselbe Urteilsenthaltung wie die Religionswissen-
schaft im Bezug auf Glauben wie Aberglauben pfle-
gen. Aber eine um die Dimension des Normativen
amputierte Ethik ist nicht mdglich, weil Menschen
nicht umhin kommen, selbst Stellung zu nehmen
und Uber ,wahr” und ,falsch®, ,gut‘ und ,bdse®, selb-
sténdig zu urteilen. Bezlglich ihrer ethischen Ver-
antwortlichkeiten machen Menschen wohl tberall die
Erfahrung, dass es entscheidend auf sie selbst an-
kommt. Sie konnen ihre Verantwortlichkeit nicht
abschieben oder delegieren. Dadurch wird die Tu-
gend der Urteilsenthaltung nicht gering geachtet,
aber sie wird relativiert, indem sie auf die Moglichkeit
und die Pflicht zu verantwortlichen Entscheidungen
bezogen wird. Man kann die von mir unterschiede-
nen zwei Hauptaspekte der Ethik, namlich Darstel-
lung und Kritik, mithin auch als eine Rollenunter-
scheidung auffassen, und zwar zwischen der Rolle
des Beobachters, auch, um Niklas Luhmanns reflek-
tive Wendung zu beriicksichtigen, des beobachteten
Beobachters, einerseits, der Rolle des teilnehmen-
den, engagierten Urteilenden und Handelnden ande-
rerseits. Beides kommt im Leben der Menschen
zusammen, und jemand, der ausschliesslich in der
Beobachterrolle verharrt, gilt vielfach, nicht ohne
Recht, als tendenziell asozial.

2.2 Religionswissenschaft und Kritik des Ethos

Zu den auf den ersten Blick ein wenig verwirrenden
Aufgaben der Ethik qua Reflexion und Theorie ge-
hort es selbstverstandlich, auch Normen (und so
genannte Werte), der ,eigenen“ wie jeder ,fremden”
Kultur oder Religion, wie empirische Gréssen zu
behandeln. Man kann, will und soll erforschen und
beschreiben, bisweilen sogar ansatzweise erklaren®,

=l Auch hier sind in den letzten zwanzig Jahren biologisch-
evolutionstheoretische ,Erklarungs“-Versuche sehr beliebt gewor-
den: Moral wird dann verstanden als ein Selektionsvorteil in der
sozialen Evolution. Schon Max Weber zitierte gern ein Wort Ben-
jamin Franklins: ,honesty is best policy”, und da ist ja auch etwas
daran. Nur: Ist das schon wirklich Moral? Oder: welcher Art ist
diese Moral?

an welchen regelhaften Verhaltenserwartungen sich
Menschen typischerweise orientieren.

Aber reicht das? Wenn es um normative Erwartun-
gen geht, so trifft man innerhalb der meisten Kultu-
ren auf markante Differenzen. Die beriihmten Ausei-
nandersetzungen zwischen den mittelalterlichen
antiqui et moderni und die frihneuzeitlichen ,querel-
les des anciens et des modernes® sind wohl nicht
nur im alten Europa anzutreffen. Man trifft vergleich-
bare Phanomene, in allerdings unterschiedlichen
Formen und mit ganz verschiedenen Bewertungen,
in vielen Kulturen. Es liegt geradezu in der Natur von
Normen, umstritten zu sein oder umstritten sein zu
kénnen, jedenfalls wenn man dem hier zu Grunde
gelegten pragmatischen Normbegriff Luhmanns folgt
und diese als kontrafaktisch stabilisierte, wechselsei-
tige Verhaltens und Handlungs-Erwartungen ver-
steht. Die hier unvermeidlichen Differenzen mdéchte
ich dann noch einmal in drei unterschiedlichen Hin-
sichten ndher bestimmen: - als unterschiedliche
Normauffassungen (inhaltliche Qualifikation),

- als unterschiedliche Normbegriindungen (legitima-
torische Qualifikation),

- als unterschiedliche Weisen und Formen der nor-
mativ orientierten Kommunikation bzw. Argumentati-
on (kommunikative Qualifikation).

An dieser Stelle sehe ich eine entscheidende Wei-
chenstellung oder Weggabelung zwischen einer
normativ urteilsenthaltsamen Religionswissenschaft
und einer zu reflektierter Urteilsbildung anleitenden
(theologischen und/oder philosophischen) Ethik.
Schon indem man Norm-Kontroversen in einer Reli-
gion oder Kultur beschreibt, wahlt man aus, setzt
Akzente, hélt einiges fir wichtiger als anderes usw.
Vollstandige Urteilsenthaltung I&sst sich wahrschein-
lich Uberhaupt nicht konsequent durchhalten. Wenn
man das zugesteht, verschiebt sich die Forderung
der Urteils- (oder: Wertungs-)Enthaltung in Richtung
auf die Forderung einer moglichst transparenten
Offenlegung der eigenen Voraussetzungen und Pra-
gungen. Mehr noch:

Wenn man mit heute lebenden Menschen aus ande-
ren Kulturen oder Religionen in. Kontakt tritt und
kommuniziert, wenn man beginnt, gemeinsame Fra-
gen, Erfahrungen und Erwartungen zu teilen, wird
man unweigerlich hineingezogen in den Streit um
kontrovers beurteilte Normen in den jeweiligen Ge-
meinschaften. Man kann sich der Beteiligung an
normativen Diskursen bisweilen nur um den Preis
erheblicher Unhéflichkeit entziehen. Ich schlage vor,
im Blick auf derartige Konstellationen drei Optionen
zu unterscheiden:

- Aquidistanz und Neutralitét: diese Option kommt
der Urteilsenthaltung sehr nahe und ist oft mit einem
weltanschaulichen Relativismus verbunden;



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

- explizite Wertung und Stellungnahme aufgrund
klarer Pramissen: diese Option wird oft als Einmi-
schung und Bevormundung empfunden;

- differenzierte Beteiligung an Auseinandersetzun-
gen Uber schon artikulierte Wertungen: diese Option
ist vor allem dann relevant, wenn sie aufgrund einer
ausdricklichen Einladung zur Teilnahme an einem
Diskurs Uber strittige Fragen von Ethos und Moral
getroffen wird.

Die dritte Option, die ich favorisiere, kann am ehes-
ten bei einer schon vorhandenen Pluralitdt von sittli-
chen Uberzeugungen, Positionen und Argumentati-
onen innerhalb einer Kultur oder Religion anknipfen.
Sie findet Kontroversen vielfaltiger Art in den ver-
schiedenen Religionen vor — zwischen Traditionalis-
ten und Modernisierern, zwischen jenen, die Einsich-
ten der neuzeitlichen Wissenschaften fur grundsétz-
lich relevant halten im Blick auf traditionelle religidse
Lehren und deren Revision, und deren Widersa-
chern, die bisweilen die sankrosankte Unverander-
lichkeit heiliger Texte und Brauche betonen, usw.
Diese dritte Option wird die Besserwisserei des un-
gebeten sich einmischenden Beobachters ebenso
vermeiden wie die Urteilsenthaltung dessen, der die
faktischen normativen Kontroversen als Anlass ei-
gener Stellungnahme zurlckweist und unbeteiligt
bleiben mdchte.

Es gibt zahlreiche Griinde, weshalb eine Kritik an
Religionen unvermeidlich ist. Vertreter der christli-
chen Religion mdgen in der Vergangenheit in dieser
Hinsicht Ubereifrig gewesen sein. Doch auch in der
Religionswissenschaft ist, wenn ich recht sehe, seit
einigéar Zeit ein gewisses Umdenken zu beobach-
ten.”" Ich gebe jetzt nur kurz ein paar wenige exem-
plarische Hinweise zu drei Stichworten:

(1) Weltbildveranderungen und kognitive Kompetenzen in
religibsen Zeichensystemen: Mit zahlreichen Religionen
sind ganz bestimmte Weltbilder oder Weltauffassungen
verbunden. Diese sind mit den Befunden in den alteren
oder neueren Naturwissenschaften bisweilen unvereinbar,
zumindest dann, wenn man die jeweiligen Zeichensyste-
me als auf derselben Ebene zueinander in exklusiver
Konkurrenz stehend betrachtet. Als Beispiel nenne ich die
von Darwin herrithrende Evolutionstheorie.”’Im Zeichen
eines ,Kreationismus® oder eines ,intelligent design“ wird
dagegen sowohl im Christentum wie im Islam von be-
stimmten Gruppen und Personen protestiert, wahrend
andere die traditionellen Weltbilder zugunsten der Verein-
barkeit mit wissenschaftlich gewonnenem und validiertem
Erfahrungswissen revidieren.

3 Exemplarisch nenne ich Gritt Maria Klinkhammer / Steffen Rink
/ Tobias Frick (Hg.), Kritik an Religionen. Religionswissenschaft
und der kritische Umgang mit Religionen. Hg. im Auftrag des
Religionswissenschaftlichen Medien- und Informationsdienstes
e.V. REMID, Marburg: diagonal-Verlag 1997.

2 Siehe dazu Wolfgang Lienemann, ,Gott schuf den Menschen
zu seinem Bilde". Aspekte theologischer Anthropologie zwischen
Evolutionsbiologie und ,Kreationismus’, Mskr. 2009 (im Druck).

59

(2) Normative Kontroversen und moralische Kompetenzen
im Blick auf herkdmmliche Formen des Ethos und der
Moral angesichts neuer gesellschaftlicher Entwicklungen:
Hier sind die mdglichen Beispiele Uberaus zahireich — von
den Kontroversen Uber bestimmte wirtschaftsethische
Normen wie das Zinsverbot Uber das Verhéltnis zu den
(neuzeitlichen) Menschenrechten bis hin zu traditionellen
versus modernen Auffassungen von der Gestaltung des
Geschlechterverhaltnisses. Die Debatten um die Gleich-
stellung von Frauen und Mannern oder um gleichge-
schlechtliche Lebenspartnerschaften gehen, soweit ich
sehe, praktisch durch alle Religionsgemeinschaften mitten
hindurch und machen auf Seiten der Beobachter oft eine
Urteilsenthaltung schwer verstandlich.

(3) Globalisierung und interreligidser Koordinationsbedarf
in zentralen gesellschaftlichen Fragen: Nachdem sich
zunehmend die Einsicht verbreitet hat, dass Religionen
nicht ,absterben”, wie manche Vertreter der alteren Religi-
onskritik gemeint haben, insofern sich Vertreter organisier-
ter Religionen an den verschiedensten &ffentlichen — poli-
tischen wie ethischen — Diskursen beteiligen, und weil
immer haufiger von internationalen und nationalen Gre-
mien und Institutionen ausdriicklich nach den Stellung-
nahmen von Religionsgemeinschaften gefragt wird, ist es
ziemlich unvermeidlich geworden, die unterschiedlichen
Voten zu vergleichen und zu bewerten und nach Mdglich-
keiten zu suchen, inwieweit sogar (tendenziell) Uberein-
stimmende Urteilsbildungen — unter Voraussetzung sehr
unterschiedlicher Prémissen und Argumentationen — mog-
lich, winschenswert und realisierbar sind. Das wahr-
scheinlich aktuell wichtigste Beispiel ist die Frage nach
moglichen gemeinsamen Positionen von Religionsge-
meinschaften in Fragen des Menschenrechtsschutzes.

Die Beispiele sollen darauf aufmerksam machen,
dass es zumindest im Rahmen offentlicher, politi-
scher wie ethischer Kommunikationen immer uner-
Iasslicher wird, dass sich Religionswissenschaft und
(theologische) Ethik in ein produktives Verhaltnis
setzen.

3. Kooperationen und Differenzen

3.1 Lebensschutz in den Religionen

Im Jahre 2008 habe ich gemeinsam mit meinem
Berner Kollegen Jens Schlieter ein Seminar Uber
.Lebensschutz in den bioethischen Traditionen der
Religionen“ gemacht.*® Ausgangspunkt unserer
Fragestellungen waren die Annahme und Beobach-
tung, dass praktisch alle Religionen Traditionen und
Normen kennen, die sich auf den Lebensschutz als
Aufgabe beziehen. Im Verlauf des Seminars, in dem
ich sehr viel gelernt habe, hat sich u.a. gezeigt:

- In allen behandelten Religionen begegnet eine
grosse Spannweite zwischen unterschiedlichen ethi-
schen Positionen, die man auf einem Spektrum von
Jiberalen” bis zu ,fundamentalistischen* Auffassun-
gen anordnen kann.

- Siehe dazu die Sammelrezension von Jens Schlieter, Bioethi-
ken religioser Traditionen, VuF 53, 2008, 26-41.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

60

- Auch wenn zahlreiche anthropologische Grundan-
schauungen und Hintergrundannahmen sehr unter-
schiedlich und bisweilen kaum vergleichbar waren,
notigte das wichtige bioethische Bezugsproblem der
Ausweitung technisch-medizinischer Handlungs-
moglichkeiten zu Stellungnahmen dariber, ob es
moralische Grenzen fiur die Verfigung tber mensch-
liches Leben geben solle und kénne.

Im Blick auf die Aufgaben des Seminars habe ich
seinerzeit notiert:

,Vermutlich verhalten sich alle Religionsgemeinschaften
auf irgendeine Weise zu den Fragen des Lebensschutzes
und des Wirdeschutzes, wobei die Semantik von ,Wirde’
vermutlich zwischen den Kulturen und Religionen komple-
xer und kontroverser ist als die von ,Leben’.*' Nicht alle
Religionsgemeinschaften artikulieren sich in dieser Hin-
sicht in der Gestalt ausgearbeiteter Lehren, die womdéglich
Teil einer in sich (mehr oder weniger) koharenten Gesamt-
lehre sind. In diesem Semester halten wir uns zunéchst an
einschlagige textliche Dokumente, die Gegenstand von
Vergleichen werden sollen. Man kdnnte aber auch so
vorgehen, dass man die Lehren erst einmal ganz beiseite
lasst und versucht, durch Beobachtung das tatsachliche
Verhalten von Anhéngern bestimmter Religionen im Bezug
auf Lebensschutz und Wirdeverstandnis zu erschliessen.
Dieser Zugang ist derzeit nicht zu realisieren, aber wir
sollten immer auch danach fragen, wie sich das, was wir in
Dokumenten (Texten) finden, zum tatsachlich beobachtba-
ren Verhalten verhalt. Die Fragen des Lebensschutzes
richten wir vor allem an die Probleme am Lebensbeginn
und am Lebensende. Nun ist offensichtlich, dass diese
Fragen sich durchaus (auch) in Abhangigkeit von techni-
schen Entwicklungen und ihrer je aktuellen Wahrnehmung
stellen. Wenn in einer Kultur die Technik der In-vitro-
Fertilisation (noch) unbekannt ist, stellen sich entspre-
chende Fragen nicht; dasselbe gilt fur Forschung an em-
bryonalen Stammzellen, Praimplantationsdiagnostik und
fur Organtransplantationen. Sobald aber technische Ent-
wicklungen einsetzen, die tatsédchliche Handlungsalterna-
tiven und moralische Handlungsbeurteilungen ermdogli-
chen, sobald in einer Kultur entsprechende Einrichtungen
geschaffen werden (Kliniken, Institutionen der ,life scien-
ces", auch Zentren moralischer Reflexion usw.) kommt es
in aller Regel (auch) zu wertenden Stellungnahmen. In
diese wiederum pflegen unvermeidlich sittliche und religioés
begriindete Uberzeugungen, Orientierungen, Erwartun-
gen, wie sie schon langer artikuliert sind, einzugehen, auf
neue Herausforderungen hin modifiziert und unter Um-
standen explizit reflektiert zu werden (im Sinne einer ethi-
schen Theorie- und Urteilsbildung).“32

Ich habe diese Notizen hier zitiert, um zu unterstrei-
chen, dass auch und gerade bei einer empirisch-
analytischen (religionswissenschaftlichen) Zugangs-
weise normative Probleme der (theologischen oder

o Aber auch der Begriff oder das Verstandnis von ,Leben* sind
inner- und interkulturell keineswegs eindeutig; ich erinnere nur an
die Doppelterminologie von Biog und {wn, im Griechischen, die
auch im NT begegnet (vgl. bes. das Lebensverstandnis im Joh).

4 Uberlegungen und Leitfragen zur Analyse und zum Vergleich
der unterschiedlichen Positionen (2. Oktober 2008).

philosophischen) Ethik nicht auszuklammern sind.
Sie erscheinen zunéchst aber, nicht zuletzt aufgrund
einer bestimmten methodischen Einstellung, auf der
Ebene der vergleichenden Beschreibung. Es gibt in
den Religionen schlicht unterschiedliche ethische
Positionen; ethischer Pluralismus ist kein Merkmal
der ,westlichen®, sakularen Gesellschaften, sondern
ein globales Phanomen. Die eingangs gestellte Fra-
ge ist dann zu wiederholen: Kann, ja muss man sich
mit der ,reinen” Beschreibung begniigen?

3.2 Empirische und normative Kompetenz

Ich denke, dass man angesichts moralischer Kon-
troversen, neuer gesellschaftlicher Entwicklungen
und offener politisch—rechtlicher Entscheidungslagen
nicht umhin kommt, den weiteren Schritt zu einem
begriindeten eigenen Urteil, zu einer Empfehlung
oder gar einem Gesetzesvorschlag zu tun. Dies ist
spatestens kulturiibergreifend auch dann der Fall,
wenn man mit autochthonen Vertretern einer Religi-
onsgemeinschaft in Kontakt tritt. Dann kann es un-
vermeidlich werden, auf die Frage: Was denken Sie
dartiiber? eine klare und begriindete Antwort zu ge-
ben. In einer solchen Situation kommt es entschei-
dend darauf an, diesen Schritt zur normativen Stel-
lungnahme auch als einen solchen klar zu deklarie-
ren. Es ist der Schritt von der empirischen zur nor-
mativen Kompetenz. Hier nun scheint mir, dass die-
ser methodisch auszuweisende Ubergang in der
judischen und christlichen Tradition deutlicher und
kohérenter reflektiert wird als in islamischen, hindu-
istischen oder buddhistischen Zusammenhéngen. In
letzteren ist eher eine Erwartung und Praxis traditi-
onsbewusster, weisheitlicher Ratschldge zu beo-
bachten; im judischen und christlichen Kontext be-
gegnen argumentative Techniken rationaler Wertung
und Urteilsbegriindung. Die Formen der kritischen
Disputation und der kontroversen Meinungsbildung
sind hier seit langem starker ausgepragt; ethische
Reflexion befleissigt sich einer rationalen Diskurs-
form, auch und gerade, wo sie aus einem religidsen
Begrindungszusammenhang entwickelt wird. Diese
Art von Argumentation ist nicht exklusiv, sondern
begriindungsoffen, nicht monologisch, sondern dia-
logisch, in jedem Falle auf die Gewinnung rationaler,
kommunikativer Einsichten bei gleichzeitiger Fundie-
rung in tiefer liegenden religisen Uberzeugungen
ausgerichtet. Diese Art von Urteilsbildung und ethi-
scher Beratungspraxis scheint mir geeignet zu sein,
das Verhaltnis von sdkularer Religionswissenschaft,
christlich-theologischer Ethik und philosophischer
Ethik kooperativ und kritisch-loyal zu gestalten. —



	Pluralität der Religionen und des Ethos : theologische Ethik und Religionswissenschaft

