
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Pluralität der Religionen und des Ethos : theologische Ethik und
Religionswissenschaft

Autor: Lienemann, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

52

Pluralität der Religionen und des Ethos
Theologische Ethik und Religionswissenschaft

Wolfgang Lienemann*

Die Arten und Formen des „Streits der Fakultäten"
verändern sich. Konnte man im 19. Jahrhundert
noch von einer ziemlich übersichtlich gegliederten
Universitätsstruktur ausgehen und wie Kant die drei
„oberen" Fakultäten der philosophischen als der
„unteren", aber freien gegenüberstellen, so ist die
heutige Universität ein ziemlich unübersichtliches
Gebilde. Zwar unterscheiden wir hier in Bern und
anderswo in der Schweiz noch die „phil.-hist." und
die „phil.-nat." Fakultäten, aber die Naturwissenschaften

bilden inzwischen ebenso wenig einen
sachlichen und methodischen Zusammenhang wie
die so genannten Geisteswissenschaften. In Bern
hat sich zuletzt die „phil.-hum." Fakultät aus der
phil.-hist. Fakultät verabschiedet; die Berner Psychologen

verstehen sich heute, wenn ich richtig zugehört

habe, überwiegend als empirische Verhaltensforscher

im Grenzbereich zu den Sozial- und
Biowissenschaften. Von der „Seele" kann da schwerlich
noch die Rede sein. Seit mehreren Jahren tritt überdies

an die Stelle des Ausdrucks Geisteswissenschaften

das Wort „Kulturwissenschaft"1, aber sind
die Naturwissenschaften etwa keine Kulturwissenschaften?

In der ehemaligen DDR hat man seinerzeit,

wie im sonstigen Ostblock, die traditionelle Uni
versitätsstruktur zerschlagen und an ihre Stelle
„Betriebseinheiten" gesetzt. Heute gibt es in Deutschland

Universitäten wie Hamburg, die vor einer Generation

„Fachbereiche" eingerichtet hatten und heute
wieder Fakultäten kennen (dabei wurde die alte

* Manuelstrasse 116, 3006 Bern
E-mail: wolfqanq.lienemann@theol.unibe.ch

Wolfgang Lienemann, Dr. theol., ist emeritierter Professor für
Ethik an der Theologischen Fakultät der Universität Bern.

Der Ausdruck kam in Anlehnung und im Anschluss an die Rede
von einer Kulturphilosophie zu Beginn des 20. Jh., etwa bei Georg

Simmel und Ernst Cassirer, auf und wurde, nach der Verhöhnung

und Zerstörung der Geisteswissenschaften in der NS-Zeit,
in den letzten zwanzig Jahren zunehmend für interdisziplinäre
Forschungen verwendet, in denen die unterschiedlichsten
kulturellen Tätigkeiten und Artefakte untersucht werden. Während im
angelsächsischen Sprachraum ziemlich unbestimmt vom „cultural
turn" und den „humanities" die Rede ist, leidet auch der deutsche
Ausdruck an seiner grossen Unschärfe. Als Einführungen siehe
Hartmut Böhme u.a., Orientierung Kulturwissenschaft. Was sie
kann, was sie will, Reinbek: Rowohlt 22002. Elisabeth List / Erwin
Fiala (Hg.), Grundlagen der Kulturwissenschaften. Interdisziplinäre

Kulturstudien, Tübingen: Francke 2004; Aleida Assmann,
Einführung in die Kulturwissenschaft. Grundbegriffe, Themen,
Fragestellungen, Berlin: Erich Schmidt 2006, neu bearb. 22008.

theologische Fakultät als Departement der Fakultät
für Geisteswissenschaften inkorporiert).

Mit der scheinbar abseitigen Frage nach dem Wandel

von Universitätsstrukturen sind in der Regel
systematische und methodische Sachfragen verbunden.
Änderungen im Aufbau der Universitäten sind (meistens)

nicht willkürlich, sondern ergeben sich aus
gesellschaftlichen Herausforderungen und Entwicklungen,

aus neuen Fragestellungen und Erkenntnissen,

aus der Veränderung des Horizontes. Nicht nur
der Brunnen der Vergangenheit ist unermesslich
tief2, sondern auch die Weitung des Blicks über den
europäischen Tellerrand hinaus hat ganz neue
Forschungen angestossen.

Eine der Folgen dieser Entwicklung ist die Entstehung

der Religionswissenschaft.3 Als ein eigenständiges

universitäres Fach gibt es sie im deutschsprachigen

Raum erst sei dem 20. Jahrhundert, mit
Vorläufern, etwa in den Niederlanden, im 19. Jahrhundert.4

1912 wurde das religionswissenschaftliche

2
„Tief ist der Brunnen der Vergangenheit. Sollte man ihn nicht

unergründlich nennen?" Mit diesen Sätzen beginnen Thomas
Manns Josephs-Romane (zuerst 1933).
3

Siehe zur Einführung Hans G. Kippenberg, Die Entdeckung der
Religionsgeschichte. Religionswissenschaft und Moderne,
München: Beck 1997; Axel Michaels (Hg.), Klassiker der
Religionswissenschaft. Von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade,
München: Beck 1997. Der erste Lehrstuhl für Allg. Religionswissenschaft

wurde 1873 an der Theol. Fakultät in Genf errichtet. Als
erster, der eine „science of comparative religion" begründete, gilt
der deutsche Philologe und Indologe Friedrich Max Müller (1823-
1900), der seit 1848 in Oxford lehrte; siehe dazu Hans-Joachim
Klimkeit in: Michaels, a.a.O., 29-40. Zur Entwicklung in der
Schweiz siehe den Beitrag von Uehlinger in diesem Heft.
4

Legt man ein sehr weites Verständnis des Gemeinten zugrunde,
kann man natürlich auch lange vorher (Proto- )Religionsgeschich-
te oder gar -Wissenschaft finden, etwa in Reiseberichten von der
Entdeckung der „Neuen Welt", in Leibniz' Kommunikation mit den
Jesuiten in China oder in den Berichten des Grafen Zinzendorf
und anderer von den Indianern in Nordamerika. Beispiele: die
erste Beschreibung der Entdeckung Amerikas von Peter Martyr
von Anghiera (1459-1525), De rebus oceanicis et orbe novo,
1511 f, deutsche Übersetzung von Hans Klingelhöfer, Acht Dekaden

über die Neue Welt, 2 Bde. Darmstadt: WB 1972-1975; Georg

Wilhelm Leibniz, Das Neueste von China (1697) - Novissima
Sinica, hg. v. Heinz Günther Nesselrath und Reinbothe, Köln:
Deutsche China Gesellschaft 1979; Nikolaus Ludwig Graf
Zinzendorf, Pennsylvanische Nachrichten. Von dem reiche Christi.
Anno 1742: B. L.s [= N. L. Gf. v. Z.s] Wahrer Ber. de dato Ger-
mantown, den 20. Febr. 1741/42 an seine liebe Teutsche u. wen
es sonst nützlich z. wissen ist, wegen Sein u. seiner Brüder
Zusammenhanges mit Pennsylvania, z. Prüfung der Zeit u. Umstände

ausgefertiget; nebst einem P. S. de dato Philadelphia den 5.
Martii u. einigen unsere Lehre überhaupt, u. dieses Schrifftgen
insonderheit, erläuternden Beylage, Büdingen 1742.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Institut in Leipzig gegründet. Zumeist war die
Religionswissenschaft anfänglich in den theologischen
Fakultäten angesiedelt, und das führte regelmässig
zu einem ganz speziellen Streit Graz der Disziplinen.
Inzwischen kann die Religionswissenschaft an
zahlreichen Universitäten in Deutschland, der Schweiz
(Basel, Bern, Freiburg, Genf, Lausanne, Luzern,
Zürich) und Österreich (Wien und) studiert werden.
Der Trend der Religionswissenschaft scheint dahin
zu gehen, zuerst ein theologieunabhängiges Profil
zu gewinnen und sich dann möglichst im Rahmen
einer phil.- hist. Fakultät zu etablieren.

Dieser Beitrag gilt drei Fragestellungen: (1) dem
Verhältnis von Theologie und Religionswissenschaft,
(2) der besonderen Herausforderung der Ethik in

diesem Feld und (3) einem Beispiel möglicher
Kooperation von Religionswissenschaft und (theologischer)

Ethik.

1. Zum Verhältnis Theologie - Religionswissenschaft

1.1 Zur Terminologie
Wenn im folgenden von Theologie die Rede ist,
dann nur von der so benannten Wissenschaft, die -
mit welchem Recht auch immer - als „christliche"
bezeichnet wird. Die Selbst- oder Fremd-
Bezeichnung als „christliche" Theologie mag
durchgehen, sofern man dabei an den grundlegenden
Bezug evangelischer, katholischer oder orthodoxer
Theologien zu den entsprechenden kirchlichen
Gemeinschaften denkt. Die Selbstbezeichnung als
„christlich" ist hingegen problematisch, sofern darunter

gleichsam eine Selbstbeglaubigung verstanden
wird.5 Im Übrigen muss man sehen, dass es neben
Theologien im Raum der Kirchen auch eine jüdische
und eine islamische Theologien gibt. Allerdings
haben die meisten Menschen, wenn sie von Theologie
sprechen, die auf christliche Kirchen und Konfessionen

bezogenen Theologien im Sinn. In diesem
pragmatischen Sinn ist hier von christlicher Theologie

oder christlich-theologischer Ethik die Rede - im
Sinne einer Ortsangabe.

5
Der Kirchenhistoriker Franz Overbeck (1837-1905) hat dieses

Selbstverständnis in einer kleinen Schrift mit dem Titel „Über die
Christlichkeit unserer heutigen Theologie" (1873, 21903, jetzt in
Bd. 1 seiner Schriften) und in seinen gesammelten Notizen über
„Christentum und Kultur" (Basel 1919) einer äusserst scharfen
Kritik unterzogen. Karl Barth hat diese Kritik in einem erheblichen
Umfang akzeptiert; vgl. seine zwei Aufsätze zu Overbeck
(Unerledigte Anfragen an die heutige Theologie, 1920, Immer noch
unerledigte Anfragen, 1922) sowie die frühe, seinerzeit nicht
veröffentlichte „Ethik" (1928/29 bzw. 1930/31), jetzt Zürich: TVZ
1973, Bd. 1, 56-63. Overbecks kleine Schrift erschien zuerst
gemeinsam mit Friedrich Nietzsches erster „Unzeitgemässer
Betrachtung". Nietzsche notierte einmal: „Das Wort schon .Chris¬
tentum' ist ein Missverständnis -, im Grunde gab es nur einen
Christen, und der starb am Kreuz." (Der Antichrist, 39)

53

Unter dem Titel einer Religionswissenschaft begegnen

ebenfalls unterschiedliche Phänomene. Die
„Deutsche Vereinigung für Religionsgeschichte" hat
sich erst 2005 umbenannt in „Deutsche Vereinigung
für Religionswissenschaft". Dabei sind die Grenzen
des Faches sehr offen im Blick auf Soziologie,
Psychologie, Ethnologie oder Sozialanthropologie einerseits,

im Blick auf die konzentrierte Behandlung
bestimmter Religionen andererseits teilweise wieder
sehr eng. Heutige Religionswissenschaftler kommen
nicht umhin, jeweils eine Balance zwischen
fachlichsprachlicher Spezialisierung, theoretisch orientierter,
generalisierender Komparatistik und der Vermittlung
von Überblickswissen zu finden. (Das gilt natürlich,
wenigstens in dieser Allgemeinheit, auch von anderen

Geisteswissenschaften, so auch von den Disziplinen

der [christlichen] Theologie.) Dabei scheint es
bisher nicht überall gelungen zu sein, einen
hinreichenden Konsens über Art und Umfang des
Gegenstandsbereiches der Religionswissenschaft zu
finden. So betont die Berner Religionswissenschaft-
lerin Karénina Kollmar-Paulenz, dass ihr Fach es nur
mit Religionen im Plural zu tun habe, während ihr
Vorgänger auf dem Berner Lehrstuhl, Axel Michaels,
versichert, dass man vom Plural (die Religionen) nur
reden kann, wenn man den Kollektiv-Singular (die
Religion) nicht negiert, sondern eigens zu bestimmen

versucht, auch wenn eine entsprechende
Arbeitsdefinition nicht mehr als ein Programm sein
kann.6 Michaels eigene Arbeitsdefinition geht davon
aus, „dass Religion die Antwort des Menschen auf
das Bewusstsein seiner Sterblichkeit" ist.7 In jedem
Fall wird man sagen müssen, dass es möglich und
notwendig ist, angesichts der unübersehbaren Vielfalt

von Religionen auch zu versuchen, eine
hinreichende Menge von übereinstimmenden Merkmalen
der betrachteten Phänomene zu gewinnen und zu
bestimmen. Das schliesst strittige Grenzfälle ja nicht
aus. Derart übergreifende Minimaldefinitionen zeich-

6
A.a.O., 12.

7
Ebd., 13. Fragt man zurück oder sucht man Alternativen zu

dieser Auffassung, finden sich leicht auch noch ganz andere
Kandidaten für den Ausgangspunkt eines Religionsverständnisses

- Erfahrungen von etwas als Heiligem im Gegenüber zu
Nicht-Heiligem, Deutungen des Glücks/Unglücks, des Glücksverlangens

und der Rechtfertigung von Glück/Unglück, Umgang mit
Schicksalsschlägen, Abschlussgedanken der Weltorientierung,
Gewinn und Verlust von Identitätserfahrungen oder-auflösungen,
Transzendenzbezug mit oder ohne Konsequenzen für die
Lebensführung etc. Mit Absicht nenne ich nicht in erster Linie die
Gottesbeziehung, weil Religionswissenschaftler immer wieder
darauf hinweisen, dass dieses Merkmal besonders für manche
asiatische Religionen nicht zentral sei. Wenn man sich hingegen
auf ein Gottesverständnis bezieht, das die Grenzen eines personalen

göttlichen Gegenübers transzendiert oder ganz pragmatisch

auf die Frage antwortet, woran ein Mensch letztendlich sein
Herz hängt - so Martin Luther in der Erklärung des ersten Gebots
im Grossen Katechismus 1529: BSLK 560; Paul Tillich sprach
vom „ultimate concern - dann könnte auch das wieder ein
Ansatz (mehr freilich nicht) zu einem weithin akzeptablen
Religionsverständnis sein.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

54

nen sich dann freilich meist dadurch aus, dass sie
formal und weitgehend inhaltsleer sind und oft nur
durch eine gemeinsame methodische Grundeinstellung

der Forschenden zusammengehalten werden.
In diesem Sinne wurde von der Religionswissenschaft

in Bern folgende Arbeitsdefinition vertreten:
Religion ist ein „Kommunikationssystem, das sich
durch ein spezifisches, historisch und kulturell
determiniertes Zeichensystem auszeichnet"8.

Die Fachdisziplin der Religionswissenschaft als empirische
Kulturwissenschaft beschäftigt sich mit der Beschreibung und Analyse

religiöser Traditionen in ihren sozialen und kulturellen Äusserungen

sowie ihren öffentlichen Institutionalisierungen. Der in der
Religionswissenschaft verwendete Religionsbegriff ist empirisch
basiert und klammert bewusst die Frage nach der Wahrheit von
religiösen Aussagen aus. "Religion" wird nicht verstanden als ein
unabhängig vom Menschen existierendes "Heiliges", sondern als
ein Kommunikationssystem aus historisch und kulturell geprägten
Zeichen und Symbolen mit spezifischen Bedeutungen. Als Quellen

zur Beschreibung dieses Kommunikationssystems stehen der
Religionswissenschaft nicht nur schriftliche und mündliche Äusserungen

von Gläubigen zur Verfügung, sondern auch Zeugnisse
der religiösen Architektur, Kunst, Musik usw. sowie die Beobachtung

religiöser Handlungen (z.B. Rituale). Die verschiedenen
Quellen ermöglichen es, die Innenperspektive der Gläubigen,
soweit sie den Forschenden zugänglich ist, in die systematische
Analyse des gesammelten Materials einzubeziehen.
Religionswissenschaftliche Forschung bleibt damit nicht bei der Beschreibung

empirischer Befunde stehen, sondern analysiert auch die
Bedeutungen, die Religionen für Individuen und Gesellschaften
besitzen. Zum Forschungsgegenstand der Religionswissenschaft
können sämtliche religiösen Äusserungen, Gegenstände und
Handlungen in historischen und modernen Gesellschaften werden.

Das Eingebundensein religiöser Zeichen- und Symbolsysteme
in ihren historischen, sozialen und kulturellen Kontext bedingt

in der religionswissenschaftlichen Lehre und Forschung eine
enge Zusammenarbeit mit benachbarten kultur- und
sozialwissenschaftlichen Disziplinen wie der Sozialanthropologie/Ethnologie,

der Soziologie, den asienwissenschaftlichen
Philologien, der Philosophie und der Theologie. Die Religionswissenschaft

hat sich innerhalb der kultur- und sozialwissenschaftlichen

Disziplinen als eine fächerübergreifende, integrierende
Wissenschaft etabliert. Sie fühlt sich einem multidisziplinären
methodischen Ansatz verpflichtet, der nicht von akademischen
Fächergrenzen bestimmt wird, sondern von den jeweiligen
Forschungsgegenständen, die unterschiedliche methodische Zugänge

erfordern.

Studieninformation „Was ist Religionswissenschaft?" des Instituts
für Religionswissenschaft vom Mai 2008.

Diese Arbeitsdefinitionen provozieren natürlich sofort
die Rückfrage: worin liegt das behauptete „Spezifische"

- existiert es unabhängig oder wird es von den
jeweils Forschenden heuristisch konstruiert, und
zwar für jede Religion oder religiöse Erscheinung
gesondert, oder gibt es ein übergreifend „Spezifisches"

auf der Seite der beobachteten und beschriebenen

Phänomene, ein Merkmal oder mehrere, welche

die Elemente einer Menge erst als Menge
konstituieren und erkennbar werden lassen? Man sieht
sofort: Es ist unumgänglich, nach den wissen-

g
Karénina Kollmar-Paulenz, Das wissenschaftliche Profil des

Instituts für Religionswissenschaft an der Universität Bern, paper
v. 27. Mai 2005; vgl. auch dies., Die Religionswissenschaft - Zur
Relevanz eines „kleinen Fachs" in der akademischen Landschaft,
Bern 2003.

schaftstheoretischen Voraussetzungen zu suchen,
die in einer Fachwissenschaft üblicherweise
Anerkennung finden.
So wenig wie es nun freilich ein allgemein geteiltes
Verständnis von Religionswissenschaft gibt, so wenig

gibt es ein einheitliches Verständnis von (christlicher)

Theologie. Doch unerachtet aller konfessionellen
Besonderheiten9 gilt, dass (christliche) Theologie

der denkenden Rechenschaft und Verantwortung
des Glaubens in der Gemeinschaft der Kirche Jesu
Christi dient.
Christliche Theologie hat - in Anlehnung an den Schleiermacher-
schen enzyklopädischen Entwurf10 formuliert - eine historische,
eine systematische und eine (kirchenleitend-)praktische Dimension.

Als systematische Theologie, deren Aufgabe der Sache nach
von allen theologischen Disziplinen auf ihre jeweils besondere
Weise zu verantworten ist, ist sie "wissenschaftliche Selbstprüfung

der christlichen Kirche hinsichtlich des Inhalts der ihr
eigentümlichen Rede von Gott".11 Theologie - hier verstanden als
sachliche Einheit der theologischen Wissenschaften in Relation
zu den Dimensionen von Geschichte und Gegenwart des
Christentums - ist bezogen (1) auf die ursprünglichen Urkunden des
jüdischen und christlichen Glaubens, deren Auslegungs- und
Wirkungsgeschichte, deren soziale, politische und kulturelle
Gestalten und Hervorbringungen, (2) auf die systematischen
Darstellungs-, Reflexions- und Kritikformen hinsichtlich dieser
geschichtlichen Grundlagen, ihrer Weiterbildungen und
Umformungen und (3) auf deren heutige praktischen und lehrhaften
Aktualisierungen in Gestalt der vielfachen Anleitungen und
Verantwortlichkeiten zur kreativen Weitergabe der entsprechenden
Überlieferungen. Christliche Theologie hat in allen ihren Gestalten
und Spezialisierungen die Aufgabe, den Gliedern des Volkes
Gottes zu helfen, ihren Glauben gegenüber jedem Menschen frei
zu bezeugen (1 Petr 3,15).

9
Eine umfassende, gleichwohl immer noch exemplarische

Darstellung wichtiger Theologieverständnisse in reformatorischer
Perspektive gibt Oswald Bayer, Theologie, Gütersloh: Gütersloher
Verlagshaus 1994. Aus römisch-katholischer Sicht siehe Joseph
Ratzinger, Theologische Prinzipienlehre. Bausteine zur
Fundamentaltheologie, München: Wewel 1982; siehe auch die knappen
Formulierungen der Kongregation für die Glaubenslehre, Instruktion

übe rdie kirchliche Berufung des Theologen vom 24. Mai
1990 (VAS 98): „Unter den durch den Geist in der Kirche entfachten

Berufungen zeichnet sich die des Theologen aus, dessen
Aufgabe darin besteht, in Gemeinschaft mit dem Lehramt ein
immer tieferes Verständnis des Wortes Gottes, wie es in der
inspirierten und von der lebendigen Tradition der Kirche getragenen

Schrift enthalten ist, zu gewinnen. Der Glaube strebt von
seiner Natur her nach Erkenntnis, denn er enthüllt dem Menschen
die Wahrheit über seine Bestimmung und den Weg, sie zu
erreichen. Obwohl diese geoffenbarte Wahrheit all unser Reden
überschreitet und unsere Begriffe angesichts seiner letzten Endes
unergründlichen Erhabenheit (vgl. Eph 3,19) unvollkommen
bleiben, so fordert er doch unsere Vernunft, dieses Geschenk Gottes
zum Erfassen der Wahrheit, auf, in ihr Licht einzutreten und so
fähig zu werden, das Geglaubte in einem gewissen Mass auch zu
verstehen. Theologische Wissenschaft, die sich um das
Verständnis des Glaubens in Antwort auf die Stimme der sie
ansprechenden Wahrheit bemüht, hilft dem Volk Gottes, gemäss dem
Auftrag des Apostels (vgl. 1 Petr 3,15) dem, der nach seiner
Hoffnung fragt, Rede und Antwort zu stehen." (Tz. 6)
10

Kurze Darstellung des theologischen Studiums zum Behuf
einleitender Vorlesungen (Berlin 11810, 21830; kritische Ausgabe
hg. v. Heinrich Scholz, Leipzig: Deichert 31910 (=Darmstadt: WB,
4. Aufl. o.J.).
11

Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik. Die Lehre vom Wort Gottes,

Bd. 1/1, München: Kaiser 1932, 1 Zürich: EVZ 81964, 1).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Was daraus im Blick auf ein heute mögliches und
gebotenes Verständnis christlichtheologischer Ethik
folgt, fasse ich im folgenden Kasten zusammen.

Es liegt auf der Hand, dass Wissenschaftsauffassungen,

wie sie hier gegenüber gestellt werden und
selbstverständlich kritisch zu diskutieren sind, nicht
über einen Leisten geschlagen werden können. Aber
dass es unter Bedingungen eines starken Pluralismus

sowohl in Sachen Wissenschaftsverständnis als
auch in der Frage von Theologie(n) keine methodologische

oder ideologische Unifikation geben kann,
sollte einleuchten. Dann stellt sich die Frage, ob und
wie inter-disziplinäre Differenzen fruchtbar gemacht
werden können. Gemeinhin spricht man ja von In-
terdisziplinarität vor allem, wenn es um Kooperationen

und Konvergenzen geht. Spannender aber
scheint es mir zu sein, die Kontroversen zu analysieren

und - nach Möglichkeit - daraus (auch) zu
lernen.

1.2 Kontroversen und Konsense
Zuerst soll auf einige wichtige Weichenstellungen
verwiesen werden, die zur Trennung der Wege von
Theologie und Religionsgeschichte bzw.
Religionswissenschaft geführt haben. Ich unterscheide (1)
gegenstandsbezogene, (2) historische und (3)
methodische Trennungsgründe.

1.2.1 Die Entdeckung der Vielfalt der Religionen.
Während die christlichen Gemeinschaften und
Kirchen in der Antike sich zunächst einem ziemlich
unübersichtlichen religiösen Pluralismus gegenüber
sahen, bei dem traditionelle Kulte gemäss
unterschiedlichen Räumen und Zeiten sich entwickelten,
hat das siegreiche, d.h. seine Mythen, Riten,
Ethosauffassungen, Bekenntnisse und Lehren monopolistisch

durchsetzende Christentum13 nach und nach

12
Mit kleinen Änderungen übernommen aus: Wolfgang Liene-

mann, Grundinformation theologische Ethik, Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht 2008, 49.

13
Vgl. Gerd Theissen, Die Religion der ersten Christen. Eine

Theorie des Urchristentums, Gütersloh: Chr. Kaiser / Gütersloher
Verlagshaus 2000, Darmstadt: Wiss. Buchgeselischaft 32003, 20-
28.

55

konkurrierende Kulte (aus der Öffentlichkeit)
verdrängt.14 Zwar gab es inmitten des orbis christianus
ebenso wie an seinen Rändern stets nicht-christliche
Kulte und Religionen - zuerst die jüdischen
Gemeinden natürlich, dann Jahrhunderte lang den teils
sich ausbreitenden, teils sich arrangierenden, teils
sich zurückziehenden Islam, stets auch konkurrierende

interne Abspaltungen. Doch die
vorherrschenden Welt- und Religionswahrnehmungen waren

in Europa Jahrhunderte lang durch die una,
sancta, catholica et apostolica ecclesia bestimmt,
auch nach der und vielleicht sogar verstärkt durch
die Kirchenreform (oder, wie andere sagen würden:
durch den Bruch bzw. die Glaubensspaltung) im
Zeitalter der Reformation. Es war nicht zuletzt die
theologische Wissenschaft in Verbindung mit dem
hierarchischen Aufbau der Kirche, die eine starke
Vereinheitlichung des Welt-, Gottes- und Menschenbildes

förderte. Diese Tendenz zur lehramtlichen
und praktischen Unifizierung hielt sich nicht nur im

so genannten konfessionellen Zeitalter15 durch -
nunmehr freilich religiös und politisch definierten -
Konfessionspluralismus, sondern wurde zum Teil
noch verstärkt durch das Interesse des territorialen
Fürstenstaates an der religiösen Homogenität und
Gehorsamsbereitschaft der Untertanen.

Erst im Zuge der von Europa ausgehenden Kolonia-
lisierung gerieten immer mehr nichteuropäische
Lebensformen, Praktiken, Mythen und Lebensweisen

in den Blick. Innerhalb der traditionellen
theologischen Fakultäten wurde die Religionsgeschichte
zum neuen Thema. Ihr Gegenstand war zumeist die
Menge der nicht-christlichen Religionen - die Theologie

in ihrer funktionellen fachlichen Binnendifferenzierung

war für die Selbstreflexion und Steuerung
der jeweiligen christlichen Kirchen zuständig, die
Religionsgeschichte bzw. -Wissenschaft gleichsam
für den „Rest der Welt".

Diese asymmetrische Aufteilung der
„Zuständigkeitsbereiche christliche Religion für die Theologie
und nicht-christliche Religionen für die Religionswissenschaft

ist heute [...] obsolet geworden"16, denn
man hat gemerkt, dass es unabdingbar ist, in der
Religionswissenschaft gegenstands- und themen-

14
Siehe hierzu Ulrich Luz, Religionen, konkurrierende

Wahrheitsansprüche, Konflikte und ihre theologischreflexive Bearbeitung

in der Spätantike (Mskr. 2009).
15

Siehe Heinz Schilling, Der Augsburger Religionsfrieden 1555,
Münster: Aschendorff 2007; Harm Klueting, Das konfessionelle
Zeitalter. Europa zwischen Mittelalter und Moderne. Kirchengeschichte

und allgemeine Geschichte, Darmstadt: WB 2007; Kaspar

von Greyerz, Religion and Culture in Early Modern Europe,
1500- 1800, Oxford: UP 2008; Evelin Wetter (Hg.), Formierungen
des konfessionellen Raumes in Ostmitteleuropa, Stuttgart: Steiner
2008.
16

Karénina Kollmar-Paulenz, Das „Eigene" und die „Anderen"
oder Theologie und Religionswissenschaft: Eine unendliche
Geschichte? (Mskr. 2005, 2)

Die evangelisch-theologische Ethik fragt im Hören auf Gottes
Wort nach der Wirklichkeit, dem Wirken und Willen Gottes und
nach der entsprechenden Verantwortlichkeit der Menschen. Sie
hat die Aufgabe, den Wahrheitsanspruch und die Bedeutung des
christlichen Zeugnisses von Gott für die individuelle und
gemeinschaftliche Lebensführung unter den Bedingungen der heutigen,
pluralistischen Gesellschaft zu entfalten. Sie will - im kritischen
Dialog mit der philosophischen Ethik - dazu beitragen, die Gestalten

des Ethos in Gesellschaft und Kirche im Lichte des Evangeliums

darzustellen und kritisch zu prüfen. Sie dient der Analyse,
Begründung und Entfaltung geschichtlicher und gegenwärtiger
Modelle christlichen Handelns im Kontext der modernen,
multireligiösen Weltgesellschaft und will zur eigenen sittlichen Urteilsbildung

befähigen, zur Beratung bei der Lösung ethischer Probleme
in Kirche, Ökumene und Gesellschaft anleiten und zur Wahrnehmung

öffentlicher Verantwortung durch die Kirchen und Religionen

beitragen.12



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

56

spezifisch zu differenzieren und sich zu spezialisieren.
Ein entsprechender gesellschaftlicher Bedarf,

wenn man das zunehmende Interesse so nennen
will, war eine Folge der Ausweitung des sozialen
Horizontes über die europäischen Grenzen hinaus.
Während noch Karl Marx (1818-1883) seine
Geschichte der Durchsetzung der kapitalistischen
Produktionsweise ganz aus mitteleuropäischer Perspektive

schreiben konnte und allenfalls am Rande etwas
von „asiatischer Produktionsweise" notierte, verfolgte

Max Weber (1864-1920) schon ein Forschungsprogramm,

das der globalen vergleichenden
„Wirtschaftsethik der Weltreligionen" galt. Zu Webers Zeit
entwickelte sich in der Theologie die so genannte
Religionsgeschichtliche Schule, die nicht mehr allein
auf die Gestalten des Christentums bezogen war,
sondern sich nach und nach einer globalen Kompa-
ratistik öffnete. Spätestens nach dem II. Weltkrieg
wurde das Bewusstsein allgemein, in einer insgesamt

religiös pluralistischen Welt zu leben.

1.2.2 Verabschiedung der missionarischen Erblast.
Als erstes haben den religiösen Pluralismus die
grossen Entdecker und die mit ihnen ziehenden
Missionare erfahren. Das ist für das Verhältnis von
(christlicher) Theologie und Religionswissenschaft
prägend, bisweilen traumatisch geworden. Viele
Missionare waren Pioniere in der Entdeckung und
Erforschung des Fremden. Sie studierten die
unbekannten Sprachen und Dialekte, schufen Wörterbücher

und Grammatiken, berichteten über die fremden,

exotischen Welten. Sie übersetzten die Bibel.
Nicht selten begründeten sie so allererst eine neue
Schriftsprache in ihren Gastländern.17 In England
finden wir neben Missionaren besonders Kolonialbeamte,

die die unbekannte Welt fremder Bräuche
und dabei auch der Religionen erforscht haben. Das
Themenfeld „Mission und Kolonialismus" ist viel zu
weit, um es hier auch nur mit wenigen Worten streifen

zu wollen.

Für die hier leitende weit engere Fragestellung ist
wichtig, dass sehr oft Lehrstühle an theologischen
Fakultäten für Missionswissenschaft und
Religionsgeschichte bzw. Religionswissenschaft eingerichtet
worden sind.18 Die Missionswissenschaft19 war und

Ein Beispiel, auf das mich meine Frau hinwies: Hermann Gun-
dert (1814-1893), Grossvater des Dichters Hermann Hesse und
des Missionars und Ostasienforschers Wilhelm Gundert, schrieb
die erste Grammatik der südindischen Sprache Malayalam. Siehe
dazu näher A.N.P. Ummerkutty, Gunderts bleibender Einfluss auf
das Malayalam, in: Hermann Gundert. Brücke zwischen Indien
und Europa. Begleitbuch zur Hermann-Gundert- Ausstellung im
GENO-Haus Stuttgart vom 19. April bis 11. Juni 1993, hg. v.
Albrecht Frenz, Ulm: Südd. Verlagsgesellschaft 1993, 343-344.
18

So gibt es an der theologischen Fakultät der Universität
Heidelberg einen Lehrstuhl für Religions- und Missionswissenschaft.
19

Als ihre Begründer nennt man häufig für den deutschsprachigen
Raum auf evangelischer Seite Gustav Warneck (1834-1910)

und auf römisch-katholischer Seite Joseph Schmidlin (1876-

ist nun in der Regel eng den einschlägigen
Missionsgesellschaften verbunden; diese wiederum
haben sehr häufig einen pietistischen kirchlichen oder
freikirchlichen Wurzelboden. Missionswissenschaftler

im engeren Sinne kann jemand fast nur werden,
wenn man selbst in der Mission gearbeitet hat -
genauso wie ausgiebige Feldforschung zu den
üblichen Voraussetzungen von Sozialanthropologie und
Religionswissenschaft gehört.20 Und genau gegen
diese Verflechtungen, Vereinnahmungen und
(tatsächlichen oder vermeintlichen) Zumutungen einer
Doppelrolle zwischen Kirchen- und Missionsbezug
und säkularer, autonomer Wissenschaft richtet sich
vielfach der Emanzipationswille der Religionswissenschaftler,

die aus den herkömmlichen theologischen

Fakultäten hinausstreben. Es sind
Befreiungsschritte aus einer tatsächlichen oder vermeintlichen

„ecclesiastical captivity".

1.2.3 Methodensicherheit statt Wahrheitsfraae. Eine
von der Theologie emanzipierte Religionswissenschaft

kann ihr Selbstverständnis natürlich nicht
mehr aus einem bestimmten Kirchenbezug oder
einem religiösen Glauben und dessen denkender
Verantwortung ziehen, sondern muss ihre
Wissenschaftlichkeit autonom und nach Massgabe aktueller
Wissenschaftsstandards begründen. Zuerst gilt
dabei: Um eine Religion zu studieren und darzustellen,
muss man ihr nicht angehören. Zweitens wird weithin

die Prämisse geteilt, dass es nicht nötig oder
sinnvoll sei, etwas über den Ursprung oder das Wesen

einer Religion zu wissen oder spekulativ
anzunehmen; es genüge vielmehr, die „Zeichensprache"
einer Religion zu untersuchen und religiöse Zeichen-
und Kommunikationssysteme zu beschreiben und in
ihrer Genese darzustellen. Damit ist auch schon
drittens impliziert, dass sich eine derartige
Religionswissenschaft als eine beschreibende, als eine
analytisch-empirische Wissenschaft versteht.
Insbesondere vorab geteilte Geltungsansprüche und
Wertungen haben hier nichts zu suchen.

Nun wissen natürlich auch die Religionswissenschaftler,

dass eine theorielose empirische
Forschung wie ein Herumtappen im Nebel ist. Doch
darüber, welche Art von Theorie der Religionswissenschaft

einen sicheren Gang der Forschung ga-

1944). Schmidlin wurde wegen seiner ablehnenden Haltung
gegenüber dem NS-Regime 1934 zwangspensioniert, später
vielfach schikaniert, schliesslich in die KZ-Aussenstelle von
Vorbrück-Schirmeck gebracht, wo er an den Folgen von
Misshandlungen am 10. Januar 1944 gestorben ist. Als sehr knappen
Überblick siehe Werner Ustorf, Missionswissenschaft, in: Dietrich
Ritsehl / Werner Ustorf, Ökumenische Theologie - Missionswissenschaft,

Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1994, 98-144.
20

Das gilt alles freilich nur grosso modo. Wer z.B. als
Religionswissenschaftler im Blick auf antike Religionen und ihre Geschichte

arbeitet (wie Walter Burkert, siehe folgende Anm.), kann
selbstredend keine Feldforschungen betreiben, es sei denn, die betreffende

Peson sei auch archäologisch interessiert.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

rantieren könnte, scheint es derzeit keinen Konsens
zu geben. Manche scheinen dazu zu neigen, einem
evolutionstheoretischen Modell der Religionsentstehung

und -entwicklung am meisten Kredit zu
geben.21 Wieder andere widmen sich einer bestimmten
(vergangenen oder gegenwärtigen) Kultur, ihren
Sprachen, ihren Religion(en) und deren Geschichte.
Oder man konzentriert sich auf übergreifende
Vergleiche bestimmter Erscheinungen, etwa die Formen
und Funktionen von Ritualen. Nur eines ist mehr als
ein Sakrileg: eine Religion für wahr, gültig oder gar -
horribile dictu - überlegen zu halten. Im Zentrum
dieses Wissenschaftsethos steht die strenge
Urteilsenthaltung im Bezug auf jegliche Wertung hinsichtlich

der Forschungsgegenstände. Eine schöne
Zusammenfassung dieser Auffassung findet man in
einem Artikel zu „Religionswissenschaft" von Carsten

Colpe.22 Danach ist Religionswissenschaft die
Wissenschaft von Religionen als kollektiven empirischen

Grössen. Ihre Forschungsgegenstände sind
Gefühle, inhaltliche Vorstellungen, Aussagen, Hand-
lungen, Institutionen etc., die die Religionswissenschaft

nach den fachspezifischen Standards und
subjektiven Forschervorlieben als ausgezeichnete
Objekte ihrer Untersuchungen identifiziert. Materialiter

ist die Religionswissenschaft auf eine Fülle von
Bezugswissenschaften angewiesen; methodisch ist
sie ihnen gegenüber insoweit autonom, als sie "aus
ihrer Objektwelt eigene Kriterien für die Identifikation
ihres Gegenstandes entwickelt".23 Sie übt - in
Anlehnung an die methodische Grundstellung der
Phänomenologie Edmund Husserls - eine "Epoché
höherer Stufe"24, das heisst Urteilsenthaltung verbunden

mit universal vergleichenden Fragestellungen.
Damit weiss sich die Religionswissenschaft einer
Antwort auf die Frage enthoben, "ob ihre Aussagen
über die Religion(en) metaphysisch oder theologisch
wahr oder falsch sind. Die Religionswissenschaft
arbeitet deshalb nicht mit Kategorien wie 'Aberglaube'."25

Ist diese Auffassung befriedigend, ja, ist sie
überhaupt konsequent durchzuhalten? In den
Gegenständen, die in der Religionswissenschaft untersucht

werden, begegnen zweifellos starke Überzeugungen

und Geltungsansprüche und zwar auch
solche, die sich gegenseitig logisch oder existentiell
ausschliessen. Kann man sich wirklich damit begnügen,

diese lediglich beschreibend darzustellen und
auf jegliche eigene Stellungnahme konsequent zu
verzichten? Vielleicht ist das ja sinnvoll bei Dogmen

21
Siehe die Gifford-Lectures von Walter Burkert, Kulte des

Altertums. Biologische Grundlagen der Religion, München: Beck 1998.

Evangelisches Kirchenlexikon (EKL) Bd. 3 (1992), 1607-
1610.

Ebd., 1608.

57

und Ritualen (was ich durchaus bezweifle), aber
lässt sich das auch im Blick auf ein religiös begründetes

Ethos durchhalten? Oder nur um den Preis
einer strikten, methodisch verbindlichen Trennung
zwischen der Identität als Forscherin oder Forscher
und der Identität als selbständig urteilendem (religiösem

oder a-religiösem) Subjekt?

2. Ethik, christlich-theologische Ethik und
Religionswissenschaft
2.1 Rollenunterscheidung in der Ethik
Die Ethik innerhalb einer theologischen Fakultät -
von der rein philosophischen Ethik bzw. der praktischen

Philosophie, früher philosophia moralis
genannt, sehe ich hier ab - hat eine ähnliche
Zwitterstellung wie (einstmals, muss man zunehmend
sagen) die Religionswissenschaft in einer theologischen

Fakultät. Denn die Fachvertreterinnen und -

Vertreter kommen nicht umhin, einerseits aus einem
genuin (christlich-)theologischen Zusammenhang
heraus zu argumentieren, aber sie müssen andererseits

in der Lage sein, sich auch dann verständlich
zu machen, wenn ihre Adressaten die expliziten
oder hintergründig wirksamen theologischen
Prämissen nicht teilen. Ich versuche als Ethiker immer
einigermassen transparent mitzuteilen, welche
Prämissen ich aktuell in Anspruch nehme und welche
nicht. Ich kann auch sagen: Von einer Ethikerin oder
einem Ethiker im theologischen Kontext erwarte ich,
dass sie oder er in der Lage ist, hinreichend klar und
deutlich zwischen einem genuin theologischen
Argumentationsgang und einer Argumentation etsi
Deus non daretur zu unterscheiden. Letztere ist eine
gedankliche Möglichkeit, die freilich nach meiner
Überzeugung ein Vertreter theologischer Ethik gerade

nicht praktizieren sollte. Die Unterscheidungsforderung

bedeutet nicht, dass die theologische Ethik
sich permanent zurücknimmt, bis sie ein Null-Profil
erreicht hat, sondern sie zielt darauf, zwischen genuin

theologischen bzw. theologisch begründeten (d.h.:
in einer spezifischen, kritisch geprüften Rede von
Gott wurzelnden) Argumentation und allgemeinen
ethischen Überlegungen nachvollziehbar zu
differenzieren.

26

Theologische Ethik unterscheidet sich in vielfacher
Hinsicht von philosophischer Ethik. Als
christlichtheologische Ethik ist sie nicht zu lösen von ihrem
Ursprung in der Wirklichkeit und Gegenwart Gottes,
die jedem Menschen im ungekündigten Gottesbund
und in der Menschwerdung des Schöpfers zugeeignet

ist - ohne jedes Verdienst aufgrund von mensch-

Siehe hierzu Wolfgang Lienemann, Philosophische und
theologische Ethik im Streit der Fakultäten, in: Friederike Nüssel (Hg.),
Theologische Ethik in der Gegenwart. Ein Überblick über zentrale
Ansätze und Themen, Tübingen: Mohr Siebeck 2009, 13-47.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

58

lichen Leistungen. Sie unterscheidet sich zweitens
durch den unlösbaren Bezug auf die Gemeinschaft
der Gläubigen, Kirche genannt - es handelt sich bei
dieser Ethik um die Darstellung und Kritik eines
bestimmten, geschichtlichen Gemeinschaftsethos. Und
sie unterscheidet sich in bestimmten materiellen
Konkretionen, von denen ich das spezifische
Barmherzigkeitsethos und das uneingeschränkte
Engagement für pax et iustitia, Frieden und Gerechtigkeit,
und - in der neueren Zeit - den Einsatz für die
Gewährleistung der Menschenrechte einschliesslich der
Religionsfreiheit für alle Menschen hervorhebe.

Wäre die Ethik, die philosophische wie die theologische,

lediglich empirische Sittenkunde, also nur
empirisch gestützte Darstellung, dann würde sie die
dieselbe Urteilsenthaltung wie die Religionswissenschaft

im Bezug auf Glauben wie Aberglauben pflegen.

Aber eine um die Dimension des Normativen
amputierte Ethik ist nicht möglich, weil Menschen
nicht umhin kommen, selbst Stellung zu nehmen
und über „wahr" und „falsch", „gut" und „böse",
selbständig zu urteilen. Bezüglich ihrer ethischen
Verantwortlichkeiten machen Menschen wohl überall die
Erfahrung, dass es entscheidend auf sie selbst
ankommt. Sie können ihre Verantwortlichkeit nicht
abschieben oder delegieren. Dadurch wird die
Tugend der Urteilsenthaltung nicht gering geachtet,
aber sie wird relativiert, indem sie auf die Möglichkeit
und die Pflicht zu verantwortlichen Entscheidungen
bezogen wird. Man kann die von mir unterschiedenen

zwei Hauptaspekte der Ethik, nämlich Darstellung

und Kritik, mithin auch als eine Rollenunterscheidung

auffassen, und zwar zwischen der Rolle
des Beobachters, auch, um Niklas Luhmanns reflek-
tive Wendung zu berücksichtigen, des beobachteten
Beobachters, einerseits, der Rolle des teilnehmenden,

engagierten Urteilenden und Handelnden
andererseits. Beides kommt im Leben der Menschen
zusammen, und jemand, der ausschliesslich in der
Beobachterrolle verharrt, gilt vielfach, nicht ohne
Recht, als tendenziell asozial.

2.2 Religionswissenschaft und Kritik des Ethos
Zu den auf den ersten Blick ein wenig verwirrenden
Aufgaben der Ethik qua Reflexion und Theorie
gehört es selbstverständlich, auch Normen (und so
genannte Werte), der „eigenen" wie jeder „fremden"
Kultur oder Religion, wie empirische Grössen zu
behandeln. Man kann, will und soll erforschen und
beschreiben, bisweilen sogar ansatzweise erklären27,

27
Auch hier sind in den letzten zwanzig Jahren biologisch-

evolutionstheoretische „Erklärungs"-Versuche sehr beliebt geworden:

Moral wird dann verstanden als ein Selektionsvorteil in der
sozialen Evolution. Schon Max Weber zitierte gern ein Wort
Benjamin Franklins: „honesty is best policy", und da ist ja auch etwas
daran. Nur: Ist das schon wirklich Moral? Oder: welcher Art ist
diese Moral?

an welchen regelhaften Verhaltenserwartungen sich
Menschen typischerweise orientieren.

Aber reicht das? Wenn es um normative Erwartungen

geht, so trifft man innerhalb der meisten Kulturen

auf markante Differenzen. Die berühmten
Auseinandersetzungen zwischen den mittelalterlichen
antiqui et moderni und die frühneuzeitlichen „querelles

des anciens et des modernes" sind wohl nicht
nur im alten Europa anzutreffen. Man trifft vergleichbare

Phänomene, in allerdings unterschiedlichen
Formen und mit ganz verschiedenen Bewertungen,
in vielen Kulturen. Es liegt geradezu in der Natur von
Normen, umstritten zu sein oder umstritten sein zu
können, jedenfalls wenn man dem hier zu Grunde
gelegten pragmatischen Normbegriff Luhmanns folgt
und diese als kontrafaktisch stabilisierte, wechselseitige

Verhaltens und Handlungs-Erwartungen
versteht. Die hier unvermeidlichen Differenzen möchte
ich dann noch einmal in drei unterschiedlichen
Hinsichten näher bestimmen: - als unterschiedliche
Normauffassungen (inhaltliche Qualifikation),

- als unterschiedliche Normbegründungen (legitima-
torische Qualifikation),

- als unterschiedliche Weisen und Formen der
normativ orientierten Kommunikation bzw. Argumentation

(kommunikative Qualifikation).

An dieser Stelle sehe ich eine entscheidende
Weichenstellung oder Weggabelung zwischen einer
normativ urteilsenthaltsamen Religionswissenschaft
und einer zu reflektierter Urteilsbildung anleitenden
(theologischen und/oder philosophischen) Ethik.
Schon indem man Norm-Kontroversen in einer Religion

oder Kultur beschreibt, wählt man aus, setzt
Akzente, hält einiges für wichtiger als anderes usw.
Vollständige Urteilsenthaltung lässt sich wahrscheinlich

überhaupt nicht konsequent durchhalten. Wenn
man das zugesteht, verschiebt sich die Forderung
der Urteils- (oder: Wertungs-)Enthaltung in Richtung
auf die Forderung einer möglichst transparenten
Offenlegung der eigenen Voraussetzungen und
Prägungen. Mehr noch:

Wenn man mit heute lebenden Menschen aus anderen

Kulturen oder Religionen in Kontakt tritt und
kommuniziert, wenn man beginnt, gemeinsame
Fragen, Erfahrungen und Erwartungen zu teilen, wird
man unweigerlich hineingezogen in den Streit um
kontrovers beurteilte Normen in den jeweiligen
Gemeinschaften. Man kann sich der Beteiligung an
normativen Diskursen bisweilen nur um den Preis
erheblicher Unhöflichkeit entziehen. Ich schlage vor,
im Blick auf derartige Konstellationen drei Optionen
zu unterscheiden:

- Äquidistanz und Neutralität: diese Option kommt
der Urteilsenthaltung sehr nahe und ist oft mit einem
weltanschaulichen Relativismus verbunden;



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

- explizite Wertung und Stellungnahme aufgrund
klarer Prämissen: diese Option wird oft als
Einmischung und Bevormundung empfunden;

- differenzierte Beteiligung an Auseinandersetzungen
über schon artikulierte Wertungen: diese Option

ist vor allem dann relevant, wenn sie aufgrund einer
ausdrücklichen Einladung zur Teilnahme an einem
Diskurs über strittige Fragen von Ethos und Moral
getroffen wird.

Die dritte Option, die ich favorisiere, kann am ehesten

bei einer schon vorhandenen Pluralität von
sittlichen Überzeugungen, Positionen und Argumentationen

innerhalb einer Kultur oder Religion anknüpfen.
Sie findet Kontroversen vielfältiger Art in den
verschiedenen Religionen vor - zwischen Traditionalisten

und Modernisierern, zwischen jenen, die Einsichten

der neuzeitlichen Wissenschaften für grundsätzlich
relevant halten im Blick auf traditionelle religiöse

Lehren und deren Revision, und deren Widersachern,

die bisweilen die sankrosankte Unveränder-
lichkeit heiliger Texte und Bräuche betonen, usw.
Diese dritte Option wird die Besserwisserei des
ungebeten sich einmischenden Beobachters ebenso
vermeiden wie die Urteilsenthaltung dessen, der die
faktischen normativen Kontroversen als Anlass
eigener Stellungnahme zurückweist und unbeteiligt
bleiben möchte.

Es gibt zahlreiche Gründe, weshalb eine Kritik an
Religionen unvermeidlich ist. Vertreter der christlichen

Religion mögen in der Vergangenheit in dieser
Hinsicht übereifrig gewesen sein. Doch auch in der
Religionswissenschaft ist, wenn ich recht sehe, seit
einiger Zeit ein gewisses Umdenken zu beobachten.

8 Ich gebe jetzt nur kurz ein paar wenige
exemplarische Hinweise zu drei Stichworten:

(1) Weltbildveränderungen und kognitive Kompetenzen in

religiösen Zeichensystemen: Mit zahlreichen Religionen
sind ganz bestimmte Weltbilder oder Weltauffassungen
verbunden. Diese sind mit den Befunden in den älteren
oder neueren Naturwissenschaften bisweilen unvereinbar,
zumindest dann, wenn man die jeweiligen Zeichensysteme

als auf derselben Ebene zueinander in exklusiver
Konkurrenz stehend betrachtet. Als Beispiel nenne ich die
von Darwin herrührende Evolutionstheorie.29Im Zeichen
eines „Kreationismus" oder eines „intelligent design" wird
dagegen sowohl im Christentum wie im Islam von
bestimmten Gruppen und Personen protestiert, während
andere die traditionellen Weltbilder zugunsten der Vereinbarkeit

mit wissenschaftlich gewonnenem und validiertem
Erfahrungswissen revidieren.

28
Exemplarisch nenne ich Gritt Maria Klinkhammer / Steffen Rink

/ Tobias Frick (Hg.), Kritik an Religionen. Religionswissenschaft
und der kritische Umgang mit Religionen. Hg. im Auftrag des
Religionswissenschaftlichen Medien- und Informationsdienstes
e.V. REMID, Marburg: diagonal-Verlag 1997.

29
Siehe dazu Wolfgang Lienemann, „Gott schuf den Menschen

zu seinem Bilde". Aspekte theologischer Anthropologie zwischen
Evolutionsbiologie und .Kreationismus', Mskr. 2009 (im Druck).

59

(2) Normative Kontroversen und moralische Kompetenzen
im Blick auf herkömmliche Formen des Ethos und der
Moral angesichts neuer gesellschaftlicher Entwicklungen:
Hier sind die möglichen Beispiele überaus zahlreich - von
den Kontroversen über bestimmte wirtschaftsethische
Normen wie das Zinsverbot über das Verhältnis zu den
(neuzeitlichen) Menschenrechten bis hin zu traditionellen
versus modernen Auffassungen von der Gestaltung des
Geschlechterverhältnisses. Die Debatten um die
Gleichstellung von Frauen und Männern oder um
gleichgeschlechtliche Lebenspartnerschaften gehen, soweit ich
sehe, praktisch durch alle Religionsgemeinschaften mitten
hindurch und machen auf Seiten der Beobachter oft eine
Urteilsenthaltung schwer verständlich.

(3) Globalisierung und interreligiöser Koordinationsbedarf
in zentralen gesellschaftlichen Fragen: Nachdem sich
zunehmend die Einsicht verbreitet hat, dass Religionen
nicht „absterben", wie manche Vertreter der älteren
Religionskritik gemeint haben, insofern sich Vertreter organisierter

Religionen an den verschiedensten öffentlichen -
politischen wie ethischen - Diskursen beteiligen, und weil
immer häufiger von internationalen und nationalen
Gremien und Institutionen ausdrücklich nach den Stellungnahmen

von Religionsgemeinschaften gefragt wird, ist es
ziemlich unvermeidlich geworden, die unterschiedlichen
Voten zu vergleichen und zu bewerten und nach Möglichkeiten

zu suchen, inwieweit sogar (tendenziell)
übereinstimmende Urteilsbildungen - unter Voraussetzung sehr
unterschiedlicher Prämissen und Argumentationen - möglich,

wünschenswert und realisierbar sind. Das
wahrscheinlich aktuell wichtigste Beispiel ist die Frage nach
möglichen gemeinsamen Positionen von
Religionsgemeinschaften in Fragen des Menschenrechtsschutzes.

Die Beispiele sollen darauf aufmerksam machen,
dass es zumindest im Rahmen öffentlicher,
politischer wie ethischer Kommunikationen immer uner-
lässlicher wird, dass sich Religionswissenschaft und
(theologische) Ethik in ein produktives Verhältnis
setzen.

3. Kooperationen und Differenzen

3.1 Lebensschutz in den Religionen
Im Jahre 2008 habe ich gemeinsam mit meinem
Berner Kollegen Jens Schlieter ein Seminar über
„Lebensschutz in den bioethischen Traditionen der
Religionen" gemacht.30 Ausgangspunkt unserer
Fragestellungen waren die Annahme und Beobachtung,

dass praktisch alle Religionen Traditionen und
Normen kennen, die sich auf den Lebensschutz als
Aufgabe beziehen. Im Verlauf des Seminars, in dem
ich sehr viel gelernt habe, hat sich u.a. gezeigt:

- In allen behandelten Religionen begegnet eine
grosse Spannweite zwischen unterschiedlichen
ethischen Positionen, die man auf einem Spektrum von
„liberalen" bis zu „fundamentalistischen" Auffassungen

anordnen kann.

30
Siehe dazu die Sammelrezension von Jens Schlieter, Bioethiken

religiöser Traditionen, VuF 53, 2008, 26-41.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

60

- Auch wenn zahlreiche anthropologische
Grundanschauungen und Hintergrundannahmen sehr
unterschiedlich und bisweilen kaum vergleichbar waren,
nötigte das wichtige bioethische Bezugsproblem der
Ausweitung technisch-medizinischer
Handlungsmöglichkeiten zu Stellungnahmen darüber, ob es
moralische Grenzen für die Verfügung über menschliches

Leben geben solle und könne.

Im Blick auf die Aufgaben des Seminars habe ich
seinerzeit notiert:

„Vermutlich verhalten sich alle Religionsgemeinschaften
auf irgendeine Weise zu den Fragen des Lebensschutzes
und des Würdeschutzes, wobei die Semantik von .Würde'
vermutlich zwischen den Kulturen und Religionen komplexer

und kontroverser ist als die von .Leben'.31 Nicht alle
Religionsgemeinschaften artikulieren sich in dieser
Hinsicht in der Gestalt ausgearbeiteter Lehren, die womöglich
Teil einer in sich (mehr oder weniger) kohärenten Gesamtlehre

sind. In diesem Semester halten wir uns zunächst an
einschlägige textliche Dokumente, die Gegenstand von
Vergleichen werden sollen. Man könnte aber auch so
vorgehen, dass man die Lehren erst einmal ganz beiseite
lässt und versucht, durch Beobachtung das tatsächliche
Verhalten von Anhängern bestimmter Religionen im Bezug
auf Lebensschutz und Würdeverständnis zu erschliessen.
Dieser Zugang ist derzeit nicht zu realisieren, aber wir
sollten immer auch danach fragen, wie sich das, was wir in
Dokumenten (Texten) finden, zum tatsächlich beobachtbaren

Verhalten verhält. Die Fragen des Lebensschutzes
richten wir vor allem an die Probleme am Lebensbeginn
und am Lebensende. Nun ist offensichtlich, dass diese
Fragen sich durchaus (auch) in Abhängigkeit von technischen

Entwicklungen und ihrer je aktuellen Wahrnehmung
stellen. Wenn in einer Kultur die Technik der ln-vitro-
Fertilisation (noch) unbekannt ist, stellen sich entsprechende

Fragen nicht; dasselbe gilt für Forschung an
embryonalen Stammzellen, Präimplantationsdiagnostik und
für Organtransplantationen. Sobald aber technische
Entwicklungen einsetzen, die tatsächliche Handlungsalternativen

und moralische Handlungsbeurteilungen ermöglichen,

sobald in einer Kultur entsprechende Einrichtungen
geschaffen werden (Kliniken, Institutionen der „life sciences",

auch Zentren moralischer Reflexion usw.) kommt es
in aller Regel (auch) zu wertenden Stellungnahmen. In

diese wiederum pflegen unvermeidlich sittliche und religiös
begründete Überzeugungen, Orientierungen, Erwartungen,

wie sie schon länger artikuliert sind, einzugehen, auf
neue Herausforderungen hin modifiziert und unter
Umständen explizit reflektiert zu werden (im Sinne einer
ethischen Theorie- und Urteilsbildung)."32

Ich habe diese Notizen hier zitiert, um zu unterstreichen,

dass auch und gerade bei einer
empirischanalytischen (religionswissenschaftlichen) Zugangsweise

normative Probleme der (theologischen oder

philosophischen) Ethik nicht auszuklammern sind.
Sie erscheinen zunächst aber, nicht zuletzt aufgrund
einer bestimmten methodischen Einstellung, auf der
Ebene der vergleichenden Beschreibung. Es gibt in
den Religionen schlicht unterschiedliche ethische
Positionen; ethischer Pluralismus ist kein Merkmal
der „westlichen", säkularen Gesellschaften, sondern
ein globales Phänomen. Die eingangs gestellte Frage

ist dann zu wiederholen: Kann, ja muss man sich
mit der „reinen" Beschreibung begnügen?

3.2 Empirische und normative Kompetenz
Ich denke, dass man angesichts moralischer
Kontroversen, neuer gesellschaftlicher Entwicklungen
und offener politisch-rechtlicher Entscheidungslagen
nicht umhin kommt, den weiteren Schritt zu einem
begründeten eigenen Urteil, zu einer Empfehlung
oder gar einem Gesetzesvorschlag zu tun. Dies ist
spätestens kulturübergreifend auch dann der Fall,
wenn man mit autochthonen Vertretern einer
Religionsgemeinschaft in Kontakt tritt. Dann kann es
unvermeidlich werden, auf die Frage: Was denken Sie
darüber? eine klare und begründete Antwort zu
geben. In einer solchen Situation kommt es entscheidend

darauf an, diesen Schritt zur normativen
Stellungnahme auch als einen solchen klar zu deklarieren.

Es ist der Schritt von der empirischen zur
normativen Kompetenz. Hier nun scheint mir, dass dieser

methodisch auszuweisende Übergang in der
jüdischen und christlichen Tradition deutlicher und
kohärenter reflektiert wird als in islamischen, hindu-
istischen oder buddhistischen Zusammenhängen. In
letzteren ist eher eine Erwartung und Praxis traditi-
onsbewusster, weisheitlicher Ratschläge zu
beobachten; im jüdischen und christlichen Kontext
begegnen argumentative Techniken rationaler Wertung
und Urteilsbegründung. Die Formen der kritischen
Disputation und der kontroversen Meinungsbildung
sind hier seit langem stärker ausgeprägt; ethische
Reflexion befleissigt sich einer rationalen Diskursform,

auch und gerade, wo sie aus einem religiösen
Begründungszusammenhang entwickelt wird. Diese
Art von Argumentation ist nicht exklusiv, sondern
begründungsoffen, nicht monologisch, sondern
dialogisch, in jedem Falle auf die Gewinnung rationaler,
kommunikativer Einsichten bei gleichzeitiger Fundierung

in tiefer liegenden religiösen Überzeugungen
ausgerichtet. Diese Art von Urteilsbildung und
ethischer Beratungspraxis scheint mir geeignet zu sein,
das Verhältnis von säkularer Religionswissenschaft,
christlich-theologischer Ethik und philosophischer
Ethik kooperativ und kritisch-loyal zu gestalten. -

31
Aber auch der Begriff oder das Verständnis von „Leben" sind

inner- und interkulturell keineswegs eindeutig; ich erinnere nur an
die Doppelterminologie von ßioq. und Çwri. im Griechischen, die
auch im NT begegnet (vgl. bes. das Lebensverständnis im Joh).
32 ••

Überlegungen und Leitfragen zur Analyse und zum Vergleich
der unterschiedlichen Positionen (2. Oktober 2008).


	Pluralität der Religionen und des Ethos : theologische Ethik und Religionswissenschaft

