Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)
Heft: 1
Artikel: Paradigm lost? : "Europaische Religionsgeschichte”, die

Grundlangenkrise des "systematischen Religionswissenschaft” und ein

Vorschlag zur Neubestimmung
Autor: Schlieter, Jan
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n® 1, avril 2010

42

Paradigm lost?

,Europdische Religionsgeschichte”, die Grundlagenkrise der ,systemati-
schen Religionswissenschaft” und ein Vorschlag zur Neubestimmung

Jens Schlieter*

Zweifellos hat die systematische Erforschung der
Religion in der Schweiz in den letzten Jahren einen
grossen Aufschwung erleben kénnen. Die Intensivie-
rung der wissenschaftlichen Befassung mit Religion
bzw. den Religionen hangt sicherlich nicht zuletzt mit
der zentralen Bedeutung zusammen, die bestimm-
ten Auspragungen religioser Vergemeinschaf-
tungsprozesse im Feld globaler Politik heute zu-
kommt. Dieser aktuellen Bedeutung gewisser Religi-
onen wird auch am Institut flir Religionswissenschaft
der Universitdt Bern Rechnung getragen, an dem
neben dem allgemeinen religionswissenschaftlichen
Studienprogramm auch ein spezialisiertes Master-
programm, ,Religionskulturen: Historizitat und kultu-
relle Normativitat”, eingerichtet wurde, welches sich
gezielt der Bedeutung von Religion bzw. Religionen
im Feld der Globalisierung annimmt. Neben den
religionswissenschaftlichen Studienprogrammen
wird zudem ein Studiengang ,Central Asian Studies*
angeboten, welcher unter anderem die Bedeutung
der Religionen in Tibet und der Mongolei themati-
siert. Da an anderem Ort in diesem Heft die Ge-
schichte der religionswissenschaftlichen Institute
behandelt wird, mochte ich auf eine ausfihrlichere
Darstellung verzichten und im Folgenden die Vortei-
le — wenn nicht gar die disziplindre Notwendigkeit —
herausstellen, die der systematischen Religionsfor-
schung durch den Einbezug der aussereuropaischen
Religionsgeschichte erwachsen, und die in Bern
(und andernorts) daher nicht nur als thematische
Fokussierung auf asiatische Traditionen, sondern
auch als theoretisches Anliegen verstanden wird.
Um diesen Zugang zu verdeutlichen, méchte ich in
drei Schritten vorgehen. Zunéchst soll die Begrin-
dung des Anspruches der ,systematischen Religi-
onswissenschaft’ diskutiert werden (l.), um, daran
anschliessend, die Problematik des Konzeptes der

* Universitat Bern, Institut fiir Religionswissenschaft, Vereinsweg
23, 3012 Bern.
E-Mail: jens.schlieter@relwi.unibe.ch

Jens Schlieter, Dr. phil., ist seit 2009 a.o. Professor fiur systema-
tische Religionswissenschaft und Leiter des Masterprogramms
"Religionskulturen" am Center for Global Studies der Universitat
Bern. Schwerpunkte: Ideengeschichte des indischen und tibeti-
schen Buddhismus; Bioethik des Buddhismus; komparative Philo-
sophie. J.S. studierte Philosophie, Vergleichende Religionswis-
senschaft, Tibetologie und Buddhismuskunde in Bonn und Wien,
war wissenschaftlicher Mitarbeiter an den Universitaten in Mun-
chen (LMU) und Bonn und ab 2005 Assistenzprofessor am Institut
fur Religionswissenschaft.

,<Europdischen Religionsgeschichte” aufzuzeigen
(I.), die meines Erachtens in einem dialektischen
Bezug zur Bestimmung ,aussereuropaischer” Religi-
onsgeschichten steht. Wird die ,asiatische Religi-
onsgeschichte” originar beriicksichtigt, hat dies, wie
zuletzt ausgefihrt werden soll, auch eine Neube-
stimmung der ,systematischen Religionswissen-
schaft” zur Folge (ll1.).

I. Die Systematik der ,systematischen Reli-
gionswissenschaft"

Grundlagenkrisen erschittern die systematische
Religionswissenschaft schon seit geraumer Zeit.
Bekannt ist der Vorwurf, der Religionswissenschaft
sei durch den Umstand, keine allgemein akzeptierte
Definition fiir Religion vorlegen zu kénnen, auch der
Gegenstand abhanden gekommen. Vorschlage zur
Lésung dieser Krise, wie zuletzt jener, Religionswis-
senschaft sei in das grossere Ganze der Kulturwis-
senschaft aufzul6sen, fiihren allerdings kaum weiter,
da sie lediglich das Problem der Definition von ,Reli-
gion“ durch das Problem der Definition von ,Kultur
ersetzen.

Tatsachlich benétigt die Religionswissenschaft also
nicht nur einen theoretischen Vorbegriff von dem,
was unter dem Kollektivsingular (R. Koselleck) ,Re-
ligion“ verstanden werden soll, sondern auch einen
Begriff von dem, was sie nicht als ,Religion“ verste-
hen will. Jede Unterscheidung von legitimen und
nicht legitimen Gegenstéanden der Religionswissen-
schaft setzt die Unterscheidung von Religi-
on/Nichtreligion bereits voraus. Traditionell, und z.T.
auch noch in der gegenwartigen Religionssoziologie
(etwa bei Niklas Luhmann), wurde diese Frage mit
den Unterscheidungen heilig/profan bzw. transzen-
dent/immanent bestimmt — ein Schema allerdings,
das auf einen Binnenraum der Erfahrung (bzw. eine
solche Semantik) rekurriert und damit implizit die
Erschliessbarkeit beider Seiten der Dichotomie (also
auch der Erfahrung des Heiligen und des Transzen-
denten) als intersubjektiv artikulierbare Erfahrung
voraussetzt. Da die Religionswissenschaft nicht nur
in und aus einer bestimmten historischen Semantik
heraus die Erforschung eben jener Tradition betreibt,
sondern sich mit einer Vielfalt von Traditionen be-
fasst, die sich, und das ist entscheidend, mit dem
Schema Transzendenz/Immanenz zum Teil nicht
sinnvoll beschreiben lassen (wie etwa, was hier nicht



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

weiter ausgefihrt werden kann, solche Traditionen,
die auf eine durch Selbstkultivierung inaugurierte
innerweltliche Transformation abzielen), kann die
Religionswissenschaft sich nicht mehr auf eine sol-
che Bestimmung stiitzen. Nun wird aber nach Hu-
bert Seiwert erst durch die ,systematische Religi-
onswissenschaft das Fach als autonomes [konstitu-
iert]“ (Seiwert 1977: 4). Sicherlich lasst sich die ,sys-
tematische Religionswissenschaft* als eine solche
bestimmen, deren Systematik durch eine ,Verglei-
chung des Materials® (Rudolph 1992: 54) zustande
kommt. Die Methode des Vergleichens (vgl. die Bei-
trage in Idinopulos et al. 2006) stellt jedoch selbst
eine Form des theoriegeleiteten Beobachtens von
Unterschieden oder Gemeinsamkeiten dar; sie be-
steht, wie Freiberger (2008: 23) treffend formuliert, in
einem ,vergleichenden Blick” auf Religionsgeschich-
ten, deren jeweiliges Verstandnis als ,Religion” nicht
zugleich in den Blick genommen werden kann. Die
entscheidende Frage bleibt somit offen, ob sich die
Systematik der ,systematischen Religionswissen-
schaft* ausweisen lasst, ohne dass dabei eine inne-
re Systematik (bzw. Systematizitat) des Gegenstan-
des ,Religion” vorausgesetzt wird. Kann diese ,Sys-
tematik tatsachlich nur artikuliert werden, indem
eine Dimension der inneren Koharenz von ,Religion®
behauptet wird, die in allen Religionen anzutreffen
sei? Muss als Garant dieser Kohérenz eine wie auch
immer geartete Bestimmung der Dichotomie Imma-
nenz/Transzendenz vorgenommen werden, die da-
mit einen transzendenten Referenzrahmen (als for-
male ,Transzendenzlinien®, oder auch inhaltliche
Bestimmungen wie ,superhuman agents®) ansetzt?
Auch wenn diese Dichotomie oft kritisch reflektiert
wurde (vgl. z.B. Seiwert 1981: 5), ist eine eingehen-
de Diskussion der Begriffsgeschichte dieses Sche-
mas und seiner transkulturellen religionswissen-
schaftlichen Verwendbarkeit ein dringliches Deside-
rat der Forschung. Um in diesem Zusammenhang
ein jingstes Beispiel zu referieren: Nach Martin Rie-
sebrodts substantialistischer Definition stellt Religion
.einen Komplex sinnhafter Praktiken dar, also von
Handlungen, die in einem relativ systematischen
Sinnzusammenhang stehen“ (Riesebrodt 2007:
109). Die Systematizitat jedoch stiitzt Riesebrodt auf
die ,religiose Préamisse“, namlich: ,Kontaktaufnahme
oder Zugang zu Ubermenschlichen Machten“ (Rie-
sebrodt 2007: 113), die auf die eine oder andere
Weise bei allen Religionen anzutreffen sei.

Wenn also nicht darauf gesetzt werden kann, dass
Uber Methode des Vergleichens problemlos zur Sys-
tematisierung des Materials, und von dort zur ,Sys-
tematik” der ,Religion” fortgeschritten werden kann,
und auch eine voraussetzungsreiche ,religidse Pra-
misse“ keine Abhilfe verschafft — ware dann nicht
langfristig eine Uberwindung der Qualifizierung der
Religionswissenschaft als einer ,systematischen”
Disziplin zu fordern?

43

Die Religionssoziologie als auch die Sozialanthropo-
logie hingegen kénnen insofern auf eine systemati-
sche Exposition des Gegenstandbereiches ,Religi-
on“ verzichten, als sie Uber die Theoriebildung der
allgemeinen Soziologie und Anthropologie auch tber
Theorien Uber nicht-religiose Gegenstandsbereiche
verfugen, die sie, wie die traditionelle religidse Se-
mantik, auf den Bereich der Religion anwenden.
Zudem hat die Fokussierung auf die sozialen Funk-
tionen von Religion in Sozietdten den Vorteil, dass in
der Betrachtung der gesellschaftlichen Institutionali-
sierung die Frage nach der inneren Reprasentation
von Religion (als Glaube, Erfahrung usw.) nicht ge-
stellt und beantwortet werden muss, sondern, in
funktionalistischen Entwirfen, bereits eine Antwort
auf die Frage nach der ,Leistung“ von Religion ge-
nugt. Dass in der Religionswissenschaft mit ihrem
Selbstversténdnis, die Ideen- und Reprasentations-
geschichte unterschiedlichster religiéser Traditionen
Ernst zu nehmen, auch funktionalistische Theorien
kontextualisiert werden, kann kurz am Beispiel der
der massgeblichen funktionalen Definition von Reli-
gion als Kontingenzbewaltigung (LUbbe, Luhmann
u.a.) aufgezeigt werden, die auch von vielen Religi-
onswissenschaftlern’ und Theologen? favorisiert
wird. Das Problem an der Bestimmung der Religion
als Kontingenzbewaltigung ist, dass Religion ebenso
(und vielleicht gar ebenso oft) auch gegenteilig ge-
wirkt hat: als Kontingenzerzeugung. Religionsge-
schichtlich lasst sich gut zeigen, wie vormals nicht
als kontingent wahrgenommene Lebenswelten durch
eine neue religidse Interpretation in einen Ort hoéchs-
ter Kontingenz transformiert wurden. Um nur ein
Beispiel zu nennen: Durch die Einfiihrung der Begrif-
fe von Karma und Wiedergeburt im Indien vor der
Zeitenwende wurde eine zuvor eher als schicksal-
haft determinierte Zukunft plétzlich als vom eigenen
Handeln abhangig erfahren. Nur selten allerdings
erlauterten religidse Spezialisten der asketischen
Traditionen Indiens in den klassischen Texten, wie
zu erkennen sei, wie viel Karma jemand angesam-
melt habe, und wie es genau wirke — wodurch die
Erfahrung des eigenen Lebens als ein ,kontingen-

" Ein religionswissenschaftliches Beispiel der Rezeption: ,Religion
als Identitatsbildung steht gegen Religion als nicht zu erfiillender
Norm. Die Formen der Alltagsreligion, die in anderen Religionen
zur Bewaltigung von Angst, Unsicherheit, Ungliick und Krankheit
jedem Einzelnen zur Verfiigung stehen, sind in Europa als ,Magie’
verpont und stehen unter religiéser Zensur* (Auffarth 2000: 333).

= Beispielweise heisst es bei Friedrich W. Graf: ,Religidse Deu-
tungskulturen sind eine Art Software, [...] ohne die soziale Sys-
teme auf Dauer nicht erfolgreich zu funktionieren vermdgen.
Religion fungiert als tiefgreifend pragendes Element in Sozialisa-
tionsprozessen, ihre Symbole dienen immer auch dazu, das
Leben des Einzelnen in einen letzten Deutungshorizont zu stellen
[...]. Anders formuliert: Religion reprasentiert jene Deutungskultur,
in der die riskanten Erfahrungen der Kontingenz individuellen
Lebens sinnhaft gedeutet und in Notwendigkeit Uberflihrt werden
kénnen* (Graf 2004: 207).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

44

tes" drastisch erhoht wird. Eine ebensolche ,Zunah-
me der Kontingenz* kénnte am Beispiel der christli-
chen Ablehnung antiker Deutungsmuster der nattirli-
chen Welt oder der Innovation der protestantischen
Gnadenlehre aufgezeigt werden. Kurz: Am Beispiel
des funktionalen Religionsbegriffs der Kontingenz-
bewaltigung wird deutlich, dass die Religionswissen-
schaft eben auch dem Anspruch einer komparativen
Aufarbeitung religioser Ideengeschichte gerecht
werden muss. Die Religionssoziologie hingegen
kann sich mit Modellbildungen befassen, die sich
aus dem eigenen Traditionskontinuum ergeben und
in das eigene eingliedern lassen, aus dem sie somit
auch ihre Plausibilitdt erhalten. Die Theorie religiéser
,Kontingenzformeln“ wird, wie ich behaupten méch-
te, vor allem in Folge der Ideen der Aufklarung plau-
sibel, etwa der in Jean-Jacques Rousseaus ,Gesell-
schaftsvertrag” (Du contrat social, 1762) geadusser-
ten Forderung, die birgerliche Religion (religion du
citoyen) misse sich an ihren positiven Funktionen
fir die soziale Gemeinschaft erweisen. Auch E.
Durkheim greift in seinen Funktionsbestimmungen
fur Religion auf Rousseau zuriick.

Geschichtlich betrachtet erwuchs der Anspruch einer
~Systematizitat* des Gegenstandes Religion vermut-
lich aus der ,Systematischen Theologie®“, die sich
hieriber ebenfalls der Einheit ihres Gegenstandes
versichert — als ,Objektivitdt einer gemeinsamen
Gebundenheit von grundlegenden Offenbarungen:
das ist die Seele aller wirklichen geschichtlichen
Religion“ (Troeltsch 1904: 133). Eine neuere Defini-
tion bestimmt Systematische Theologie wie folgt: als
.eine Wissenschaft, die durch bestimmte, metho-

disch durchgefiihrte Akte des Wahrnehmens, Imagi-
nierens und Denkens an Glaubensaussagen dazu
beitragen soll, sich aufgrund der Offenbarung Gottes
in Jesus Christus besser im Leben (Ethik) und im
Glauben (Dogmatik) zu orientieren“ (Leiner 2008:
29). In der Definition wird unmittelbar deutlich, dass
die Faktizitat als gultig erachteter Glaubensaussa-
gen (bzw., in anderen Entwirfen, eine fundamental-
theologische Anthropologie) vorausgesetzt wird,
deren normative Tragweite hingegen diskursiv und
systematisch erforscht werden soll.

Die Pragung des Begriffes ,systematische Religi-
onswissenschaft* als Bezeichnung einer akademi-
schen Subdisziplin ist dem deutsch-amerikanischen
Religionswissenschaftler Joachim Wach zu verdan-
ken. In seinem Werk von 1924, ,Religionswissen-
schaft: Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoreti-
schen Grundlegung®, entwickelte er die bis heute
zentrale Unterscheidung zwischen der historischen
und der systematischen Religionswissenschaft.
Waéhrend die Religionsgeschichte Religionen in ihrer
historischen Entwicklung oder, wie Wach sich aus-
driickte, ,ldngsschnittmassig” erforscht, kommt der
,Systematischen Religionswissenschaft‘ zu, Religion
,querschnittsmassig“ zu erfassen (Wach 1924: 21).

An dieser grundlegenden Unterscheidung zwischen
Religionsgeschichte und systematischer Religions-
wissenschaft halt die Mehrheit des Fachs im
deutschsprachigen Raum bis heute fest. Verschie-
dene Modelle sind vorgeschlagen worden, um die
Arbeitsteilung bzw. wechselseitige Bezogenheit bei-
der zu konkretisieren:

Historische Religionswissenschaft

Systematische Religionswissenschaft

diachrone Forschung (historische L&ngs-|synchrone Forschung (Querschnitte)

schnitte)

(u.a. Wach 1924; Rudolph 1992; Figl 2003)

soziale Tatsachen

systematischer Vergleich (u.a. Michaels 1997, Auffarth 2004)

Arbeit am Besonderen;
historische Individualitat

Arbeit am Allgemeinen, Regel- und Gesetzméssigen (u.a. Seiwert
1977; Rupke 2007)

Material Typologisierung (u.a. Weber 1912; Lanczkowski 1991)

religiése Phdnomene

Wesenserfassung des Religiésen (u.a. Heiler 1956; Eliade 1957)

Die Methoden, derer sich die systematische Religi-
onswissenschaft bedient, sind auf der Gegenstands-
seite (historische Erscheinungsformen von Religio-
nen) verortet. Das Zentrum der systematischen Re-
ligionswissenschaft wird von der grundlegenden
Reflexion Uber die Ergebnisse des Systematisie-
rungsprozesses (Typologisierungen, Vergleich, We-
sensbestimmungen usw.) von Religion getragen, die

ihr Material aus der Peripherie erhalt, welche Histo-
riker, Philologen, Ethnologen etc. rekonstruieren.

Eine solche Unterscheidung von ,historisch* und
LSystematisch® hat aber mit zahlreichen Problemen
zu kdmpfen. Zum einen beruht sie auf der Idee eines
positiv vorzufindenden ,Materials“, dessen innere
Systematik nur noch durch die Methoden des Ver-




VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

gleichs (vgl. noch Michaels 1997) oder der Typologi-
sierung zu Tage gefordert werden brauchte. Diese
Unterscheidung beruht — selbst dann, wenn es als
wechselseitiges Abhéangigkeitsverhaltnis  (vgl. Sei-
wert 1977) konzipiert wird — auf einer Beobachtung
erster Ordnung, die die Dominanz des theoriegelei-
teten Beobachtens zu wenig herausstellt, nach dem
sich das Material immer schon entsprechend der
gewahlten Perspektive und Untersuchungsmethodik
prasentiert. Zweitens impliziert die Unterscheidung,
dass die innere Systematik im Gegenstandsbereich
,geschichtliche Religionen* (links) allein vom Beob-
achterstandpunkt der ,Religionswissenschaft”
schlissig rekonstruiert werden kénne. Systemati-
sche Religionswissenschaft ware dann der Ort, an
dem entschieden wird, welche Methoden aus dem
Pool der Wissenschaften zu ihren Erkenntnis-
zwecken verwendet werden sollen (vgl. Koch 2006).
Die starke Vorannahme dieser Konzeption ist, dass
sich in einer Gesellschaft Religion grundsaétzlich als
autonome Sinnsphare ausdifferenziert, die fur die
Gesamtgesellschaft bzw. die kulturelle Welt spezifi-
sche Leistungen (Legitimation von Praktiken, Integ-
ration, ldentitdt, Kontingenzbewaltigung etc.) tber-
nimmt.

Die Leitmetaphorik einer im Zentrum stehenden
systematischen Religionswissenschaft, der die
Nachbardisziplinen gleichsam das Material liefern,
folgt also dem auf analoge Weise konstruierten Ge-
genstandbereich: Religion als Sinngebung in der
Mitte der Gesellschaft.

Mit der Ubertragung der Zentrum/Peripherie-
Metaphorik wird ihr, anders ausgedriickt, tendenziell
dieselbe Rolle zugesprochen wie jene, welche die
Religion funktional als Garantin fir die Einheit einer
Gesellschaft ansetzt. Wahrend die systematische
Theologie die Deutungshoheit Giber die Legitimitat
binnenreligidser Geltungsanspriiche erhélt, reflektie-
re die Religionswissenschaft entsprechend die (axi-
omatisch vorausgesetzte) Faktizitat religioser Ges-
taltungsanspriiche einer Gemeinschaft.

Entscheidend ist nun eine zweite Annahme, die die
frihe Konzeption der systematischen Religionswis-
senschaft gepragt hat, nadmlich, dass sie zentral auf
authentische religiose Erfahrungen der Transzen-
denz auszurichten sei. Um dies nochmals kurz an
der Konzeption von Wach zu demonstrieren: Wach
folgt hier Dilthey mit dem Postulat, dass es ein reli-
gidses Erlebnis gebe, das allen Ausdrucksformen
religiosen Lebens und der ,Bildung von Religionen®
(Wach 1924: 191 f.) zugrunde liegen musse. Der
dynamische Gegenstand ,Religion“ besteht somit
kernhaft in einem spezifischen religiosen Erleben,
das Wach als ,Beziehung zum Absoluten® definiert.
Dieses religise Erleben sei der Impuls zur ge-
schichtlichen Ausbildung unterschiedlichster religio-
ser Welten, oder genauer, des ,religidsen Lebens* in
solchen Welten. Letztlich sei die ,Verehrung“ das

45

,=Herzstlck aller Religion“ (Wach nach Flasche 1978:
56). Die Verehrung verflige zugleich Gber die ,Integ-
rationskraft®, zeitweilige und dauernde Institutionen
der Religion zu schaffen. Das Leitversténdnis ,Reli-
gion“ ist hier gepragt von der Metaphorik des kollek-
tiven Organismus, dessen Uberlebensinteresse in
der Tradierung der Transzendenzerfahrung besteht.
Zeitlich am Anfang, systematisch aber in der Mitte
der jeweiligen Religionen finden sich religiose Per-
sonlichkeiten und ihre Erfahrungen: ,So sind die
Religionen Schopfungen einzelner Menschen und
einzelner Augenblicke. Von einem schdopferischen
Zentrum breiten sie sich strahlenweise aus“ (Wach
zit. in Flasche 1978: 169).

Mit diesem Konstrukt — (a) Religion als koh&sive
Mitte der Gesellschaft, (b) religiose Erlebnisse als
Anfang und Mitte der Religion, und (c) Verehrung
des Transzendenten als Mitte der religidsen Erleb-
nisse — Ubernahm die systematische Religionswis-
senschaft in der Tat entscheidende Impulse der
systematischen Theologie (vgl. Gladigow 2005: 24-
26; Rupke 2007: 26); es kann hier nur als These
formuliert werden, dass eine genaue Lektire zahl-
reicher zeitgendssischer Bestimmungen der ,syste-
matischen Religionswissenschaft” zeigt, dass sie auf
die eine oder andere Weise immer noch diesem
Modell verpflichtet sind.® Um die Pramissen des
Wach’schen Modells noch einmal herauszustellen:
Mit der Annahme, Religion erfiille wesentliche Auf-
gaben fir die Gesellschaft (a) — die Antworten rei-
chen bekanntlich von Kontingenzbewaéltigung Uber
Letztbegriindung von Sinn und Werten bis hin zur
gesamtgesellschaftlichen Integration — steht sie in
der Kontinuitat der systematische Theologie, in der
an dieser Stelle die Grundlagen des christlichen
Glaubens als Ethik und Dogmatik reflektiert werden.
Mit der Annahme der fundamentalen Bedeutung
religiéser Erlebnisse als Initialziindung fiir Religion
(b) geht sie von dem Modell der gestifteten Offenba-
rungstraditionen aus. Indem zuletzt (c) ,Verehrung*
nochmals die Essenz des religiosen Erlebnisses

3 Vgl. hierzu auch die Bestimmung des in der Religionsforschung
vorherrschenden ,impliziten Religionsmodells* durch Beyer 2007:
137 f. | suggest that these can be subsumed under the intercon-
nected headings of fundamental transcendent reference, pro-
grammatic reflexivity, differentiation, organization, and voluntari-
zation. Fundamental transcendent reference means that a religion
is basically about God. [...]. Programmatic reflexivity means that a
religion has to have a defining and self-referential set of beliefs
and practices which are deemed to be all about this getting to
God. [...] Differentiation means that, even though religion has
relevance to all aspects of life [...], it is nonetheless something
distinct, not to be subsumed under other social categories or
social institutions like culture, knowledge, society, law [...]. Per-
haps the most subtly Christian characteristic of the model is the
assumption that the communal dimension of religion expresses
itself through organization. [...]. Religion is therefore about some-
thing like churches, referring not just to buildings [...] but [...] to
groups of people that are members of, or at least who identify
with, an organization®.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

46

darstellt, wird die religiése Erfahrung als eine prima-
re, reine und unbedingte Hinwendung zu einem
transzendenten Géttlichen angesetzt, dem gegen-
Uber gesellschaftliche, politische oder asthetische
Dimensionen dieser ,Erlebnisse” immer nur als se-
kundar erscheinen kénnen, da die urspriingliche
sreligiose Erfahrung“ in diesen schon die ersten ,ent-
fremdenden” Adaptationsprozesse durchlaufen hat.

Eine ,Systematik® der Religionswissenschaft lasst
sich nur behaupten, wenn eine spezifische innere
Strukturiertheit des Gegenstandes ,Religion/en”
aufgezeigt werden kann. Die systematische Theolo-
gie vermag dies, indem sie von einem Kern (Offen-
barung) ausgeht, der jenseits subjektiver oder kul-
turspezifischer Auspragungen Bestand hat. Die Re-
ligionswissenschaft kann hingegen in Anbetracht
polymorpher religiéser Traditionen nicht in gleicher
Weise von einer Systematik ihres Gegenstandes —
und in Folge: einer gegebenen Systematik in der
Architektonik ihrer Facher und ihrer Methoden —
ausgehen.

Dennoch ist Religionswissenschaft keine Disziplin,
der ihr Gegenstand schlicht abhanden gekommen
ware (vgl. hierzu Stolz 2000). Die vollstandige Infra-
gestellung des Begriffsinhalts von ,Religion“ beruht
auf der sprachphilosophisch naiven Position, die
europdische Genese des Religionsbegriffs habe zu
einem prazisen Religionsbegriff gefiihrt, dem nun
ausserhalb Europas aber nichts wirklich entspreche,
wie dies gewisse Vertreter postkolonialer Theorien
behaupten. Bei genauerer Betrachtung der Ge-
schichte des europaischen Religionsbegriffs ist ein
einheitlicher Begriffsinhalt fiir ,Religion” nicht einmal
anndhrend auszumachen. Erst im nachaufklareri-
schen Gebrauch des Kollektivsingulars ,Religion”
wird ein Begriffsgebrauch fassbar, der als Ergebnis
eines Aushandlungsprozesses von religionsinternen
und religionsexternen Standpunkten ein Kollektiv
von Religionen unter dem Oberbegriff ,Religion” zu
subsumieren erlaubt. Dessen heuristische Er-
schliessungskraft im wissenschaftlichen Sprach-
gebrauch muss aber immer wieder durch die wech-
selseitige Konfrontation mit aussereuropéischen
Begriffen, die in den emischen Wissensordnungen
mogliche Aquivalente des Begriffes ,Religion“ dar-
stellen, erprobt werden. Bevor unten noch einmal
zur Frage zuriickgekehrt werden soll, wie sich nun
eine ,systematische Religionswissenschaft® neu
verorten kann, mochte ich im nachsten Schritt auf
das Konzept der ,Européischen Religionsgeschich-
te" eingehen, welches jingst in den Rang einer ei-
genstandigen Bestimmung der Methodik der Religi-
onswissenschaft aufgestiegen ist.

Il. ,Europdische“ versus ,Aussereuropii-
sche Religionsgeschichte“?

,Europdische Religionsgeschichte* (ERG) benennt
nicht nur eine besondere regionale Religionsge-
schichte, sondern auch einen mit theoretischem
Anspruch auftretenden Zugang zur Religionsge-
schichte als solcher. In der Perspektive der ,Europa-
ischen Religionsgeschichte (als Theorie) zeigt sich
,Europdische Religionsgeschichte” (als singularer
Gegenstand) als jener epochale Geschichtsraum,
der auf eine unvergleichliche Weise durch Diskursi-
vitat, Pluralitdt, wechselseitige Interferenzen zwi-
schen verschiedenen religiésen und nicht-religiésen
Systemen (Wissenschaft, Kunst, Politik usw.) ge-
kennzeichnet sei. ,Gerade die intensive Auseinan-
dersetzung auf kleinen Rdumen und die Fahigkeit,
Formen der religiosen Gemeinsamkeit in lokalem
Rahmen auszubilden, machen das ,Europaische’
aus“ (Auffarth 2006: 139). Mit der ERG als theoreti-
schem Zugang ist direkt oder indirekt der Anspruch
verkniipft, dass eben diese Europaische Religions-
geschichte in eine Aufklarung einmiindete, die Gber
die ,Rhetorik der Rationalitat®, die ,Sakularisierung”
sowie die ,Begrenzung des religidsen Bereichs”
(Auffarth 2006: 139) dazu beitrug, dass sich eine
methodisch distanzierte Untersuchung von Religio-
nen selbst Gberhaupt herausbilden konnte. Die Eu-
ropaische Religionsgeschichte ist dann, anders aus-
gedriickt, Ermdglichungsgrund fir die Entstehung
der Religionswissenschaft, deren zuletzt erblihtes
theoretisches Konzept dann wiederum die ,Européi-
sche Religionsgeschichte” ist. Die letztere setzt sich
dabei von der traditionellen christlichen Kirchenge-
schichtsschreibung ab, die vor allem eine Institutio-
nen- oder Ideengeschichte der Mehrheitsreligion
ausarbeitete, so dass in deren Perspektive die ,mit-
laufenden Alternativen® oft nur als illegitime Aus-
drucksformen von Religion (Heidentum, Ketzerei,

" Hexerei, Sektierertum, Esoterik usw.) erschienen.

Sie erhélt damit fur die Religionswissenschaft auch
eine fachpolitische Bedeutung, da sie eine bestimm-
te theologische Konzeption zu tUberwinden trachtet,
nach der die Religionswissenschaft lediglich fur alle
jene nicht- und vorchristlichen Traditionen zusténdig
sei, die von der Kirchengeschichte als Disziplin nicht
bearbeitet werden (vgl. Auffarth 2006: 139 f.).

Ebenso grenzt sich das Projekt der ERG von Deu-
tungen ab, nach denen Religionen substantialistisch
von ihren kultur-geografischen Entstehungszusam-
menhangen verstanden werden, so dass Christen-
tum zur ,orientalischen Religion® wird, welche die
,urspriinglichen* europaischen Traditionen (kelti-
sche, germanische, griechische Religionen usw.)
verdrangt habe (vgl. Auffarth 2000: 330). Diese Al-
ternativen (z.B. polytheistische Auffassungen der
Griechen und Kelten, oder Reinkarnationsvorstel-
lungen), dussern sich dann in und Uber eigene Me-
dien, die von den jeweils dominanten Traditionen



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n® 1, avril 2010

nicht mehr kontrolliert und unterdriickt werden (kon-
nen) (vgl. Gladigow 1995). Beispiele solcher Medien
sind etwa kinstlerische Gestaltungsformen, die sich
dann jeweils in nicht unmittelbar als ,Religion’ wahr-
genommenen gesellschaftlichen Foren organisieren
kénnen. Es scheint, als habe B. Gladigow, der Be-
grinder der ERG, diese Pluralismus-Theorie entwi-
ckeln kdnnen, indem er das Deutungsmodell des
(griechischen) Polytheismus und das sich darin aus-
driickende Konkurrenzmodell religiéser Praktiken
(die ,mediterrane Religionsgeschichte®) auf die in
der Spatantike anhebende Vormachtstellung der
romanisch-christlichen Kirchen anwendete, die in
ihrer Selbstbeschreibung zum Teil bis heute als eine
homogen monotheistische Tradition erscheint (vgl.
Perkins 2004). Mit dem Deutungsinstrument des
.Polytheismus” erscheint wiederum ein theoretisches
Konzept, welches zugleich und urspringlich eine
spezifische religionsgeschichtliche Epoche Europas
charakterisiert (vgl. Gladigow 2002b).4 Trotz der
religionsgeschichtlichen Herleitung findet der An-
spruch der Singularitat der ERG jedoch erst in der
Neuzeit seinen origindren Ausdruck, d.h. in den Pro-
zessen der Aufklarung, Sakularisierung und Indivi-
dualisierung, aber auch in den Wechselbeziehungen
zwischen den Religionssystemen und anderen ge-
sellschaftlichen Systemen — insbesondere den Wis-
senschaften und den Rechtssystemen.

Das Modell der ERG miindet somit in der Moderne
in eine freie parallele Zuganglichkeit der religidsen
Alternativen, d.h., in eine ,Wahlmdglichkeit von
Sinnsystemen® (Gladigow 1995: 27). Auch hier sind
die Religionswissenschaft und andere Foren wis-
senschaftlicher Diskurse Uber Religion wiederum
konstitutiv an der Erreichung dieses Status quo be-
teiligt, da sie zur Wiedererinnerung bzw. Représen-
tation der mitlaufenden Alternativen gefiihrt haben
(das Stichwort der ,Intellektuellenreligion®, aber auch
Wissenschaft und Kunst).

Betrachtet man dieses Konzept der ERG als eine
Summa der Sonderfélle, die in toto einen singularen
,Sonderweg“ der europaischen Religionsgeschichte
(inklusive der Ermdglichung der wissenschaftlichen
Reflexion auf diese) zur Folge gehabt habe, so bleibt
die aussereuropaische Religionsgeschichte(n) nicht
etwa nur als ein ,unmarked space“ aussen vor.
Vielmehr werden diese als different markiert, wobei
zumeist offen bleibt, in welchen Aspekten diese Dif-
ferenz besteht. So heisst es in der Einleitung der

* An die operative Funktion des (griechischen) Polytheismus kann
eine spekulative Vermutung angeschlossen werden: Vielleicht ist
die ,Wahlmdglichkeit* (Gladigow) zwischen verschiedenen Sinn-
systemen, wie sie durch die Antikerezeption in der italienischen
Renaissance anhob, aber besonders dann in der ,exzentrischen’
Antikerezeption der deutschen Klassik und der Philosophie des
deutschen Idealismus Ausdruck fand, auch der Grund dafur, dass
die ERG bislang besonders im deutschsprachigen Raum Verbrei-
tung gefunden hat.

47

zweibandigen ,Europaischen Religionsgeschichte®:
+Ausgehend von der Beobachtung, dass Europa seit
der Antike von einem religidsen Pluralismus geprégt
ist, wird bei der Beschreibung einer religiosen Tradi-
tion stets auch das ,Andere’, das oft als Abgren-
zungsfolie dient und dadurch Identitaten stiftet, mit in
Rechnung gezogen. Nur in der jeweiligen Wahr-
nehmung und Abgrenzung entsteht ein spezifisches
religitses Feld, auf dem Identitdten und ,Traditionen’
gestiftet werden” (Kippenberg, Ripke, von Stuckrad
2009: 1).

Sicher ist, dass die Vertreter der ,Europaischen Re-
ligionsgeschichte® in irgendeiner Weise den herme-
neutisch notwendigen Durchgang durch das Studi-
um beispielsweise der asiatischen Religionsge-
schichte durchlaufen haben missen, um die Singu-
laritdt der ERG behaupten zu kénnen. Eine ausfihr-
lichere Wiirdigung des Konzeptes der ERG kann
hier leider nicht geleistet werden. Da das Konzept
aber einen systematischen Anspruch erhebt, sollen
zumindest einige Uberlegungen hierzu skizziert wer-
den. Zunédchst ware die Frage zu stellen, ob sich
eine ,Europdische Religionsgeschichte” Uberhaupt
prazise von aussereuropdischen Entwicklungen
abgrenzen lasst. Dies gilt nicht nur fir die Frage der
wechselseitigen Beeinflussung der antiken religidsen
Traditionen, sondern auch fiir die Bestimmung des
Judentums, des Islams und insbesondere, die jlings-
ten Entfaltungen der religionspluralen Moderne.
Sicherlich lassen sich besondere Bedingungen eines
Binnenraums européischer Religionsdiskurse be-
haupten, aus deren Perspektive dann jeder Einfluss
von aussen als Import erscheint; paradigmatisch
etwa bei Gladigow: ,gnostische Schemata und Erl6-
sungsvorstellungen kénnen Interferenzen mit asiati-
schen, Uber Philologien importierten Religionen ein-
gehen, ein Monismus in einem christlichen Pan-
theismus aufgehen, oder eine neue Religion konsti-
tuieren® (Gladigow 1995: 29). Eine solche Perspekti-
ve marginalisiert die Aus- und Wechselwirkungen
.europaischer® Traditonen mit ihrem Umfeld.
Schwerer wiegt allerdings eine gréssere konzeptio-
nelle Problematik, die nun nicht mehr die Gegens-
tandsebene, sondern den Zugriff auf religidse Tradi-
tionsgeflechte als solcher betrifft. Im Ausgang der
Bestimmung der ,multiplen Modernen* (bei S.N.
Eisenstadt und anderen) hat sich das Konzept einer
Globalgeschichte entwickelt, die von einer Polyzent-
ralitdt der verschiedenen kulturellen Traditionen
ausgeht, ohne aber zugleich den Aspekt ihrer wech-
selseitigen dynamischen Beeinflussung in den Hin-
tergrund zu stellen — kurz: eine globale Interaktions-
geschichte (vgl. Feldbauer/Komlosy 2003; Rother-
mund 2007).

Beispiele religionskultureller Transfers stellen etwa
die arabisch gepragten islamischen Traditionen in
Nord- und Mittelafrika, buddhistische Traditionen in
China, Tibet, Korea und Japan, oder christliche Tra-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

48

ditionen in Lateinamerika dar. Solche religionskultu-
rellen Geflechte kdnnen nicht mehr primér aus euro-
paischer Perspektive rekonstruiert werden, sondern
stellen vielfaltige ,Modernen” dar, deren Verstandnis
sich erst dann erschliesst, wenn die Vielzahl von
Perspektiven der jeweils beteiligten Akteure beriick-
sichtigt werden.

Von diesem Ansatz betrachtet misste sich nun er-
weisen, dass die Besonderheiten der ERG tatsach-
lich an anderen Orten nicht angetroffen werden kon-
nen. Trotz der grundlegenden Problematik der Uber-
setzung emischer Wissenssysteme und Begrifflich-
keiten in europaische Terminologie scheint mir sehr
deutlich zu sein, dass sich bestimmte ,Spezifika“ der
ERG sehr wohl auch in aussereuropaischen kulturel-
len Kondensationspunkten entwickelt haben. Um —
aufgrund der personlichen Vertrautheit des Autors —
hier nur Beispiele aus der asiatischen Religionsge-
schichte zu benennen: Verdrangte, aber gleichwohl
mitlaufende alternative religiose Sinnsysteme hat es
in Asien Uberall dort gegeben, wo sich eine missio-
nierende Tradition neu etablierte, wie z.B. der Budd-
hismus in Tibet gegenliber den vorbuddhistischen
Traditionen sowie dem spater systematisierten Bon,
in Sud- und Siidostasien gegeniiber den Hindutradi-
tionen, in Ostasien gegentber Konfuzianismus, den
Shinto-Traditionen etc.; Gleiches gilt fir die Etablie-
rung des Islams in Sid- und Sidostasien. Die Ver-
fugbarkeit eines taxonomischen Systems, welches
erlaubt, religions-aquivalente Sinnsysteme struktural
durchaus vergleichbar dem (polyvalenten) européi-
schen Begriff ,Religion“ unter einer gemeinsamen
Kategorie zu fassen, hat sich unter anderem sowohl
in Indien (Skt. dharma, darsana u.a., vgl. Halbfass
1988), als auch in China oder der Mongolei entwi-
ckelt (vgl. Kollmar-Paulenz 2007), was beispielswei-
se in China, auch einen methodisch distanzierten
Diskurs Uber den ,Nutzen“ religioser Traditionen
ermdglichte. Sicherlich hat sich in der aussereuropa-
ischen (wie auch in der europaischen) Vormoderne
keine ,Religionswissenschaft‘ ausgepragt, und doch
kann die wissenschaftliche Befassung mit Religion in
Landern wie Japan inzwischen auf eine beachtliche
Disziplingeschichte zurlickblicken. Das Spezifikum
der Aufkldrung mag vielleicht die einzige Bastion
sein, dessen Auftreten und Rezeption die européi-
sche Religionsgeschichte fiir sich reklamieren kann.
Selbst hier ware freilich ausfihrlicher zu prifen,
inwiefern Vertreter bestimmter asiatischer philoso-
phischer Traditionen — wie etwa des vormodernen
Konfuzianismus, oder auch japanische Intellektuelle
wie Tominaga Nakamoto (vgl. Pye 1990) — bestimm-
te proto-sdkular-humanistische, religionskritische
Argumentationsmuster entwickelt haben (vgl. Roetz
1992, Roetz 2009). Andererseits ist die ,Aufklarung”
ein nur von bestimmten Eliten in den einzelnen Staa-
ten Europas rezipiertes, und zudem spétes, Phano-
men der europaischen Religionsgeschichte, welches

sich Uberdies schnell ausserhalb Europas ausbreite-
te. Wie sich zuletzt an der kritischen Diskussion der
Diagnose der ,Sakularisierung” Europas zeigt, ist
auch die gesellschaftliche Nachhaltigkeit der Aufkla-
rung noch keineswegs erwiesen. Auf diese Einwén-
de liesse sich erwidern, dass das Konzept der ,Eu-
ropdischen Religionsgeschichte” auf ,Europa“ nur im
metaphorischen Sinne rekurriert und als eine Form
des theoriegeleiteten Beobachtens eben dazu die-
nen kann, genau jene Zusammenhéange auch in der
asiatischen Religionsgeschichte ausfindig zu ma-
chen. Dennoch bleibt, wie auch Angelika Rohrba-
cher (2009) feststellt, die Gefahr des Eurozentrismus
bestehen. Leider greift ihre Abhandlung die Frage,
wie ,Religion’ aus der Perspektive aussereuropai-
scher Wissenssysteme konzeptualisiert wird, nur
kursorisch auf. Ein Ausweg aus dem Eurozentrismus
der Religionswissenschaft (vgl. Ahn 1997) bestiinde
z.B. darin, die religionswissenschaftliche Kompara-
tistik von den Einheiten abgeschlossener Religionen
abzulésen und nun vielmehr die Systematik der
,Diskurse“ an deren Stelle zu analysieren (vgl.
Rohrbacher 2009: 42-44; 191 ff.). Jedoch wird in
Rohrbachers Behandlung der Fallbeispiele, z.B. den
indischen Parsen, ostasiatischen buddhistischen
Schulen oder dem ersten Weltparlament der Religi-
onen, deutlich, dass lediglich die westliche religi-
onswissenschaftliche Reprasentation dieser histo-
risch verstandenen ,Religionsgemeinschaften’ und
Religionsdiskurse zu korrigieren bzw. ,durch histo-
risch besser kontextualisierte Beschreibungen religi-
oser [...] Diskursfelder zu ersetzen® seien (Rohrba-
cher 2009: 191). Durch eine ,Korrektur aller euro-
zentrische[n] Wahrnehmungsmuster” wiirde sich ,die
Religionsforschung insgesamt [...] wahrscheinlich
von selbst eriibrigen* (Rohrbacher 2009: 193); die
Aufgabe der Religionswissenschaft beschranke sich
in Bezug auf aussereuropaische Traditionen darauf,
eine ,Neubewertung aussereuropdaischer Religions-
systeme® (Rohrbacher 2009: 191) zu initiieren.
,Nicht-eurozentrische Impulse“ hingegen kdnnten
»wohl nur von Wissenschaftlerinnen aus jeweils an-
deren Kulturkreisen bzw. Kontinenten kommen*
(Rohrbacher 2009: 193). Diese zuletzt gedusserte
Hoffnung ist, wie sich etwa am Beispiel der internati-
onal lokalisierten ,Buddhist Studies* aufzeigen lasst,
schon seit vielen Jahrzehnten ein. reales For-
schungsprozedere, in dem aussereuropaische Wis-
senschaftlerinnen und Wissenschaftler ihre spezi-
fisch inkulturierten Perspektiven einbringen. Sum-
mierend lasst sich festhalten, dass das Konzept der
,<Europdischen Religionsgeschichte®, trotz seiner
wichtigen Impulse, die offene Frage nach der
~Systematizitat* des Gegenstandes der ,Religion/en”
aufgrund seiner regionalisierten Perspektive nur
unzureichend beantworten kann. Gleiches gilt, wie
hier nicht eingehender diskutiert werden kann, auch
fur die neuen Anséatze der Religionséasthetik oder der
»,Material Religion“. Unbestreitbar mit den Vorziigen



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

einer Hinwendung zu den medialen Vermittlungs-
formen der Religionen ausgestattet, ist doch schwer
ersichtlich, wie sich mit diesen Ansatzen beispiels-
weise ethisch-moralische Geltungsanspriiche und
Handlungsorientierungen religidser Traditionen er-
forschen lassen.

lll. Ein Vorschlag zur Neuordnung des bis-
lang dichotomischen Gegeniibers von Reli-
gionsgeschichte und systematischer Religi-
onswissenschaft

Wie zuletzt ausgefihrt, ist meines Erachtens der
Zugang, Uber den die Religionswissenschaft zur
aussereuropaischen Religionsgeschichte verfigt, fur
die Disziplin, solange sie kulturibergreifende oder
komparatistische Aussagen trifft, immer noch ein
konstitutiver Bestandteil. Dazu sollte jedoch die ,Ge-
genstandsseite”, die Religionsgeschichte, nicht in
.Europa und die anderen unterteilt, sondern als
multizentrische, globale Interaktionsgeschichte be-
stimmt werden.

Wie aber kann der Gegenpart des dichotomen Fel-
des, die ,systematische Religionswissenschaft®,
diesem dynamischen Gegenstandsfeld, insbesonde-
re im Kontext der global anzutreffenden religidsen
Transformationsprozesse, angepasst werden? Hier
scheint es von Vorteil, den Begriff ,systematische
Religionswissenschaft® langfristig in drei Bereiche
auszudifferenzieren:

Als a) Religionstheorie (theory of religion) kann aus
dieser Perspektive ein Modell bestimmt werden, das
bestimmte Relationen (wie Funktionen) zwischen
Institutionen, Akteuren, Diskursen, Sinndeutungen
usw. als ,Religion“ veranschaulicht und mit anderen
Institutionen usw. im gewahlten Untersuchungsfeld
in Beziehung setzt. Solche Modelle kénnen der Reli-
gionssoziologie, -6konomie, -asthetik, -psychologie
usw. entstammen. Entscheidend ist, dass die Religi-
onstheorie auch einen Beobachterstandpunkt zwei-
ter Ordnung einzunehmen erlaubt, aus dem beo-
bachtet werden kann, wie diese Modelle in ihren
Untersuchungsbereichen ,Religion“ ausgrenzen, und
welche blinden Flecke dabei jeweils entstehen. Auch
die notwendige Reflexion der eigenen Erkenntnisin-
teressen hatte hier ihren systematischen Ort.

Davon kann b) eine religionswissenschaftliche Me-
thodenlehre unterschieden werden, die die Metho-
den aus dem wissenschaftlichen Facherkanon aus-
wahlt und an den Fragestellungen der religionswis-
senschaftlichen Forschung ausrichtet. Hierunter
fallen z.B. ebenso sozialwissenschaftliche Methoden
der qualitativen Sozialforschung wie auch text-, ritu-
al-, oder kognitionswissenschaftliche Methoden.

Mit c) schliesslich, der Theorie der Religionswissen-
schaft, kann das Zusammenspiel von Religionstheo-
rie und Methodenlehre in den Blick genommen wer-
den. Hier ist zu erortern, welche Erkenntnisinteres-

49

sen bzw. Leitfragen im Feld der Religionstheorie
artikuliert werden, und mit welchen Methoden diese
wiederum im Feld Gberprift und heuristisch ausge-
schopft werden kdnnen. Im Bereich der Theorie der
Religionswissenschaft wéare auch die Rolle zu reflek-
tieren, die die Religionswissenschaft im Feld der
gesellschaftlichen Akteure einnehmen soll. Uniber-
sehbar hat die Disziplin eine zunehmende gesell-
schaftliche Bedeutung erhalten. In Fragen zu den
Rechten religidser Minderheiten, zum Status religio-
ser Symbole und Gebaude im o&ffentlichen Raum,
zur Legitimitat in wahrsten Sinne des Wortes ein-
schneidender religidser Praktiken oder zur Frage
des nicht-konfessionellen Religionsunterrichts wird
sie von anderen gesellschaftlichen Akteuren zuneh-
mend auch in normativer Hinsicht zur Stellungnah-
me aufgefordert. Trotzdem ist die Diskussion um
eine Neubestimmung des Uberkommenen Paradig-
mas der wertfreien Religionsforschung bislang eher
zurtickhaltend gefiihrt worden. Gerade hier ist die
Religionswissenschaft auf eine eng verzahnte Zu-
sammenarbeit mit benachbarten Disziplinen wie z.B.
der Sozialanthropologie oder der praktischen Philo-
sophie angewiesen, denn es ware meines Erachtens
verfehlt, wenn von der Religionswissenschaft erwar-
tet werden wirde, dass sie unmittelbar selbst als
ethisch-normative Disziplin — wie einige ihrer Vertre-
ter im Modell einer sog. ,praktischen Religionswis-
senschaft* vorschlagen — auftreten sollte.

Um die skizzierten Forschungsperspektiven auch im
Studium der Religionswissenschaft an der Universi-
tét Bern zu verankern, wurde, wie erwahnt, am Cen-
ter for Global Studies das Masterprogramm ,Religi-
onskulturen” ins Leben gerufen. Es vermittelt Kennt-
nisse und Kompetenzen, um den Beitrag religiéser
Traditionen in weltweiten Prozessen der Globalisie-
rung und Lokalisierung zu erforschen. Im Unter-
schied zu anderen Studienprogrammen werden
hierzu gezielt zwei unterschiedliche Perspektiven
eingenommen und aufeinander bezogen: Einerseits
haben Religionen, geschichtlich betrachtet, diese
Globalisierungsprozesse in wichtigen Aspekten ge-
formt oder sogar mit ausgeldst (,Historizitat der Reli-
gionskulturen”). Andererseits nehmen Religionen
auch heute zentralen Einfluss auf die Gestaltung der
jeweiligen Moderne: z.B. auf Konzeptionen von Kul-
tur, Ethnizitdt und Nationalitat; Staatlichkeit und
Rechtsformen; politische wie militdrische Konfliktlo-
sungsversuche, auf die Haltung zur Umwelt und den
Umgang mit technologischen Innovationen wie bei-
spielsweise der Biomedizin. Diese aktuellen Aspekte
behandelt das Studienprogramm in seinem zweiten
Teilbereich unter dem Oberbegriff der ,kulturellen
Normativitat der Religionskulturen®. Studierende
werden angeleitet, in einer globalhistorisch ausge-
richteten Perspektive an Fallbeispielen zu erfor-
schen, wie ,Religionen® als Katalysatoren fiir territo-
riale Ausbreitung bestimmter Kulturen fungieren, auf



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

50

innergesellschaftliche Transformationsprozesse Ein-
fluss nehmen, oder kulturibergreifende mediale
Raume und Kommunikationszusammenhange eroff-
net haben. Das Untersuchungsfeld der ,kulturellen
Normativitdt“ konzentriert sich auf die Funktionen
religiéser Traditionen in der Legitimation von Herr-
schaftssystemen sowie Wirtschafts- und Rechtsord-
nungen, deren férdernden wie auch hemmenden
Einfluss auf die Entfaltung von Staatlichkeit, Aufkla-
rung und Modernisierung, wie zuletzt die Plausibili-
sierung von moralischen Handlungsanweisungen
und Ethiken im Umgang mit anderen gesellschaftli-
chen Systemen (z.B. Wissenschaften oder Techno-
logien). Studierende kénnen sich z.B. in Einzelstu-
dien anhand von historischen Quellen den Aus-
gangspunkten religionskultureller Konfigurationen
widmen: den Zeugnissen von und Uber neu entste-
hende religiése Traditionen, Reform- und Protest-
bewegungen sowie (iber die durch Religionskontakte
ausgeldsten Interaktionsprozesse. Sie werden ange-
leitet, diese Zeugnisse in den grosseren Rahmen
der politischen, wirtschaftlichen wie kulturellen Glo-
balisierungsprozesse einzuordnen. Ein Schwerpunkt

Literatur

Ahn, Gregor (1997), ,Eurozentrismen als Erkenntnisbarrieren in
der Religionswissenschaft, in: ZfR 5, 1997, 41-58.

Auffarth, Christoph (2000), ,Européische Religionsgeschichte®, in:
ders., Jutta Bernhard, Hubert Mohr (Hg.), Metzler Lexikon
Religion, Bd.1, 330-336.

Auffarth, Christoph (2006), Art. ,Europaische Religionsgeschich-
te®, in: Auffarth, Christoph (et al., Hg.) (2004), Wérterbuch
der Religionen, Stuttgart 2006, 139 f.

Beyer, Peter (et al., Hg.) (2007), Religion, Globalization and
Culture, Leiden: Brill, 2007.

Eliade, Mircea (1957), Das Heilige und das Profane: vom Wesen
des Religiésen, Hamburg: Rowohit, 1957.

Figl, Johann (Hg.) (2003), Handbuch Religionswissen-
schaft. Religionen und ihre Zzentralen The-
men, Innsbruck: Tyrolia, 2003.

Feldbauer, Peter; Komlosy, Andrea (2003), ,Globalgeschichte
1450-1820: Von der Expansions- zur Interaktionsgeschich-
te, in: Hans-Carl Hauptmeyer (et al., Hg.), Die Welt quer-
denken. Festschrift fur Hans-Heinrich Nolte zum 65. Ge-
burtstag. Frankfurt/M. 2003, 59-94.

Flasche, Rainer (1978), Die Religionswissenschaft Joachim
Wachs, Berlin; New York: de Gruyter, 1978.

Freiberger, Oliver (2009), Der Askesediskurs in der Religionsge-
schichte. Eine vergleichende Untersuchung brahmanischer
und frihchristlicher Texte. Harrassowitz: Wiesbaden 2009.

Gladigow, Burkhard (1995), ,Europaische Religionsgeschichte",
in: Kippenberg, Hans Gerhard, Brigitte Luchesi, et al., Hg.,
Lokale Religionsgeschichte. Marburg: Diagonal-Verlag
1995, 71-92.

Gladigow, Burkhard (2001), ,Der alte und der neue Polytheismus.
Historischer und ,absoluter’ Polytheismus bei Max Weber*,
in: F.W. Graf, H.G. Kippenberg (Hg.), Max Webers Religi-
onssystematik, Berlin 2001, 131-150.

Gladigow, Burkhard (2002a), ,Polytheismus und Monotheismus -
zur historischen Dynamik einer européischen Alternative®,

liegt in der genauen Analyse religionskultureller
Sinndeutungen, Ethiken und Legitimationsstrategien.
Uber die im Masterprogramm vermittelten methodi-
schen Kompetenzen werden Absolventinnen und
Absolventen zudem dazu befahigt, mit sozialanthro-
pologischen und sozialwissenschaftlichen Methoden
die zeitgendssischen Akteure und Institutionen
selbst aufzusuchen, zu befragen und die Ergebnisse
mit geeigneten methodischen Instrumenten auszu-
werten. So werden Absolventinnen und Absolventen
gezielt dazu befahigt, mit fokussierten Instrumenten
die Bedeutung der Einflussgrésse ,Religion” in ge-
sellschaftlichen Transformations- und Globalisie-
rungsprozessen zu analysieren. Auch in der
Schweiz bestimmen die Existenz globaler Verflech-
tungen und die zunehmende Prasenz aussereuropa-
ischer Religionskulturen in zahlreichen gesellschaft-
lichen Handlungsfeldern den beruflichen Alltag.
Eben jene Berufsbereiche, die an der Schnittstelle
der Begegnung unterschiedlicher Religionskulturen
arbeiten, bieten sich daher auch als kiinftiges Beta-
tigungsfeld an. —

in: J. van Oorschot (Hg), Polytheismus und Monotheismus in
den Religionen des Vorderen Orients, Munster 2002, 3-20.

Gladigow, Burkhard (2002b), ,Mediterrane Religionsgeschichte,
Rémische Religionsgeschichte, Europaische Religionsge-
schichte. Zur Genese eines Fachkonzepts®, in: van Straten
(Hg.), Kykeon. Studies in Honour of H.J. Versnel. Religions
in die Graeco-Roman World, Leiden: Brill, 2002, 49-68.

Gladigow, Burkhard (2005), Religionswissenschaft als Kulturwis-
senschaft, Stuttgart: Kohlhammer, 2005.

Graf, Friedrich Wilhelm (2004), Die Wiederkehr der Gétter. Religi-
on in der modernen Kultur. Minchen: C.H. Beck, 2004.

Halbfass, Wilhelm (1988), India and Europe, SUNY: Albany,
1988.

Heiler, Friedrich (1956), Erscheinungsformen und Wesen der
Religion, Stuttgart: W. Kohlhammer, 1956.

Idinopulos, Thomas A., Wilson, Brian C. et al. (Hg.) (2006), Com-
paring Religions. Possibilities and Perils? Leiden: Brill, 2006.

Kippenberg Hans G., Jérg Rupke, Kocku von Stuckrad (Hg.)
(2009), Europdische Religionsgeschichte: ein mehrfacher
Pluralismus. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.

Koch, Anne (2006), “The Study of Religion as
THEORIENSCHMIEDE for Cultural Studies: A Test of Cog-
nitive Science and Religious-Economic Modes of Access”,
in: Method and Theory in the Study of Religion 18.3 (2006)
254-272.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2007), Zur Ausdifferenzierung eines
autonomen Bereichs Religion in asiatischen Gesellschaften
des 17. und 18. Jahrhunderts: Das Beispiel der Mongolen.
Akademievortrage, Heft XVI, Bern 2007.

Lanczkowski, Gunter (1991), Einfiihrung in die Religionswissen-
schaft, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1991.

Leiner, Martin (2008), Methodischer Leitfaden Systematische
Theologie und Religionsphilosophie, UTB: Géttingen 2008.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

Michaels, Axel (Hg.) (1997), Klassiker der Religionswissenschaft:
von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, Minchen:
C.H. Beck, 1997.

Perkins, Mary Anne (2004), Christendom and European Identity.
The Legacy of a Grand Narrative since 1789. Berlin, New
York: Walter de Gruyter 2004.

Pye, Michael (Trl.) (1990), Tominaga Nakamoto. Emerging from
Meditation. Duckworth, London 1990.

Riesebrodt, Martin (2007), Cultus und Heilsversprechen. Eine
Theorie der Religionen. Munchen: C.H. Beck.

Roetz, Heiner (1992), Die chinesische Ethik der Achsenzeit,
Frankfurt: Suhrkamp 1992.

Roetz, Heiner (2009), ,Konfuzianischer Humanismus®, in: Jorn
Riusen, Henner Laass (Hg.), Interkultureller Humanismus,
Schwalbach/Taunus: Wochenschau, 2009, 89-114.

Rohrbacher, Angelika (2009), Eurozentrische Religionswissen-
schaft? Diskursanalytische Methodik an den Grenzen von
Ost und West. Marburg: Tectum-Verlag 2009.

Rothermund, Dietmar (2007), ,Globalgeschichte als Interkations-
geschichte. Von der aussereuropdischen Geschichte zur
Globalgeschichte®, in: Schabler, Birgit (Hrsg.), Area Studies

51

und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte.
Wien 2007, 194-216.

Rudolph, Kurt (1992), Geschichte und Probleme der Religions-
wissenschaft, Leiden: E.J. Brill, 1992.

Ripke, Jorg (2007), Historische Religionswissenschatft: eine
Einfiihrung, Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Seiwert, Hubert (1977), ,Systematische Religionswissenschaft:
Theoriebildung und Empiriebezug®, in: Zeitschrift fiir Missi-
onswissenschaft und Religionswissenschaft, 61, 1: 1-18.

Seiwert, Hubert (1981), ,Religiose Bedeutung als wissenschaftli-
che Kategorie“, in: Annual Review of the Social Sciences of
Religion 5: 43-99.

Stolz, Fritz (2000), ,Religionswissenschaft nach dem Verlust ihres
Gegenstandes®, in: E. Feil (Hg.), Streitfall ,Religion’. Diskus-
sionen zur Bestimmung und Abgrenzung des Religionsbeg-
riffs, Minster 2000, 137-140.

Troeltsch, Ernst (1904), ,Religionsphilosophie”, in: Wilhelm Win-
delbandt (Hg.), Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts. Bd. 1, Heidelberg: Carl Winter's Universitats-
buchhandlung, 104-162.

Wach, Joachim (1924), Religionswissenschaft. Prolegomena zu
ihrer wissenschaftstheoretischen Grundlegung, Leipzig: J.C.
Hinrichs'sche Buchhandlung 1924.




	Paradigm lost? : "Europäische Religionsgeschichte", die Grundlangenkrise des "systematischen Religionswissenschaft" und ein Vorschlag zur Neubestimmung

