
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Paradigm lost? : "Europäische Religionsgeschichte", die
Grundlangenkrise des "systematischen Religionswissenschaft" und ein
Vorschlag zur Neubestimmung

Autor: Schlieter, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bu!letin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

42

Paradigm lost?

„Europäische Religionsgeschichte", die Grundlagenkrise der „systematischen

Religionswissenschaft" und ein Vorschlag zur Neubestimmung

Jens Schlieter*

Zweifellos hat die systematische Erforschung der
Religion in der Schweiz in den letzten Jahren einen
grossen Aufschwung erleben können. Die Intensivierung

der wissenschaftlichen Befassung mit Religion
bzw. den Religionen hängt sicherlich nicht zuletzt mit
der zentralen Bedeutung zusammen, die bestimmten

Ausprägungen religiöser Vergemeinschaftungsprozesse

im Feld globaler Politik heute
zukommt. Dieser aktuellen Bedeutung gewisser Religionen

wird auch am Institut für Religionswissenschaft
der Universität Bern Rechnung getragen, an dem
neben dem allgemeinen religionswissenschaftlichen
Studienprogramm auch ein spezialisiertes
Masterprogramm, „Religionskulturen: Historizität und kulturelle

Normativität", eingerichtet wurde, welches sich
gezielt der Bedeutung von Religion bzw. Religionen
im Feld der Globalisierung annimmt. Neben den
religionswissenschaftlichen Studienprogrammen
wird zudem ein Studiengang „Central Asian Studies"
angeboten, welcher unter anderem die Bedeutung
der Religionen in Tibet und der Mongolei thematisiert.

Da an anderem Ort in diesem Heft die
Geschichte der religionswissenschaftlichen Institute
behandelt wird, möchte ich auf eine ausführlichere
Darstellung verzichten und im Folgenden die Vorteile

- wenn nicht gar die disziplinäre Notwendigkeit -
herausstellen, die der systematischen Religionsforschung

durch den Einbezug der aussereuropäischen
Religionsgeschichte erwachsen, und die in Bern
(und andernorts) daher nicht nur als thematische
Fokussierung auf asiatische Traditionen, sondern
auch als theoretisches Anliegen verstanden wird.
Um diesen Zugang zu verdeutlichen, möchte ich in
drei Schritten vorgehen. Zunächst soll die Begründung

des Anspruches der „systematischen
Religionswissenschaft" diskutiert werden (I.), um, daran
anschliessend, die Problematik des Konzeptes der

* Universität Bern, Institut für Religionswissenschaft, Vereinsweg
23, 3012 Bern.
E-Mail: iens.schlieter@relwi.unibe.ch

Jens Schlieter, Dr. phil., ist seit 2009 a.o. Professor für systematische

Religionswissenschaft und Leiter des Masterprogramms
"Religionskulturen" am Center for Global Studies der Universität
Bern. Schwerpunkte: Ideengeschichte des indischen und
tibetischen Buddhismus; Bioethik des Buddhismus; komparative
Philosophie. J.S. studierte Philosophie, Vergleichende Religionswissenschaft,

Tibetologie und Buddhismuskunde in Bonn und Wien,
war wissenschaftlicher Mitarbeiter an den Universitäten in München

(LMU) und Bonn und ab 2005 Assistenzprofessor am Institut
für Religionswissenschaft.

„Europäischen Religionsgeschichte" aufzuzeigen
(II.), die meines Erachtens in einem dialektischen
Bezug zur Bestimmung „aussereuropäischer"
Religionsgeschichten steht. Wird die „asiatische
Religionsgeschichte" originär berücksichtigt, hat dies, wie
zuletzt ausgeführt werden soll, auch eine
Neubestimmung der „systematischen Religionswissenschaft"

zur Folge (III.).

I. Die Systematik der „systematischen
Religionswissenschaft"

Grundlagenkrisen erschüttern die systematische
Religionswissenschaft schon seit geraumer Zeit.
Bekannt ist der Vorwurf, der Religionswissenschaft
sei durch den Umstand, keine allgemein akzeptierte
Definition für Religion vorlegen zu können, auch der
Gegenstand abhanden gekommen. Vorschläge zur
Lösung dieser Krise, wie zuletzt jener, Religionswissenschaft

sei in das grössere Ganze der Kulturwissenschaft

aufzulösen, führen allerdings kaum weiter,
da sie lediglich das Problem der Definition von „Religion"

durch das Problem der Definition von „Kultur"
ersetzen.

Tatsächlich benötigt die Religionswissenschaft also
nicht nur einen theoretischen Vorbegriff von dem,
was unter dem Kollektivsingular (R. Koselleck)
„Religion" verstanden werden soll, sondern auch einen
Begriff von dem, was sie nicht als „Religion" verstehen

will. Jede Unterscheidung von legitimen und
nicht legitimen Gegenständen der Religionswissenschaft

setzt die Unterscheidung von Religi-
on/Nichtreligion bereits voraus. Traditionell, und z.T.
auch noch in der gegenwärtigen Religionssoziologie
(etwa bei Niklas Luhmann), wurde diese Frage mit
den Unterscheidungen heilig/profan bzw.
transzendent/immanent bestimmt - ein Schema allerdings,
das auf einen Binnenraum der Erfahrung (bzw. eine
solche Semantik) rekurriert und damit implizit die
Erschliessbarkeit beider Seiten der Dichotomie (also
auch der Erfahrung des Heiligen und des Transzendenten)

als intersubjektiv artikulierbare Erfahrung
voraussetzt. Da die Religionswissenschaft nicht nur
in und aus einer bestimmten historischen Semantik
heraus die Erforschung eben jener Tradition betreibt,
sondern sich mit einer Vielfalt von Traditionen be-
fasst, die sich, und das ist entscheidend, mit dem
Schema Transzendenz/Immanenz zum Teil nicht
sinnvoll beschreiben lassen (wie etwa, was hier nicht



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

weiter ausgeführt werden kann, solche Traditionen,
die auf eine durch Selbstkultivierung inaugurierte
innerweltliche Transformation abzielen), kann die
Religionswissenschaft sich nicht mehr auf eine solche

Bestimmung stützen. Nun wird aber nach
Hubert Seiwert erst durch die „systematische
Religionswissenschaft das Fach als autonomes [konstituiert]"

(Seiwert 1977: 4). Sicherlich lässt sich die
„systematische Religionswissenschaft" als eine solche
bestimmen, deren Systematik durch eine „Verglei-
chung des Materials" (Rudolph 1992: 54) zustande
kommt. Die Methode des Vergleichens (vgl. die
Beiträge in Idinopulos et al. 2006) stellt jedoch selbst
eine Form des theoriegeleiteten Beobachtens von
Unterschieden oder Gemeinsamkeiten dar; sie
besteht, wie Freiberger (2008: 23) treffend formuliert, in
einem „vergleichenden Blick" auf Religionsgeschichten,

deren jeweiliges Verständnis als „Religion" nicht
zugleich in den Blick genommen werden kann. Die
entscheidende Frage bleibt somit offen, ob sich die
Systematik der „systematischen Religionswissenschaft"

ausweisen lässt, ohne dass dabei eine innere

Systematik (bzw. Systematizität) des Gegenstandes

„Religion" vorausgesetzt wird. Kann diese
„Systematik" tatsächlich nur artikuliert werden, indem
eine Dimension der inneren Kohärenz von „Religion"
behauptet wird, die in allen Religionen anzutreffen
sei? Muss als Garant dieser Kohärenz eine wie auch
immer geartete Bestimmung der Dichotomie
Immanenz/Transzendenz vorgenommen werden, die damit

einen transzendenten Referenzrahmen (als
formale „Transzendenzlinien", oder auch inhaltliche
Bestimmungen wie „superhuman agents") ansetzt?
Auch wenn diese Dichotomie oft kritisch reflektiert
wurde (vgl. z.B. Seiwert 1981: 5), ist eine eingehende

Diskussion der Begriffsgeschichte dieses Schemas

und seiner transkulturellen religionswissenschaftlichen

Verwendbarkeit ein dringliches Desiderat

der Forschung. Um in diesem Zusammenhang
ein jüngstes Beispiel zu referieren: Nach Martin Rie-
sebrodts substantialistischer Definition stellt Religion
„einen Komplex sinnhafter Praktiken dar, also von
Handlungen, die in einem relativ systematischen
Sinnzusammenhang stehen" (Riesebrodt 2007:
109). Die Systematizität jedoch stützt Riesebrodt auf
die „religiöse Prämisse", nämlich: „Kontaktaufnahme
oder Zugang zu übermenschlichen Mächten"
(Riesebrodt 2007: 113), die auf die eine oder andere
Weise bei allen Religionen anzutreffen sei.

Wenn also nicht darauf gesetzt werden kann, dass
über Methode des Vergleichens problemlos zur
Systematisierung des Materials, und von dort zur
„Systematik" der „Religion" fortgeschritten werden kann,
und auch eine voraussetzungsreiche „religiöse
Prämisse" keine Abhilfe verschafft - wäre dann nicht
langfristig eine Überwindung der Qualifizierung der
Religionswissenschaft als einer „systematischen"
Disziplin zu fordern?

43

Die Religionssoziologie als auch die Sozialanthropologie

hingegen können insofern auf eine systematische

Exposition des Gegenstandbereiches „Religion"

verzichten, als sie über die Theoriebildung der
allgemeinen Soziologie und Anthropologie auch über
Theorien über nicht-religiöse Gegenstandsbereiche
verfügen, die sie, wie die traditionelle religiöse
Semantik, auf den Bereich der Religion anwenden.
Zudem hat die Fokussierung auf die sozialen
Funktionen von Religion in Sozietäten den Vorteil, dass in
der Betrachtung der gesellschaftlichen Institutionalisierung

die Frage nach der inneren Repräsentation
von Religion (als Glaube, Erfahrung usw.) nicht
gestellt und beantwortet werden muss, sondern, in

funktionalistischen Entwürfen, bereits eine Antwort
auf die Frage nach der „Leistung" von Religion
genügt. Dass in der Religionswissenschaft mit ihrem
Selbstverständnis, die Ideen- und Repräsentationsgeschichte

unterschiedlichster religiöser Traditionen
Ernst zu nehmen, auch funktionalistische Theorien
kontextualisiert werden, kann kurz am Beispiel der
der massgeblichen funktionalen Definition von Religion

als Kontingenzbewältigung (Lübbe, Luhmann
u.a.) aufgezeigt werden, die auch von vielen
Religionswissenschaftlern1 und Theologen2 favorisiert
wird. Das Problem an der Bestimmung der Religion
als Kontingenzbewältigung ist, dass Religion ebenso
(und vielleicht gar ebenso oft) auch gegenteilig
gewirkt hat: als Kontingenzerzeugung. Religionsgeschichtlich

lässt sich gut zeigen, wie vormals nicht
als kontingent wahrgenommene Lebenswelten durch
eine neue religiöse Interpretation in einen Ort höchster

Kontingenz transformiert wurden. Um nur ein
Beispiel zu nennen: Durch die Einführung der Begriffe

von Karma und Wiedergeburt im Indien vor der
Zeitenwende wurde eine zuvor eher als schicksalhaft

determinierte Zukunft plötzlich als vom eigenen
Handeln abhängig erfahren. Nur selten allerdings
erläuterten religiöse Spezialisten der asketischen
Traditionen Indiens in den klassischen Texten, wie
zu erkennen sei, wie viel Karma jemand angesammelt

habe, und wie es genau wirke - wodurch die
Erfahrung des eigenen Lebens als ein „kontingen-

Ein religionswissenschaftliches Beispiel der Rezeption: „Religion
als Identitätsbildung steht gegen Religion als nicht zu erfüllender
Norm. Die Formen der Alltagsreligion, die in anderen Religionen
zur Bewältigung von Angst, Unsicherheit, Unglück und Krankheit
jedem Einzelnen zur Verfügung stehen, sind in Europa als .Magie'
verpönt und stehen unter religiöser Zensur" (Auffarth 2000: 333).
2

Beispielweise heisst es bei Friedrich W. Graf: „Religiöse
Deutungskulturen sind eine Art Software, [...] ohne die soziale
Systeme auf Dauer nicht erfolgreich zu funktionieren vermögen.
Religion fungiert als tiefgreifend prägendes Element in Sozialisa-
tionsprozessen, ihre Symbole dienen immer auch dazu, das
Leben des Einzelnen in einen letzten Deutungshorizont zu stellen
[...]. Anders formuliert: Religion repräsentiert jene Deutungskultur,
in der die riskanten Erfahrungen der Kontingenz individuellen
Lebens sinnhaft gedeutet und in Notwendigkeit überführt werden
können" (Graf 2004: 207).



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

44

tes" drastisch erhöht wird. Eine ebensolche „Zunahme

der Kontingenz" könnte am Beispiel der christlichen

Ablehnung antiker Deutungsmuster der natürlichen

Welt oder der Innovation der protestantischen
Gnadenlehre aufgezeigt werden. Kurz: Am Beispiel
des funktionalen Religionsbegriffs der
Kontingenzbewältigung wird deutlich, dass die Religionswissenschaft

eben auch dem Anspruch einer komparativen
Aufarbeitung religiöser Ideengeschichte gerecht
werden muss. Die Religionssoziologie hingegen
kann sich mit Modellbildungen befassen, die sich
aus dem eigenen Traditionskontinuum ergeben und
in das eigene eingliedern lassen, aus dem sie somit
auch ihre Plausibilität erhalten. Die Theorie religiöser
„Kontingenzformeln" wird, wie ich behaupten möchte,

vor allem in Folge der Ideen der Aufklärung
plausibel, etwa der in Jean-Jacques Rousseaus
„Gesellschaftsvertrag" (Du contrat social; 1762) geäusserten

Forderung, die bürgerliche Religion (religion du
citoyen) müsse sich an ihren positiven Funktionen
für die soziale Gemeinschaft erweisen. Auch É.

Dürkheim greift in seinen Funktionsbestimmungen
für Religion auf Rousseau zurück.

Geschichtlich betrachtet erwuchs der Anspruch einer
„Systematizität" des Gegenstandes Religion vermutlich

aus der „Systematischen Theologie", die sich
hierüber ebenfalls der Einheit ihres Gegenstandes
versichert - als „Objektivität einer gemeinsamen
Gebundenheit von grundlegenden Offenbarungen:
das ist die Seele aller wirklichen geschichtlichen
Religion" (Troeltsch 1904: 133). Eine neuere Definition

bestimmt Systematische Theologie wie folgt: als
„eine Wissenschaft, die durch bestimmte, metho-

Die Methoden, derer sich die systematische
Religionswissenschaft bedient, sind auf der Gegenstandsseite

(historische Erscheinungsformen von Religionen)

verortet. Das Zentrum der systematischen
Religionswissenschaft wird von der grundlegenden
Reflexion über die Ergebnisse des Systematisie-
rungsprozesses (Typologisierungen, Vergleich,
Wesensbestimmungen usw.) von Religion getragen, die

disch durchgeführte Akte des Wahrnehmens, Imagi-
nierens und Denkens an Glaubensaussagen dazu
beitragen soll, sich aufgrund der Offenbarung Gottes
in Jesus Christus besser im Leben (Ethik) und im
Glauben (Dogmatik) zu orientieren" (Leiner 2008:
29). In der Definition wird unmittelbar deutlich, dass
die Faktizität als gültig erachteter Glaubensaussagen

(bzw., in anderen Entwürfen, eine fundamentaltheologische

Anthropologie) vorausgesetzt wird,
deren normative Tragweite hingegen diskursiv und
systematisch erforscht werden soll.

Die Prägung des Begriffes „systematische
Religionswissenschaft" als Bezeichnung einer akademischen

Subdisziplin ist dem deutsch-amerikanischen
Religionswissenschaftler Joachim Wach zu verdanken.

In seinem Werk von 1924, „Religionswissenschaft:

Prolegomena zu ihrer wissenschaftstheoretischen

Grundlegung", entwickelte er die bis heute
zentrale Unterscheidung zwischen der historischen
und der systematischen Religionswissenschaft.
Während die Religionsgeschichte Religionen in ihrer
historischen Entwicklung oder, wie Wach sich
ausdrückte, „längsschnittmässig" erforscht, kommt der
„systematischen Religionswissenschaft" zu, Religion
„querschnittsmässig" zu erfassen (Wach 1924: 21).

An dieser grundlegenden Unterscheidung zwischen
Religionsgeschichte und systematischer
Religionswissenschaft hält die Mehrheit des Fachs im

deutschsprachigen Raum bis heute fest. Verschiedene

Modelle sind vorgeschlagen worden, um die
Arbeitsteilung bzw. wechselseitige Bezogenheit beider

zu konkretisieren:

ihr Material aus der Peripherie erhält, welche Historiker,

Philologen, Ethnologen etc. rekonstruieren.

Eine solche Unterscheidung von „historisch" und
„systematisch" hat aber mit zahlreichen Problemen
zu kämpfen. Zum einen beruht sie auf der Idee eines
positiv vorzufindenden „Materials", dessen innere
Systematik nur noch durch die Methoden des Ver-

Historische Religionswissenschaft Systematische Religionswissenschaft

diachrone Forschung (historische
Längsschnitte)

synchrone Forschung (Querschnitte)

(u.a. Wach 1924; Rudolph 1992; Figl 2003)

soziale Tatsachen systematischer Vergleich (u.a. Michaels 1997, Auffarth 2004)

Arbeit am Besonderen;

historische Individualität

Arbeit am Allgemeinen, Regel- und Gesetzmässigen (u.a. Seiwert
1977; Rüpke 2007)

Material Typologisierung (u.a. Weber 1912; Lanczkowski 1991)

religiöse Phänomene Wesenserfassung des Religiösen (u.a. Heiler 1956; Eliade 1957)



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

gleichs (vgl. noch Michaels 1997) oder der Typologi-
sierung zu Tage gefördert werden bräuchte. Diese
Unterscheidung beruht - selbst dann, wenn es als
wechselseitiges Abhängigkeitsverhältnis (vgl.
Seiwert 1977) konzipiert wird - auf einer Beobachtung
erster Ordnung, die die Dominanz des theoriegeleiteten

Beobachtens zu wenig herausstellt, nach dem
sich das Material immer schon entsprechend der
gewählten Perspektive und Untersuchungsmethodik
präsentiert. Zweitens impliziert die Unterscheidung,
dass die innere Systematik im Gegenstandsbereich
„geschichtliche Religionen" (links) allein vom
Beobachterstandpunkt der „Religionswissenschaft"
schlüssig rekonstruiert werden könne. Systematische

Religionswissenschaft wäre dann der Ort, an
dem entschieden wird, welche Methoden aus dem
Pool der Wissenschaften zu ihren Erkenntniszwecken

verwendet werden sollen (vgl. Koch 2006).
Die starke Vorannahme dieser Konzeption ist, dass
sich in einer Gesellschaft Religion grundsätzlich als
autonome Sinnsphäre ausdifferenziert, die für die
Gesamtgesellschaft bzw. die kulturelle Welt spezifische

Leistungen (Legitimation von Praktiken,
Integration, Identität, Kontingenzbewältigung etc.)
übernimmt.

Die Leitmetaphorik einer im Zentrum stehenden
systematischen Religionswissenschaft, der die
Nachbardisziplinen gleichsam das Material liefern,
folgt also dem auf analoge Weise konstruierten
Gegenstandbereich: Religion als Sinngebung in der
Mitte der Gesellschaft.

Mit der Übertragung der Zentrum/Peripherie-
Metaphorik wird ihr, anders ausgedrückt, tendenziell
dieselbe Rolle zugesprochen wie jene, welche die
Religion funktional als Garantin für die Einheit einer
Gesellschaft ansetzt. Während die systematische
Theologie die Deutungshoheit über die Legitimität
binnenreligiöser Geltungsansprüche erhält, reflektiere

die Religionswissenschaft entsprechend die (axi-
omatisch vorausgesetzte) Faktizität religiöser
Gestaltungsansprüche einer Gemeinschaft.

Entscheidend ist nun eine zweite Annahme, die die
frühe Konzeption der systematischen Religionswissenschaft

geprägt hat, nämlich, dass sie zentral auf
authentische religiöse Erfahrungen der Transzendenz

auszurichten sei. Um dies nochmals kurz an
der Konzeption von Wach zu demonstrieren: Wach
folgt hier Dilthey mit dem Postulat, dass es ein
religiöses Erlebnis gebe, das allen Ausdrucksformen
religiösen Lebens und der „Bildung von Religionen"
(Wach 1924: 191 f.) zugrunde liegen müsse. Der
dynamische Gegenstand „Religion" besteht somit
kernhaft in einem spezifischen religiösen Erleben,
das Wach als „Beziehung zum Absoluten" definiert.
Dieses religiöse Erleben sei der Impuls zur
geschichtlichen Ausbildung unterschiedlichster religiöser

Welten, oder genauer, des „religiösen Lebens" in
solchen Welten. Letztlich sei die „Verehrung" das

45

„Herzstück aller Religion" (Wach nach Flasche 1978:
56). Die Verehrung verfüge zugleich über die
„Integrationskraft", zeitweilige und dauernde Institutionen
der Religion zu schaffen. Das Leitverständnis „Religion"

ist hier geprägt von der Metaphorik des kollektiven

Organismus, dessen Überlebensinteresse in

der Tradierung der Transzendenzerfahrung besteht.
Zeitlich am Anfang, systematisch aber in der Mitte
der jeweiligen Religionen finden sich religiöse
Persönlichkeiten und ihre Erfahrungen: „So sind die
Religionen Schöpfungen einzelner Menschen und
einzelner Augenblicke. Von einem schöpferischen
Zentrum breiten sie sich strahlenweise aus" (Wach
zit. in Flasche 1978: 169).

Mit diesem Konstrukt - (a) Religion als kohäsive
Mitte der Gesellschaft, (b) religiöse Erlebnisse als
Anfang und Mitte der Religion, und (c) Verehrung
des Transzendenten als Mitte der religiösen Erlebnisse

- übernahm die systematische Religionswissenschaft

in der Tat entscheidende Impulse der
systematischen Theologie (vgl. Gladigow 2005: 24-
26; Rüpke 2007: 26); es kann hier nur als These
formuliert werden, dass eine genaue Lektüre
zahlreicher zeitgenössischer Bestimmungen der
„systematischen Religionswissenschaft" zeigt, dass sie auf
die eine oder andere Weise immer noch diesem
Modell verpflichtet sind.3 Um die Prämissen des
Wach'schen Modells noch einmal herauszustellen:
Mit der Annahme, Religion erfülle wesentliche
Aufgaben für die Gesellschaft (a) - die Antworten
reichen bekanntlich von Kontingenzbewältigung über
Letztbegründung von Sinn und Werten bis hin zur
gesamtgesellschaftlichen Integration - steht sie in
der Kontinuität der systematische Theologie, in der
an dieser Stelle die Grundlagen des christlichen
Glaubens als Ethik und Dogmatik reflektiert werden.
Mit der Annahme der fundamentalen Bedeutung
religiöser Erlebnisse als Initialzündung für Religion
(b) geht sie von dem Modell der gestifteten
Offenbarungstraditionen aus. Indem zuletzt (c) „Verehrung"
nochmals die Essenz des religiösen Erlebnisses

3
Vgl. hierzu auch die Bestimmung des in der Religionsforschung

vorherrschenden „impliziten Religionsmodells" durch Beyer 2007:
137 f. „I suggest that these can be subsumed under the interconnected

headings of fundamental transcendent reference,
programmatic reflexivity, differentiation, organization, and voluntari-
zation. Fundamental transcendent reference means that a religion
is basically about God. [...]. Programmatic reflexivity means that a

religion has to have a defining and self-referential set of beliefs
and practices which are deemed to be all about this getting to
God. [...] Differentiation means that, even though religion has
relevance to all aspects of life [...], it is nonetheless something
distinct, not to be subsumed under other social categories or
social institutions like culture, knowledge, society, law [...].
Perhaps the most subtly Christian characteristic of the model is the
assumption that the communal dimension of religion expresses
itself through organization. [...]. Religion is therefore about something

like churches, referring not just to buildings [...] but [...] to
groups of people that are members of, or at least who identify
with, an organization".



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

46

darstellt, wird die religiöse Erfahrung als eine primäre,

reine und unbedingte Hinwendung zu einem
transzendenten Göttlichen angesetzt, dem gegenüber

gesellschaftliche, politische oder ästhetische
Dimensionen dieser „Erlebnisse" immer nur als
sekundär erscheinen können, da die ursprüngliche
„religiöse Erfahrung" in diesen schon die ersten
„entfremdenden" Adaptationsprozesse durchlaufen hat.

Eine „Systematik" der Religionswissenschaft lässt
sich nur behaupten, wenn eine spezifische innere
Strukturiertheit des Gegenstandes „Religion/en"
aufgezeigt werden kann. Die systematische Theologie

vermag dies, indem sie von einem Kern
(Offenbarung) ausgeht, der jenseits subjektiver oder
kulturspezifischer Ausprägungen Bestand hat. Die
Religionswissenschaft kann hingegen in Anbetracht
polymorpher religiöser Traditionen nicht in gleicher
Weise von einer Systematik ihres Gegenstandes -
und in Folge: einer gegebenen Systematik in der
Architektonik ihrer Fächer und ihrer Methoden -
ausgehen.

Dennoch ist Religionswissenschaft keine Disziplin,
der ihr Gegenstand schlicht abhanden gekommen
wäre (vgl. hierzu Stolz 2000). Die vollständige
Infragestellung des Begriffsinhalts von „Religion" beruht
auf der sprachphilosophisch naiven Position, die
europäische Genese des Religionsbegriffs habe zu
einem präzisen Religionsbegriff geführt, dem nun
ausserhalb Europas aber nichts wirklich entspreche,
wie dies gewisse Vertreter postkolonialer Theorien
behaupten. Bei genauerer Betrachtung der
Geschichte des europäischen Religionsbegriffs ist ein
einheitlicher Begriffsinhalt für „Religion" nicht einmal
annährend auszumachen. Erst im nachaufklärerischen

Gebrauch des Kollektivsingulars „Religion"
wird ein Begriffsgebrauch fassbar, der als Ergebnis
eines Aushandlungsprozesses von religionsinternen
und religionsexternen Standpunkten ein Kollektiv
von Religionen unter dem Oberbegriff „Religion" zu
subsumieren erlaubt. Dessen heuristische Er-
schliessungskraft im wissenschaftlichen
Sprachgebrauch muss aber immer wieder durch die
wechselseitige Konfrontation mit aussereuropäischen
Begriffen, die in den emischen Wissensordnungen
mögliche Äquivalente des Begriffes „Religion"
darstellen, erprobt werden. Bevor unten noch einmal
zur Frage zurückgekehrt werden soll, wie sich nun
eine „systematische Religionswissenschaft" neu
verorten kann, möchte ich im nächsten Schritt auf
das Konzept der „Europäischen Religionsgeschichte"

eingehen, welches jüngst in den Rang einer
eigenständigen Bestimmung der Methodik der
Religionswissenschaft aufgestiegen ist.

II. „Europäische" versus „Aussereuropäi-
sche Religionsgeschichte"?
„Europäische Religionsgeschichte" (ERG) benennt
nicht nur eine besondere regionale Religionsgeschichte,

sondern auch einen mit theoretischem
Anspruch auftretenden Zugang zur Religionsgeschichte

als solcher. In der Perspektive der „Europäischen

Religionsgeschichte" (als Theorie) zeigt sich
„Europäische Religionsgeschichte" (als singulärer
Gegenstand) als jener epochale Geschichtsraum,
der auf eine unvergleichliche Weise durch Diskursi-
vität, Pluralität, wechselseitige Interferenzen
zwischen verschiedenen religiösen und nicht-religiösen
Systemen (Wissenschaft, Kunst, Politik usw.)
gekennzeichnet sei. „Gerade die intensive
Auseinandersetzung auf kleinen Räumen und die Fähigkeit,
Formen der religiösen Gemeinsamkeit in lokalem
Rahmen auszubilden, machen das .Europäische'
aus" (Auffarth 2006: 139). Mit der ERG als theoretischem

Zugang ist direkt oder indirekt der Anspruch
verknüpft, dass eben diese Europäische
Religionsgeschichte in eine Aufklärung einmündete, die über
die „Rhetorik der Rationalität", die „Säkularisierung"
sowie die „Begrenzung des religiösen Bereichs"
(Auffarth 2006: 139) dazu beitrug, dass sich eine
methodisch distanzierte Untersuchung von Religionen

selbst überhaupt herausbilden konnte. Die
Europäische Religionsgeschichte ist dann, anders
ausgedrückt, Ermöglichungsgrund für die Entstehung
der Religionswissenschaft, deren zuletzt erblühtes
theoretisches Konzept dann wiederum die „Europäische

Religionsgeschichte" ist. Die letztere setzt sich
dabei von der traditionellen christlichen
Kirchengeschichtsschreibung ab, die vor allem eine Institutionen-

oder Ideengeschichte der Mehrheitsreligion
ausarbeitete, so dass in deren Perspektive die
„mitlaufenden Alternativen" oft nur als illegitime
Ausdrucksformen von Religion (Heidentum, Ketzerei,
Hexerei, Sektierertum, Esoterik usw.) erschienen.
Sie erhält damit für die Religionswissenschaft auch
eine fachpolitische Bedeutung, da sie eine bestimmte

theologische Konzeption zu überwinden trachtet,
nach der die Religionswissenschaft lediglich für alle
jene nicht- und vorchristlichen Traditionen zuständig
sei, die von der Kirchengeschichte als Disziplin nicht
bearbeitet werden (vgl. Auffarth 2006: 139 f.).

Ebenso grenzt sich das Projekt der ERG von
Deutungen ab, nach denen Religionen substantialistisch
von ihren kultur-geografischen Entstehungszusammenhängen

verstanden werden, so dass Christentum

zur „orientalischen Religion" wird, welche die
„ursprünglichen" europäischen Traditionen (keltische,

germanische, griechische Religionen usw.)
verdrängt habe (vgl. Auffarth 2000: 330). Diese
Alternativen (z.B. polytheistische Auffassungen der
Griechen und Kelten, oder Reinkarnationsvorstel-
lungen), äussern sich dann in und über eigene
Medien, die von den jeweils dominanten Traditionen



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin nu 1, avril 2010

nicht mehr kontrolliert und unterdrückt werden (können)

(vgl. Gladigow 1995). Beispiele solcher Medien
sind etwa künstlerische Gestaltungsformen, die sich
dann jeweils in nicht unmittelbar als .Religion'
wahrgenommenen gesellschaftlichen Foren organisieren
können. Es scheint, als habe B. Gladigow, der
Begründer der ERG, diese Pluralismus-Theorie entwickeln

können, indem er das Deutungsmodell des
(griechischen) Polytheismus und das sich darin
ausdrückende Konkurrenzmodell religiöser Praktiken
(die „mediterrane Religionsgeschichte") auf die in
der Spätantike anhebende Vormachtstellung der
romanisch-christlichen Kirchen anwendete, die in
ihrer Selbstbeschreibung zum Teil bis heute als eine
homogen monotheistische Tradition erscheint (vgl.
Perkins 2004). Mit dem Deutungsinstrument des
„Polytheismus" erscheint wiederum ein theoretisches
Konzept, welches zugleich und ursprünglich eine
spezifische religionsgeschichtliche Epoche Europas
charakterisiert (vgl. Gladigow 2002b).4 Trotz der
religionsgeschichtlichen Herleitung findet der
Anspruch der Singularität der ERG jedoch erst in der
Neuzeit seinen originären Ausdruck, d.h. in den
Prozessen der Aufklärung, Säkularisierung und
Individualisierung, aber auch in den Wechselbeziehungen
zwischen den Religionssystemen und anderen
gesellschaftlichen Systemen - insbesondere den
Wissenschaften und den Rechtssystemen.

Das Modell der ERG mündet somit in der Moderne
in eine freie parallele Zugänglichkeit der religiösen
Alternativen, d.h., in eine „Wahlmöglichkeit von
Sinnsystemen" (Gladigow 1995: 27). Auch hier sind
die Religionswissenschaft und andere Foren
wissenschaftlicher Diskurse über Religion wiederum
konstitutiv an der Erreichung dieses Status quo
beteiligt, da sie zur Wiedererinnerung bzw. Repräsentation

der mitlaufenden Alternativen geführt haben
(das Stichwort der „Intellektuellenreligion", aber auch
Wissenschaft und Kunst).

Betrachtet man dieses Konzept der ERG als eine
Summa der Sonderfälle, die in toto einen singulären
„Sonderweg" der europäischen Religionsgeschichte
(inklusive der Ermöglichung der wissenschaftlichen
Reflexion auf diese) zur Folge gehabt habe, so bleibt
die aussereuropäische Religionsgeschichte(n) nicht
etwa nur als ein „unmarked space" aussen vor.
Vielmehr werden diese als different markiert, wobei
zumeist offen bleibt, in welchen Aspekten diese
Differenz besteht. So heisst es in der Einleitung der

4
An die operative Funktion des (griechischen) Polytheismus kann

eine spekulative Vermutung angeschlossen werden: Vielleicht ist
die „Wahlmöglichkeit" (Gladigow) zwischen verschiedenen
Sinnsystemen, wie sie durch die Antikerezeption in der italienischen
Renaissance anhob, aber besonders dann in der .exzentrischen'
Antikerezeption der deutschen Klassik und der Philosophie des
deutschen Idealismus Ausdruck fand, auch der Grund dafür, dass
die ERG bislang besonders im deutschsprachigen Raum Verbreitung

gefunden hat.

47

zweibändigen „Europäischen Religionsgeschichte":
„Ausgehend von der Beobachtung, dass Europa seit
der Antike von einem religiösen Pluralismus geprägt
ist, wird bei der Beschreibung einer religiösen Tradition

stets auch das ,Andere', das oft als
Abgrenzungsfolie dient und dadurch Identitäten stiftet, mit in

Rechnung gezogen. Nur in der jeweiligen
Wahrnehmung und Abgrenzung entsteht ein spezifisches
religiöses Feld, auf dem Identitäten und .Traditionen'
gestiftet werden" (Kippenberg, Rüpke, von Stuckrad
2009: 1).

Sicher ist, dass die Vertreter der „Europäischen
Religionsgeschichte" in irgendeiner Weise den herme-
neutisch notwendigen Durchgang durch das Studium

beispielsweise der asiatischen Religionsgeschichte

durchlaufen haben müssen, um die Singularität

der ERG behaupten zu können. Eine ausführlichere

Würdigung des Konzeptes der ERG kann
hier leider nicht geleistet werden. Da das Konzept
aber einen systematischen Anspruch erhebt, sollen
zumindest einige Überlegungen hierzu skizziert werden.

Zunächst wäre die Frage zu stellen, ob sich
eine „Europäische Religionsgeschichte" überhaupt
präzise von aussereuropäischen Entwicklungen
abgrenzen lässt. Dies gilt nicht nur für die Frage der
wechselseitigen Beeinflussung der antiken religiösen
Traditionen, sondern auch für die Bestimmung des
Judentums, des Islams und insbesondere, die jüngsten

Entfaltungen der religionspluralen Moderne.
Sicherlich lassen sich besondere Bedingungen eines
Binnenraums europäischer Religionsdiskurse
behaupten, aus deren Perspektive dann jeder Einfluss
von aussen als Import erscheint; paradigmatisch
etwa bei Gladigow: „gnostische Schemata und
Erlösungsvorstellungen können Interferenzen mit
asiatischen, über Philologien importierten Religionen
eingehen, ein Monismus in einem christlichen
Pantheismus aufgehen, oder eine neue Religion
konstituieren" (Gladigow 1995: 29). Eine solche Perspektive

marginalisiert die Aus- und Wechselwirkungen
„europäischer" Traditionen mit ihrem Umfeld.
Schwerer wiegt allerdings eine grössere konzeptionelle

Problematik, die nun nicht mehr die
Gegenstandsebene, sondern den Zugriff auf religiöse
Traditionsgeflechte als solcher betrifft. Im Ausgang der
Bestimmung der „multiplen Modernen" (bei S.N.
Eisenstadt und anderen) hat sich das Konzept einer
Globalgeschichte entwickelt, die von einer Polyzent-
ralität der verschiedenen kulturellen Traditionen
ausgeht, ohne aber zugleich den Aspekt ihrer
wechselseitigen dynamischen Beeinflussung in den
Hintergrund zu stellen - kurz: eine globale Interaktionsgeschichte

(vgl. Feldbauer/Komlosy 2003; Rothermund

2007).

Beispiele religionskultureller Transfers stellen etwa
die arabisch geprägten islamischen Traditionen in

Nord- und Mittelafrika, buddhistische Traditionen in

China, Tibet, Korea und Japan, oder christliche Tra-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

48

ditionen in Lateinamerika dar. Solche religionskulturellen

Geflechte können nicht mehr primär aus
europäischer Perspektive rekonstruiert werden, sondern
stellen vielfältige „Modernen" dar, deren Verständnis
sich erst dann erschliesst, wenn die Vielzahl von
Perspektiven der jeweils beteiligten Akteure berücksichtigt

werden.

Von diesem Ansatz betrachtet müsste sich nun
erweisen, dass die Besonderheiten der ERG tatsächlich

an anderen Orten nicht angetroffen werden können.

Trotz der grundlegenden Problematik der
Übersetzung emischer Wissenssysteme und Begrifflichkeiten

in europäische Terminologie scheint mir sehr
deutlich zu sein, dass sich bestimmte „Spezifika" der
ERG sehr wohl auch in aussereuropäischen kulturellen

Kondensationspunkten entwickelt haben. Um -
aufgrund der persönlichen Vertrautheit des Autors -
hier nur Beispiele aus der asiatischen Religionsgeschichte

zu benennen: Verdrängte, aber gleichwohl
mitlaufende alternative religiöse Sinnsysteme hat es
in Asien überall dort gegeben, wo sich eine
missionierende Tradition neu etablierte, wie z.B. der
Buddhismus in Tibet gegenüber den vorbuddhistischen
Traditionen sowie dem später systematisierten Bon,
in Süd- und Südostasien gegenüber den Hindutraditionen,

in Ostasien gegenüber Konfuzianismus, den
Shinto-Traditionen etc.; Gleiches gilt für die Etablierung

des Islams in Süd- und Südostasien. Die
Verfügbarkeit eines taxonomischen Systems, welches
erlaubt, religions-äquivalente Sinnsysteme struktural
durchaus vergleichbar dem (polyvalenten) europäischen

Begriff „Religion" unter einer gemeinsamen
Kategorie zu fassen, hat sich unter anderem sowohl
in Indien (Skt. dharma, darsana u.a., vgl. Halbfass
1988), als auch in China oder der Mongolei entwickelt

(vgl. Kollmar-Paulenz 2007), was beispielsweise
in China, auch einen methodisch distanzierten

Diskurs über den „Nutzen" religiöser Traditionen
ermöglichte. Sicherlich hat sich in der aussereuropäischen

(wie auch in der europäischen) Vormoderne
keine „Religionswissenschaft" ausgeprägt, und doch
kann die wissenschaftliche Befassung mit Religion in
Ländern wie Japan inzwischen auf eine beachtliche
Disziplingeschichte zurückblicken. Das Spezifikum
der Aufklärung mag vielleicht die einzige Bastion
sein, dessen Auftreten und Rezeption die europäische

Religionsgeschichte für sich reklamieren kann.
Selbst hier wäre freilich ausführlicher zu prüfen,
inwiefern Vertreter bestimmter asiatischer
philosophischer Traditionen - wie etwa des vormodernen
Konfuzianismus, oder auch japanische Intellektuelle
wie Tominaga Nakamoto (vgl. Pye 1990) - bestimmte

proto-säkular-humanistische, religionskritische
Argumentationsmuster entwickelt haben (vgl. Roetz
1992, Roetz 2009). Andererseits ist die „Aufklärung"
ein nur von bestimmten Eliten in den einzelnen Staaten

Europas rezipiertes, und zudem spätes, Phänomen

der europäischen Religionsgeschichte, welches

sich überdies schnell ausserhalb Europas ausbreitete.
Wie sich zuletzt an der kritischen Diskussion der

Diagnose der „Säkularisierung" Europas zeigt, ist
auch die gesellschaftliche Nachhaltigkeit der Aufklärung

noch keineswegs erwiesen. Auf diese Einwände
Nesse sich erwidern, dass das Konzept der

„Europäischen Religionsgeschichte" auf „Europa" nur im
metaphorischen Sinne rekurriert und als eine Form
des theoriegeleiteten Beobachtens eben dazu dienen

kann, genau jene Zusammenhänge auch in der
asiatischen Religionsgeschichte ausfindig zu
machen. Dennoch bleibt, wie auch Angelika Rohrbacher

(2009) feststellt, die Gefahr des Eurozentrismus
bestehen. Leider greift ihre Abhandlung die Frage,
wie .Religion' aus der Perspektive aussereuropäi-
scher Wissenssysteme konzeptualisiert wird, nur
kursorisch auf. Ein Ausweg aus dem Eurozentrismus
der Religionswissenschaft (vgl. Ahn 1997) bestünde
z.B. darin, die religionswissenschaftliche Kompara-
tistik von den Einheiten abgeschlossener Religionen
abzulösen und nun vielmehr die Systematik der
„Diskurse" an deren Stelle zu analysieren (vgl.
Rohrbacher 2009: 42-44; 191 ff.). Jedoch wird in
Rohrbachers Behandlung der Fallbeispiele, z.B. den
indischen Parsen, ostasiatischen buddhistischen
Schulen oder dem ersten Weltparlament der Religionen,

deutlich, dass lediglich die westliche
religionswissenschaftliche Repräsentation dieser historisch

verstandenen .Religionsgemeinschaften' und
Religionsdiskurse zu korrigieren bzw. „durch historisch

besser kontextualisierte Beschreibungen religiöser

[...] Diskursfelder zu ersetzen" seien (Rohrbacher

2009: 191). Durch eine „Korrektur aller euro-
zentrische[n] Wahrnehmungsmuster" würde sich „die
Religionsforschung insgesamt [...] wahrscheinlich
von selbst erübrigen" (Rohrbacher 2009: 193); die
Aufgabe der Religionswissenschaft beschränke sich
in Bezug auf aussereuropäische Traditionen darauf,
eine „Neubewertung aussereuropäischer Religionssysteme"

(Rohrbacher 2009: 191) zu initiieren.
„Nicht-eurozentrische Impulse" hingegen könnten
„wohl nur von Wissenschaftlerinnen aus jeweils
anderen Kulturkreisen bzw. Kontinenten kommen"
(Rohrbacher 2009: 193). Diese zuletzt geäusserte
Hoffnung ist, wie sich etwa am Beispiel der international

lokalisierten „Buddhist Studies" aufzeigen lässt,
schon seit vielen Jahrzehnten ein reales For-
schungsprozedere, in dem aussereuropäische
Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler ihre spezifisch

inkulturierten Perspektiven einbringen.
Summierend lässt sich festhalten, dass das Konzept der
„Europäischen Religionsgeschichte", trotz seiner
wichtigen Impulse, die offene Frage nach der
„Systematizität" des Gegenstandes der „Religion/en"
aufgrund seiner regionalisierten Perspektive nur
unzureichend beantworten kann. Gleiches gilt, wie
hier nicht eingehender diskutiert werden kann, auch
für die neuen Ansätze der Religionsästhetik oder der
„Material Religion". Unbestreitbar mit den Vorzügen



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

einer Hinwendung zu den medialen Vermittlungsformen

der Religionen ausgestattet, ist doch schwer
ersichtlich, wie sich mit diesen Ansätzen beispielsweise

ethisch-moralische Geltungsansprüche und
Handlungsorientierungen religiöser Traditionen
erforschen lassen.

III. Ein Vorschlag zur Neuordnung des
bislang dichotomischen Gegenübers von
Religionsgeschichte und systematischer
Religionswissenschaft

Wie zuletzt ausgeführt, ist meines Erachtens der
Zugang, über den die Religionswissenschaft zur
aussereuropäischen Religionsgeschichte verfügt, für
die Disziplin, solange sie kulturübergreifende oder
komparatistische Aussagen trifft, immer noch ein
konstitutiver Bestandteil. Dazu sollte jedoch die
„Gegenstandsseite", die Religionsgeschichte, nicht in

„Europa und die anderen" unterteilt, sondern als
multizentrische, globale Interaktionsgeschichte
bestimmt werden.

Wie aber kann der Gegenpart des dichotomen
Feldes, die „systematische Religionswissenschaft",
diesem dynamischen Gegenstandsfeld, insbesondere

im Kontext der global anzutreffenden religiösen
Transformationsprozesse, angepasst werden? Hier
scheint es von Vorteil, den Begriff „systematische
Religionswissenschaft" langfristig in drei Bereiche
auszudifferenzieren:

Als a) Religionstheorie (theory of religion) kann aus
dieser Perspektive ein Modell bestimmt werden, das
bestimmte Relationen (wie Funktionen) zwischen
Institutionen, Akteuren, Diskursen, Sinndeutungen
usw. als „Religion" veranschaulicht und mit anderen
Institutionen usw. im gewählten Untersuchungsfeld
in Beziehung setzt. Solche Modelle können der
Religionssoziologie, -Ökonomie, -ästhetik, -psychologie
usw. entstammen. Entscheidend ist, dass die
Religionstheorie auch einen Beobachterstandpunkt zweiter

Ordnung einzunehmen erlaubt, aus dem
beobachtet werden kann, wie diese Modelle in ihren
Untersuchungsbereichen „Religion" ausgrenzen, und
welche blinden Flecke dabei jeweils entstehen. Auch
die notwendige Reflexion der eigenen Erkenntnisinteressen

hätte hier ihren systematischen Ort.

Davon kann b) eine religionswissenschaftliche
Methodenlehre unterschieden werden, die die Methoden

aus dem wissenschaftlichen Fächerkanon
auswählt und an den Fragestellungen der
religionswissenschaftlichen Forschung ausrichtet. Hierunter
fallen z.B. ebenso sozialwissenschaftliche Methoden
der qualitativen Sozialforschung wie auch text-, ritual-,

oder kognitionswissenschaftliche Methoden.

Mit c) schliesslich, der Theorie der Religionswissenschaft,

kann das Zusammenspiel von Religionstheorie
und Methodenlehre in den Blick genommen werden.

Hier ist zu erörtern, welche Erkenntnisinteres-

49

sen bzw. Leitfragen im Feld der Religionstheorie
artikuliert werden, und mit welchen Methoden diese
wiederum im Feld überprüft und heuristisch
ausgeschöpft werden können. Im Bereich der Theorie der
Religionswissenschaft wäre auch die Rolle zu
reflektieren, die die Religionswissenschaft im Feld der
gesellschaftlichen Akteure einnehmen soll. Unübersehbar

hat die Disziplin eine zunehmende
gesellschaftliche Bedeutung erhalten. In Fragen zu den
Rechten religiöser Minderheiten, zum Status religiöser

Symbole und Gebäude im öffentlichen Raum,
zur Legitimität in wahrsten Sinne des Wortes
einschneidender religiöser Praktiken oder zur Frage
des nicht-konfessionellen Religionsunterrichts wird
sie von anderen gesellschaftlichen Akteuren zunehmend

auch in normativer Hinsicht zur Stellungnahme

aufgefordert. Trotzdem ist die Diskussion um
eine Neubestimmung des überkommenen Paradigmas

der wertfreien Religionsforschung bislang eher
zurückhaltend geführt worden. Gerade hier ist die
Religionswissenschaft auf eine eng verzahnte
Zusammenarbeit mit benachbarten Disziplinen wie z.B.
der Sozialanthropologie oder der praktischen
Philosophie angewiesen, denn es wäre meines Erachtens
verfehlt, wenn von der Religionswissenschaft erwartet

werden würde, dass sie unmittelbar selbst als
ethisch-normative Disziplin - wie einige ihrer Vertreter

im Modell einer sog. „praktischen Religionswissenschaft"

vorschlagen - auftreten sollte.

Um die skizzierten Forschungsperspektiven auch im
Studium der Religionswissenschaft an der Universität

Bern zu verankern, wurde, wie erwähnt, am Center

for Global Studies das Masterprogramm
„Religionskulturen" ins Leben gerufen. Es vermittelt Kenntnisse

und Kompetenzen, um den Beitrag religiöser
Traditionen in weltweiten Prozessen der Globalisierung

und Lokalisierung zu erforschen. Im
Unterschied zu anderen Studienprogrammen werden
hierzu gezielt zwei unterschiedliche Perspektiven
eingenommen und aufeinander bezogen: Einerseits
haben Religionen, geschichtlich betrachtet, diese
Globalisierungsprozesse in wichtigen Aspekten
geformt oder sogar mit ausgelöst („Historizität der
Religionskulturen"). Andererseits nehmen Religionen
auch heute zentralen Einfluss auf die Gestaltung der
jeweiligen Moderne: z.B. auf Konzeptionen von Kultur,

Ethnizität und Nationalität; Staatlichkeit und
Rechtsformen; politische wie militärische
Konfliktlösungsversuche, auf die Haltung zur Umwelt und den
Umgang mit technologischen Innovationen wie
beispielsweise der Biomedizin. Diese aktuellen Aspekte
behandelt das Studienprogramm in seinem zweiten
Teilbereich unter dem Oberbegriff der „kulturellen
Normativität der Religionskulturen". Studierende
werden angeleitet, in einer globalhistorisch
ausgerichteten Perspektive an Fallbeispielen zu
erforschen, wie „Religionen" als Katalysatoren für territoriale

Ausbreitung bestimmter Kulturen fungieren, auf



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

50

innergesellschaftliche Transformationsprozesse Ein-
fluss nehmen, oder kulturübergreifende mediale
Räume und Kommunikationszusammenhänge eröffnet

haben. Das Untersuchungsfeld der „kulturellen
Normativität" konzentriert sich auf die Funktionen
religiöser Traditionen in der Legitimation von
Herrschaftssystemen sowie Wirtschafts- und Rechtsordnungen,

deren fördernden wie auch hemmenden
Einfluss auf die Entfaltung von Staatlichkeit, Aufklärung

und Modernisierung, wie zuletzt die Plausibilisierung

von moralischen Handlungsanweisungen
und Ethiken im Umgang mit anderen gesellschaftlichen

Systemen (z.B. Wissenschaften oder Technologien).

Studierende können sich z.B. in Einzelstudien

anhand von historischen Quellen den
Ausgangspunkten religionskultureller Konfigurationen
widmen: den Zeugnissen von und über neu entstehende

religiöse Traditionen, Reform- und
Protestbewegungen sowie über die durch Religionskontakte
ausgelösten Interaktionsprozesse. Sie werden angeleitet,

diese Zeugnisse in den grösseren Rahmen
der politischen, wirtschaftlichen wie kulturellen
Globalisierungsprozesse einzuordnen. Ein Schwerpunkt

Literatur
Ahn, Gregor (1997), „Eurozentrismen als Erkenntnisbarrieren in

der Religionswissenschaft", in: ZfR 5, 1997, 41-58.

Auffarth, Christoph (2000), „Europäische Religionsgeschichte", in:
ders., Jutta Bernhard, Hubert Mohr (Hg.), Metzler Lexikon
Religion, Bd.1, 330-336.

Auffarth, Christoph (2006), Art. „Europäische Religionsgeschich¬
te", in: Auffarth, Christoph (et al., Hg.) (2004), Wörterbuch
der Religionen, Stuttgart 2006, 139 f.

Beyer, Peter (et al., Hg.) (2007), Religion, Globalization and
Culture, Leiden: Brill, 2007.

Eliade, Mircea (1957), Das Heilige und das Profane: vom Wesen
des Religiösen, Hamburg: Rowohlt, 1957.

Figl, Johann (Hg.) (2003), Handbuch Religionswissen¬
schaft. Religionen und ihre zentralen
Themen, Innsbruck: Tyrolia, 2003.

Feldbauer, Peter; Komlosy, Andrea (2003), „Globalgeschichte
1450-1820: Von der Expansions- zur Interaktionsgeschichte",

in: Hans-Carl Hauptmeyer (et al., Hg.), Die Welt
querdenken. Festschrift für Hans-Heinrich Nolte zum 65.
Geburtstag. Frankfurt/M. 2003, 59-94.

Flasche, Rainer (1978), Die Religionswissenschaft Joachim
Wachs, Berlin; New York: de Gruyter, 1978.

Freiberger, Oliver (2009), Der Askesediskurs in der Religionsge¬
schichte. Eine vergleichende Untersuchung brahmanischer
und frühchristlicher Texte. Harrassowitz: Wiesbaden 2009.

Gladigow, Burkhard (1995), „Europäische Religionsgeschichte",
in: Kippenberg, Hans Gerhard, Brigitte Luchesi, et al., Hg.,
Lokale Religionsgeschichte. Marburg: Diagonal-Verlag
1995, 71-92.

Gladigow, Burkhard (2001), „Der alte und der neue Polytheismus.
Historischer und .absoluter' Polytheismus bei Max Weber",
in: F.W. Graf, H.G. Kippenberg (Hg.), Max Webers
Religionssystematik, Berlin 2001, 131-150.

Gladigow, Burkhard (2002a), „Polytheismus und Monotheismus -
zur historischen Dynamik einer europäischen Alternative",

liegt in der genauen Analyse religionskultureller
Sinndeutungen, Ethiken und Legitimationsstrategien.
Über die im Masterprogramm vermittelten methodischen

Kompetenzen werden Absolventinnen und
Absolventen zudem dazu befähigt, mit sozialanthropologischen

und sozialwissenschaftlichen Methoden
die zeitgenössischen Akteure und Institutionen
selbst aufzusuchen, zu befragen und die Ergebnisse
mit geeigneten methodischen Instrumenten
auszuwerten. So werden Absolventinnen und Absolventen
gezielt dazu befähigt, mit fokussierten Instrumenten
die Bedeutung der Einflussgrösse „Religion" in
gesellschaftlichen Transformations- und
Globalisierungsprozessen zu analysieren. Auch in der
Schweiz bestimmen die Existenz globaler Verflechtungen

und die zunehmende Präsenz aussereuropä-
ischer Religionskulturen in zahlreichen gesellschaftlichen

Handlungsfeldern den beruflichen Alltag.
Eben jene Berufsbereiche, die an der Schnittstelle
der Begegnung unterschiedlicher Religionskulturen
arbeiten, bieten sich daher auch als künftiges
Betätigungsfeld an. -

in: J. van Oorschot (Hg), Polytheismus und Monotheismus in
den Religionen des Vorderen Orients, Münster 2002, 3-20.

Gladigow, Burkhard (2002b), „Mediterrane Religionsgeschichte,
Römische Reiigionsgeschichte, Europäische Religionsgeschichte.

Zur Genese eines Fachkonzepts", in: van Straten
(Hg.), Kykeon. Studies in Honour of H.J. Versnel. Religions
in die Graeco-Roman World, Leiden: Brill, 2002, 49-68.

Gladigow, Burkhard (2005), Religionswissenschaft als Kulturwis¬
senschaft, Stuttgart: Kohlhammer, 2005.

Graf, Friedrich Wilhelm (2004), Die Wiederkehr der Götter. Religi¬
on in der modernen Kultur. München: C.H. Beck, 2004.

Halbfass, Wilhelm (1988), India and Europe, SUNY: Albany,
1988.

Heiler, Friedrich (1956), Erscheinungsformen und Wesen der
Religion, Stuttgart: W. Kohlhammer, 1956.

Idinopulos, Thomas A., Wilson, Brian C. et al. (Hg.) (2006), Com¬
paring Religions. Possibilities and Perils? Leiden: Brill, 2006.

Kippenberg Hans G., Jörg Rüpke, Kocku von Stuckrad (Hg.)
(2009), Europäische Religionsgeschichte: ein mehrfacher
Pluralismus. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2009.

Koch, Anne (2006), "The Study of Religion as
THEORIENSCHMIEDE for Cultural Studies: A Test of
Cognitive Science and Religious-Economic Modes of Access",
in: Method and Theory in the Study of Religion 18.3 (2006)
254-272.

Kollmar-Paulenz, Karénina (2007), Zur Ausdifferenzierung eines
autonomen Bereichs Religion in asiatischen Gesellschaften
des 17. und 18. Jahrhunderts: Das Beispiel der Mongolen.
Akademievorträge, Heft XVI, Bern 2007.

Lanczkowski, Günter (1991), Einführung in die Religionswissen¬
schaft, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
1991.

Leiner, Martin (2008), Methodischer Leitfaden Systematische
Theologie und Religionsphilosophie, UTB: Göttingen 2008.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Michaels, Axel (Hg.) (1997), Klassiker der Religionswissenschaft:
von Friedrich Schleiermacher bis Mircea Eliade, München:
C.H. Beck, 1997.

Perkins, Mary Anne (2004), Christendom and European Identity.
The Legacy of a Grand Narrative since 1789. Berlin, New
York: Walter de Gruyter 2004.

Pye, Michael (Tri.) (1990), Tominaga Nakamoto. Emerging from
Meditation. Duckworth, London 1990.

Riesebrodt, Martin (2007), Cultus und Heilsversprechen. Eine
Theorie der Religionen. München: C.H. Beck.

Roetz, Heiner (1992), Die chinesische Ethik der Achsenzeit,
Frankfurt: Suhrkamp 1992.

Roetz, Heiner (2009), „Konfuzianischer Humanismus", in: Jörn
Rüsen, Henner Laass (Hg.), Interkultureller Humanismus,
Schwalbach/Taunus: Wochenschau, 2009, 89-114.

Rohrbacher, Angelika (2009), Eurozentrische Religionswissen¬
schaft? Diskursanalytische Methodik an den Grenzen von
Ost und West. Marburg: Tectum-Verlag 2009.

Rothermund, Dietmar (2007), „Globalgeschichte als Interkations-
geschichte. Von der aussereuropäischen Geschichte zur
Globalgeschichte", in: Schäbler, Birgit (Hrsg.), Area Studies

51

und die Welt. Weltregionen und neue Globalgeschichte.
Wien 2007, 194-216.

Rudolph, Kurt (1992), Geschichte und Probleme der Religions¬
wissenschaft, Leiden: E.J. Brill, 1992.

Rüpke, Jörg (2007), Historische Religionswissenschaft: eine
Einführung, Stuttgart: Kohlhammer, 2007.

Seiwert, Hubert (1977), „Systematische Religionswissenschaft:
Theoriebildung und Empiriebezug", in: Zeitschrift für
Missionswissenschaft und Religionswissenschaft, 61, 1: 1-18.

Seiwert, Hubert (1981), „Religiöse Bedeutung als wissenschaftli¬
che Kategorie", in: Annual Review of the Social Sciences of
Religion 5: 43-99.

Stolz, Fritz (2000), „Religionswissenschaft nach dem Verlust ihres
Gegenstandes", in: E. Feil (Hg.), Streitfall .Religion'. Diskussionen

zur Bestimmung und Abgrenzung des Religionsbegriffs,
Münster 2000, 137-140.

Troeltsch, Ernst (1904), „Religionsphilosophie", in: Wilhelm Win-
delbandt (Hg.), Die Philosophie im Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts. Bd. 1, Heidelberg: Carl Winter's
Universitätsbuchhandlung, 104-162.

Wach, Joachim (1924), Religionswissenschaft. Prolegomena zu
ihrer wissenschaftstheoretischen Grundlegung, Leipzig: J.C.
Hinrichs'sche Buchhandlung 1924.


	Paradigm lost? : "Europäische Religionsgeschichte", die Grundlangenkrise des "systematischen Religionswissenschaft" und ein Vorschlag zur Neubestimmung

