
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschaft und Religionssoziologie : ein spannungsvolles
Verhältnis

Autor: Krüger, Oliver

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

37

Religionswissenschaft und Religionssoziologie

- ein spannungsvolles Verhältnis

Oliver Krüger*

Seit sich Ende des 19. Jahrhunderts das Fach
Religionswissenschaft als eigenständige Disziplin an
Universitäten in Grossbritannien, in Skandinavien, in
der Schweiz, in den Niederlanden und in Deutschland

etablieren konnte, besteht eine strikte Aufteilung

des religiösen Feldes. Während die Ethnologie
bzw. Anthropologie die schriftlosen aussereuropäi-
schen Kulturen und hier insbesondere die rituellen
Praktiken erforscht, war die Religionswissenschaft
bemüht, die textlichen Quellen der historischen
Religionen der europäischen Antike, Indiens, des Nahen
und des Fernen Ostens und Zentralasiens zu erfassen.

Das religiöse Leben innerhalb Europas wurde
entweder als Teil der theologisch verorteten
Kirchengeschichte oder aber als Gegenstand der
Volkskunde behandelt, sofern populäre religiöse
oder magische Praktiken betroffen waren.

Mitte der 1990er wurde diese thematische und geo-
grafische Aufteilung der religionswissenschaftlich
relevanten Forschungsfelder, die letztlich
disziplingeschichtlich begründet war, vom Konzept der
Europäischen Religionsgeschichte abgelöst. Der
Tübinger Religionswissenschaftler Burkhard Gladigow
stellt dem theologisch vermittelten Bild eines einheitlich

christlichen Europa die Präsenz und Verfügbarkeit
höchst unterschiedlicher Religionen gegenüber

und bestimmt gerade diese Vielfalt und Vielgestaltigkeit

als Charakteristikum der Europäischen
Religionsgeschichte. Gladigow verweist an dieser Stelle
auf den griechisch-römischen und keltischen,
germanischen und slawischen Religionspluralismus vor
der Christianisierung, die in Teilen Nord- und Osteuropas

noch bis zum 14. Jahrhundert andauerte. Just
in dieser Abschlussphase der christlichen Missionierung

Europas sind die iberische Halbinsel und Teile
Südosteuropas bereits wieder unter islamischer
Herrschaft, während in Mittel- und Südeuropa das
Zeitalter der Renaissance, des Humanismus und der

Universität Freiburg, Studiengebiet Religionswissenschaft,
Bd de Pérolles 90, Büro D421, 1700 Fribourg
E-mail; oliver.krueaer@unifr.ch
http://www.unifr.ch/sr/ http://www.oliverkrueqer.org

Oliver Krüger, Dr. phil., ist seit 2007 a.o. Professor für
Religionswissenschaft an der Universität Freiburg. Schwerpunkte:
Religionssoziologie, Religion und Medien, Neue Religionen. O.K.
studierte Soziologie, Vergleichende Religionswissenschaft und
klassische Archäologie in Bonn, war wissenschaftlicher Mitarbeiter

im Sonderforschungsbereich Ritualdynamik der Universität
Heidelberg und Fellow am Center for the Study of Religion an der
Universität Princeton.

Reformation anbricht. Die beginnende Auseinandersetzung

mit den aussereuropäischen Religionen der
neu gewonnenen Kolonien, die Entstehung der
Philosophie ausserhalb christlicher Theologien und die
Dynamik christlich-jüdischer Hermetik erschienen
nun unter dem Paradigma der Europäischen
Religionsgeschichte im Fokus der religionswissenschaftlichen

Forschung; insbesondere Wouter J. Hanegraaf
und Kocku von Stuckrad haben diese Forschungsperspektive

an der Universität Amsterdam etabliert.1
Das Konzept der Europäischen Religionsgeschichte
beflügelte jedoch nicht nur die historische
Religionsforschung, sondern provozierte auch die Frage nach
dem religiösen Leben in der Gegenwart europäischer

Gesellschaften. Nur punktuell hatten sich
Religionswissenschaftler seit den 1970er Jahren mit
den so genannten neuen religiösen Gemeinschaften
wie der Vereinigungskirche, der Hare-Krishna-
Bewegung usw. befasst, eine systematische
Erschliessung des gesamten Feldes ausserhalb der
christlichen Grosskirchen wird erst jüngst in Angriff
genommen. Die Gründe für die lange andauernde
Ausblendung dieses Forschungsbereiches liegen
einerseits in dem gespannten Verhältnis zwischen
Religionssoziologie und Religionswissenschaft und
andererseits in der Marginalisierung von
Religionsgeschichte in der Religionssoziologie begründet. Im

Folgenden soll daher ein wissenschaftsgeschichtlicher
Abriss die Entwicklung der empirischen

Religionsforschung innerhalb der Religionswissenschaft
skizzieren und abschliessend Perspektiven und
Chancen aufzeigen.

Joachim Wach
In Anlehnung an die grossen religionssoziologischen
Studien Max Webers hatte der Leipziger
Religionswissenschaftler Joachim Wach (1898-1955) den
Versuch unternommen, eine typologische
Religionssoziologie weiter zu entwickeln. Mit Bezug auf
seinen Mentor Rudolf Otto definiert auch Wach Religion
als Erlebnis des Heiligen, das nun in der religiösen
Lehre, im Kult und in der Gemeinschaft seinen
Ausdruck finde. Sein dreibändiges Hauptwerk Das
Verstehen (1926-33), das die theologische und ge-
schichtsphilosophische Hermeneutik des 19.
Jahrhunderts reflektiert, wird gleichsam zur
erkenntnistheoretischen Grundlage von Wachs Entwurf einer
religionswissenschaftlichen Hermeneutik. In seiner
neuen Konzeption rezipiert er sowohl die philologische

Hermeneutik von August Boeckh, als auch die



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin nu 1, avril 2010

38

Verstehenslehre Wilhelm Diltheys und die
lebensphilosophisch geprägte Erfahrungshermeneutik Georg
Simmeis. Religiöse Phänomene müssen daher laut
Wach vom Sinn und der Intention ihrer Religion
resp. ihrer lebensweltlichen Kontexte verstanden
werden - die Einzelerscheinung soll vom jeweiligen
Zentrum der Gesamterscheinung her erklärt werden.
Im Anschluss an Rudolf Otto warnt Wach davor, das
Phänomen der Religion mit einem reduktionistischen
Soziologismus verstehen zu wollen: „Wer nicht
imstande ist, den in aller Religion liegenden Anspruch,
Sinn und Wert zu erfühlen und zu erfassen, wer mit
einem Wort kein Organ für die Religion hat, der sollte

sich lieber gar nicht mit ihr beschäftigen, er kann
ihren Auswirkungen und Bedingungen nicht gerecht
werden."2 Wach hatte bereits 1931 eine Einführung
in die Religionssoziologie verfasst, der 1944 im
amerikanischen Exil die inhaltlich umfangreichere Sociology

of Religion folgte, die 1951 in deutscher Sprache

erschien. Begreift er die Phänomene der Religion

als dreigestaltige Ausdrucksformen des religiösen
Erlebens, so befasst sich seine von Max Weber,
Ernst Troeltsch und Geradus van der Leeuw beein-
flusste Religionssoziologie nun mit den
entsprechenden Wechselbeziehungen zwischen Religion
und Gesellschaft. Er formuliert eine Systematik
natürlicher wie auch spezifisch religiös organisierter
Gemeinschaftsformen (Familienkulte, Mysteriengesellschaften,

Orden, etc.), analysiert das Verhältnis
zwischen sozialer Differenzierung, Staat und der
Religion und entwirft schliesslich eine Typologie
religiöser Autoritäten. Mit seiner um das Verstehen
der religiösen Ausdrucksformen bemühten
Religionssoziologie wollte Wach eine Brücke schlagen
zwischen den Religions- und Sozialwissenschaften.
Die Rezeption von Wachs Werk in Deutschland blieb
allerdings verhalten, da er 1935 aus rassenpolitischen

Gründen seines Amtes als Privatdozent an
der Universität Leipzig enthoben wurde und in die
Vereinigten Staaten fliehen musste.3

Gustav Mensching
Der Bonner Religionswissenschaftler Gustav
Mensching (1901-1978) griff diesen typologisch-
soziologischen Ansatz von Wach auf und wollte eine
phänomenologische Religionssoziologie etablieren,
die das zeit- und kulturübergreifende Wesen der
Religion zum Ausgangspunkt der Untersuchung
nahm. 1947 publiziert Mensching sein erstes explizit
religionssoziologisches Werk Soziologie der Religion,

in dem er die sozial sichtbaren Gemeinschaftsformen

und Gemeinschaftsordnungen in ihrem
Verhältnis zu religiösen Vorstellungen in der Volksreligion

und in der Universalreligion betrachtet. Während
in der Volksreligion die vitalen Gemeinschaften der
Familie, der Sippe, des Stammes und schliesslich
des Volkes als Kultgemeinschaft um ein numinoses
Zentrum in Erscheinung treten, bildet laut Mensching
erst die Universalreligion als Folge der Individualisie¬

rung des Menschen spezifisch religiöse
Wahlgemeinschaften in einer ansonsten profanen Gesellschaft.

Da sich die gesellschaftlichen Verhältnisse
sogar nach Menschings Analyse unbestreitbar in der
Religion - besonders der Volksreligion - widerspiegeln,

entwirft er eine interessante Aufgabenformulierung
der Religionssoziologie, die sich sowohl einem

materialistischen Reduktionismus als auch einem
theologischen Standpunkt verwahrt, also offen
bleibt. Ist diese typologische Trennung zwischen
Volks- und Universalreligion in manchen Fällen
durchaus hilfreich, so kann andererseits die strikte
Orientierung an dieser Dichotomie über alle Zeiten
und Kulturen hinweg zu einer allzu grossen
Vereinfachung führen, die der sozialen Realität nicht mehr
gerecht wird. Die Schwierigkeiten dieser so genannten

Religionsphänomenologie, auch wenn sie mit
soziologischem Anspruch auftritt, liegen auf der
Hand. 1966 erscheint dann Menschings Soziologie
der grossen Religionen, in der er sich mit den
soziologischen Aspekten einer ganzen Reihe von Religionen

auseinandersetzt. Er formuliert daraufhin eine
Soziologie der Religionen bei den „Naturvölkern",
eine Soziologie des chinesischen Universums (Da-
oismus, Konfuzianismus), des Hinduismus, des
Buddhismus, der israelitischen Religion, des
Christentums und des Islam. Die Einzelanalysen - die
umfassendste ist dem Christentum gewidmet - sind
dabei methodisch heterogen, da Mensching mal
vorwiegend die gesellschaftlichen Funktionen einer
religiösen Lehre untersucht und dann wieder die
sozialen Formen religiöser Gemeinschaftbildungen
ins Zentrum seiner Ausführungen stellt. Im Hinblick
auf Systematik und die Tiefe der Analyse bleibt
Menschings Werk weit hinter den 1920 erstmals
vollständig erschienenen religionssoziologischen
Studien Max Webers zu Protestantismus, Daoismus,
Konfuzianismus, Hinduismus, Buddhismus und
Judentum zurück.

Für die Rezeption der soziologischen Religionsforschung

innerhalb der akademischen Religionswissenschaft

ist nun die wissenschaftstheoretische
Positionierung des Faches durch Mensching folgenreich:

Er wendet sich dagegen, dass Wissenschaft
ihre Aufgabe mit dem blossen Beschreiben und
Erklären von Phänomenen erfüllt habe, die „immanenten

Lebenszusammenhänge" eines religiösen
Organismus müssten erhellt werden. Auch die philologische

Arbeit an religionsgeschichtlichen Quellentexten

müsse über das rein Empirische hinausgehen:
„Gleichwohl krankte diese von dem Quellgebiet der
rationalistischen Aufklärung her immer noch belastete

Forschung an deutlich feststellbaren Fehlern
Dass das rationale .Erklären' notwendig ist und die
Grundlage bilden muss für alle weitere wissenschaftliche

Untersuchung, bedarf nicht der besonderen
Betonung. Aber es wird mit dieser Einstellung dem
irrationalen Charakter des Objektes nicht Rechnung



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

getragen. Es wird übersehen, dass Religion ihrem
Wesen nach nicht im exakt und empirisch Feststellbaren

liegt, sondern im Irrationalen, in einem ganz
eigentümlichen Leben und Erleben, das vom Heiligen

her bestimmt ist."4

Mensching weist die religionssoziologischen Ansätze

von Emile Dürkheim und Karl Kautsky als
positivistischen Reduktionismus scharf zurück, er ignoriert
die zeitgenössische religionssoziologische Literatur
(Parsons, Bellah) und urteilt abfällig über die Arbeiten

Niklas Luhmanns: „Les- und verstehbar sind
viele dieser Aufsätze nur für diejenigen, die diese
fremdwortreiche Geheimsprache der Fachsoziologen

beherrschen."5

Die Schwierigkeiten eines irrationalen Religionsbegriffes
und einer kultur- und zeitübergreifenden Typologie

religiöser Phänomene wird in diesen wenigen
Beispielen sichtbar. So wie Menschings
Religionsverständnis und Typenbildungen in einer auf das
empirisch erfassbare Einzelphänomen ausgerichteten

Religionssoziologie der 1950er und 1960er Jahre

wenig Widerhall fand, so hat auch das umfangreiche,

teils typisierende Werk des emigrierten und in

New York tätigen Religionssoziologen Werner Stark
(1909-1985) kaum nachhaltige Wirkungen in der
empirischen Religionssoziologie hinterlassen.6

Kirchensoziologie als Religionssoziologie
Ein anderes Problem lag jedoch in der theologischen
Ausrichtung der religionssoziologischen Forschung
selbst begründet. Unmittelbar aus den Bedürfnissen
der christlichen Kirchen hatten sich Anfang des 20.
Jahrhunderts in allen fortgeschrittenen Industrieländern

die Versuche gemehrt, die religiöse Lage
bestimmter Bevölkerungsgruppen zu erforschen. Für
die empirische Ausrichtung der religionssoziologischen

Forschung erlangten die Arbeiten von Jakob
P. Kruijts über die Konfessionslosen in den Niederlanden

(1932) und Gabriel LeBras' aufwendige
Untersuchung über den französischen Katholizismus
(1931) ausserordentliche Bedeutung und leiteten
nach dem zweiten Weltkrieg auch in Deutschland
und der Schweiz die Wende zur religionssoziografi-
schen Forschung ein, wobei dem Beruf des Pfarrers
im sozialen Gefüge der christlichen Kirchengemeinde

besondere Aufmerksamkeit gewidmet wurde.
Während die Initiatoren dieser auf eine Pfarr- und
Kirchensoziologie beschränkten Studien unter
theologischen Einrichtungen wie dem von Friedrich
Fürstenberg aufgebauten Tübinger Institut für christliche
Gesellschaftslehre zu finden waren, rekrutierte sich
das Forschungspersonal aus theologisch interessierten

Soziologen und soziologisch interessierten
Theologen. Der Wunsch nach Koordinierung der
begonnenen Arbeiten, nach Methodenaustausch
und nach theoretischer Klärung führte 1957 zur
Gründung des Fachausschusses für Religionssoziologie

in der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, in

39

dem Dietrich Goldschmidt zufolge alle westdeutschen,

in dieser Richtung aktiven Wissenschaftler
zusammengekommen waren. Ausgebildete
Religionswissenschaftler waren nicht darunter.

Der Versuch des niederländischen Theologen Pieter
Hendrik Vrijhof, mit Bezug auf Karl Barth und Dietrich

Bonhoeffer theologische Ansätze für die
religionssoziologische Theorie fruchtbar zu machen,
illustriert eindrücklich die gewollte, enge Verknüpfung
zwischen Theologie und Soziologie: „Kirchensoziologie

ist Religionssoziologie, weil und insofern die
Kirche Standort und Repräsentant der Religion ist
Deshalb kann die Religionssoziologie als Kirchensoziologie

ebenfalls als von im .gemeinsamen Reden'
geprägten theologischen Voraussetzungen bedingt
und motiviert angesehen werden."7

Nachdem bereits Helmut Schelsky 1957 vor der
allzu engen Bindung an die Kirchenforschung warnte
und die Besinnung auf eigentlich soziologische
Fragestellungen nach den Wandlungs- und
Anpassungsprozessen der christlichen Religion in der
modernen Gesellschaft einforderte, mehrten sich die
skeptischen Stimmen unter den Soziologen, so dass
sich die Bemühungen auf dem deutschen Soziologentag

von 1959 darauf konzentrierten, den Bann
der partiellen Kirchen- und Gemeindesoziologie zu
brechen. In der Folgezeit wiesen auch Friedrich
Fürstenberg, Günter Dux, Dietrich Goldschmidt,
Günter Kehrer und Demosthenes Savramis auf die
Gefahren und Mängel einer kirchlich dominierten
Religionssoziologie hin, die als Hilfswissenschaft der
Theologie nur noch kirchliche Marktforschung zu
betreiben drohe, um den krisenhaften Auswirkungen
einer säkularisierten Moderne entgegenzuwirken,
und die aufgrund ihrer Identifikation von Religion
Christentum Kirche den nicht-christlichen Religionen

in Deutschland gar keine Beachtung schenkte:
„Für eine Disziplin, die sich nie ganz der Aufgabe
entschlagen hat, auf eine umfassende Theorie der
Religion bedacht zu sein, ist der Gedanke, bestenfalls

eine Theorie in christlicher Perspektive zu
liefern, peinlich Die Auseinandersetzung zwischen
christlichem Traditionsgut und wissenschaftlicher
Erkenntnis ist zwar nicht überhaupt abgestorben. Sie
findet jedoch nicht oder nur sehr beschränkt in der
Religionssoziologie statt."8

Dietrich Goldschmidt vermisst schlicht den „weltlichen"

Partner der noch jungen Religionssoziologie.
Friedrich Fürstenberg ist heute der Ansicht, dass die
Religionswissenschaft in dieser Situation einen
Schritt auf die soziologische Religionsforschung
hätte zugehen können, um mit der grossen
Überlegenheit ihrer Phänomenologie an der Grundlegung
einer kirchenunabhängigen Religionssoziologie
mitzuwirken. Allerdings war es gerade Fürstenberg, der
die religionswissenschaftlichen Typologien in der
dritten Ausgabe der Enzyklopädie Religion in der
Geschichte und Gegenwart (1961) als Beispiele



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

40

einer schon abgeschlossenen Periode der
Religionssoziologie abqualifiziert hatte: „Wachs und Men-
schings Werke schliessen die Periode
r.[eligionssoziologisch]er Forschung ab, die durch
universelle Problemstellung und durch
historischvergleichende Forschungsmethoden gekennzeichnet

war Ihre bleibende Bedeutung liegt vorwiegend

in der Formulierung wichtiger Grundhypothesen
und in der Systematisierung der Phänomene

und Begriffe."9

Empirische Sozialforschung an Stelle von
Gesellschaftsgeschichte
Eine weitere Schwierigkeit der Verständigung
zwischen Religionssoziologie und Religionswissenschaft

lag in der generellen Neuorientierung der
europäischen Soziologie nach dem Zweiten Weltkrieg

begründet. Die um das Jahr 1930 einsetzende
internationale Wende zur neueren Religionssoziologie

charakterisiert Fürstenberg durch die Abkehr von
globalen Fragestellungen und universellen Typologien

auf der Grundlage vergleichender Auswertung
der Sekundärliteratur zugunsten direkter
strukturellfunktionaler Analysen, durch die Anwendung
vorwiegend soziographischer Methoden und durch die
Orientierung der Fragestellung an der kirchlichen
Praxis. Diese Entwicklung in der deutschen
Religionssoziologie steht nun in Zusammenhang mit dem
einstweiligen Ende der Dominanz historischer und
universaler Orientierung in der Soziologie überhaupt,
die in René Königs Kritik der historisch-
existentialistischen Soziologie ihren Ausdruck findet:
eine Soziologie, die nur noch Soziologie sein wollte,
war nun gefragt. Historisch orientierte Soziologen
wie Helmuth Plessner, Alfred Weber und Norbert
Elias wurden vom soziologischen Mainstream seit
den 1950er Jahren weitgehend ignoriert und das
trotz der regelmässigen Ermahnungen, die Historizität

gesellschaftlicher Ereignisse nicht vollends aus
dem Blickfeld zu verbannen.10

Diese Defizite einer nur gegenwartsorientierten,
kirchlichen Religionsforschung wurden auch innerhalb

der Soziologie wahrgenommen. Der Soziologe
Thomas Luckmann bemängelt in seinem 1963
publizierten Werk Das Problem der Religion in der
modernen Gesellschaft, dass die neuere, zu einer trivialen

Disziplin herabgewürdigte Religionssoziologie
durch ihren geschichtsverneinenden Ausgangspunkt
und die Gleichsetzung von Religion und Kirche bzw.
Religiosität und Kirchlichkeit die klassische Frage
nach den Prozessen einer gesellschaftlichen Verfestigung

übergeordneter und transzendenter
Sinnzusammenhänge aufgegeben hat. In The Invisible
Religion (1967) verband Luckmann seine Kritik an
der Kirchensoziologie mit einem teils anthropologisch,

teils funktional fundierten Religionsbegriff, der
mit etwas Verzögerung spürbar den Horizont bisheriger

Religionsforschung erweitern sollte.11

Perspektiven
Es scheint, als ob sich seit den 1990er Jahren die
kirchenunabhängige Religionssoziologie und die
Religionswissenschaft aufeinander zu bewegen. Die
Überwindung des irrational fundierten Religionsbegriffes

der Religionsphänomenologie öffnete in der
akademischen Religionswissenschaft den Blick für
empirische Forschungen über Religionsgemeinschaften

im deutschsprachigen Raum. Im Rahmen
der lokalen Religionsforschung entstanden im
Schweizer Kontext eine Reihe von Übersichtswerken

von Religionen in Freiburg, Luzern und Bern
und zur religiösen Gesamtlage in der Schweiz.12 Der
Luzerner Religionswissenschaftler Martin Baumann
hat sich wiederum mit den Religionen asiatischer
Migranten in Deutschland und der Schweiz be-
fasst.13 Eine Brückenfunktion in der empirischen
Religionsforschung hat insbesondere der Luckmann-
Schüler Hubert Knoblauch wahrgenommen, der von
2000 bis 2002 als Professor für Religionswissenschaft

und Religionssoziologie an der Universität
Zürich wirkte, Mitherausgeber der Zeitschrift für
Religionswissenschaft ist und dessen Arbeiten von dem
Bemühen gekennzeichnet sind, die unsichtbare
Religion nun als Spiritualität und populäre Religion
empirisch zu erfassen.14 Zahlreiche religionssoziologische

Forschungsprojekte sind zudem am Observatoire

des Religions en Suisse an der Universität
Lausanne angesiedelt. Schon in diesen jüngeren
Forschungsprojekten zeigt sich, dass sich
Religionswissenschaft und Religionssoziologie gegenseitig

befruchten können - denn Gegenwartsforschung
ohne historische Dimension ist nicht mehr als eine
Momentaufnahme, die unverständlich bleibt, wenn
nicht auch die grösseren sozial- und kulturgeschichtlichen

Zusammenhänge Berücksichtigung finden.
Diese historische Einbindung von Fragestellungen
kann die Religionswissenschaft mit einbringen.

Für das religionswissenschaftliche Studium der
europäischen Gegenwartslage bedeutet dies, dass
eine systematische Ausbildung in den Erhebungsund

Auswertungsverfahren der empirischen
Sozialforschung Bestandteil des Curriculums sein muss.
Die erlernten Methoden müssen zudem in den
thematischen Lehrveranstaltungen kontinuierlich vertieft
und eingeübt werden. Daraus wird sich zwangsläufig
eine Schwerpunktsetzung der verschiedenen
religionswissenschaftlichen Standorte ergeben, die
neben historischem und theoretischem Grundlagenwissen

eine Ausbildung entweder in regionalspezifischen

historisch-philologischen oder aber in
sozialempirischen Methoden anbieten werden. Beides
zusammen wäre auf angemessenem Niveau in
einem Bachelor-Studium nicht zu bewältigen. Das
religionswissenschaftliche Studienangebot der
Universität Freiburg, das am Department für
Sozialwissenschaften angesiedelt ist, wurde in diesem Sinne
bereits den neuen Erfordernissen angepasst und



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

41

verlangt nun eine vertiefte soziologische und
ethnologische Methodenschulung, während auf philologische

Qualifikationen verzichtet wird. Inwieweit die
empirische Orientierung innerhalb der europäischen
Religionsforschung nun auch ein Impuls sein kann
für das religionswissenschaftliche Studium asiatischer

Religionen, ob also auch hier religionsethno-
grafische Methoden verstärkt Anwendung finden
werden, wird sich zeigen müssen. -

Literatur
1

Vgl. Burkhard Gladigow: „Europäische Religionsgeschichte." In:

Lokale Religionsgeschichte, hg. von Hans G. Kippenberg / Brigitte
Luchesi, Marburg 1995, S. 71-92.
2

Joachim Wach: Einführung in die Religionssoziologie. Tübingen
1931, S. X.

3
Vgl. Joachim Wach: Das Verstehen, 3 Bde., Tübingen 1926-33;

Ders.: Sociology of Religion, Chicago 1944 Religionssoziologie,
Tübingen 1951.

4
Gustav Mensching: Vergleichende Religionswissenschaft.

Heidelberg 21949, S. 17f.

5
Gustav Mensching: „Rezension: Religion im Umbruch. Soziologische

Beiträge zu Situation von Religion und Kirche in der
gegenwärtigen Gesellschaft, J. Wössner, Stuttgart 1972." In:
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte 25 (1973), 82f., hier
S. 82.

7
Pieter H. Vrijhof: „Methodologische Probleme der Religionssoziologie."

In: Internationales Jahrbuch für Religionssoziologie 3

(1967), S. 31-50, hierS. 35f.
Q

Günter Dux: „Ursprung, Funktion und Gehalt der Religion." In:

Internationales Jahrbuch für Religionssoziologie 8 (1973), S. 4-
17, hierS. 7.

9 3
Friedrich Fürstenberg: „Religionssoziologie." In: RGG Bd. V.

(1961), Sp. 1027-1032, hier Sp. 1028.

10
Vgl. Ralf Dahrendorf: Betrachtungen zu einigen Aspekten der

deutschen Soziologie." In: Kölner Zeitschrift für Soziologie und
Sozialpsychologie 11 (1959), S. 132-153, hierS. 146.

11
Vgl. Thomas Luckmann: Das Problem der Religion in der

modernen Gesellschaft, Freiburg 1963, S. 14-20; Ders.: The
Invisible Religion, New York 1967 Die unsichtbare Religion.
Frankfurt 1991.

12
Vgl. Petra Bleisch Bouzar et al.: Kirchen - Wohnungen -

Garagen: die Vielfalt der religiösen Gemeinschaften in Freiburg.
Fribourg 2005; Stefan Rademacher (Hg.): Religiöse
Gemeinschaften im Kanton Bern. Bern 2008; Martin Baumann (Hg.):
Religionsvielfalt im Kanton Luzern [FILM], Luzern 2005; Martin
Baumann u. Jörg Stolz (Hg.): Eine Schweiz - viele Religionen.
Bielefeld 2007 La nouvelle Suisse religieuse. Genève 2009.
13

Martin Baumann: Migration - Religion - Integration. Marburg
2000.
14

Vgl. Hubert Knoblauch: Populäre Religion. Auf dem Weg in
eine spirituelle Gesellschaft. Frankfurt 2009.

6
Werner Stark: The Sociology of Religion, 5 Bde., New York

1966-72.


	Religionswissenschaft und Religionssoziologie : ein spannungsvolles Verhältnis

