
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschaft, Entzauberung und die neue Öffentlichkeit von
Religion(en)

Autor: Baumann, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

29

Religionswissenschaft, Entzauberung
und die neue Öffentlichkeit von Religion(en)

Martin Baumann*

Religion ist geradezu plötzlich zu einem herausragenden

Thema des frühen 21. Jahrhunderts geworden.

Aus dem Selbstbild der Moderne mit den
Grundprämissen fortschreitender Rationalisierung
und Säkularisierung sahen sich Gesellschaftsanalysten

und Politiker von der Vitalität und
Mobilisierungskraft von Religion überrascht. Die
Religionswissenschaft, die sich über die systematische und
vergleichende Erforschung von Religion, Religionen
und religiöser Sinnbildung konstituiert, hat dem
prognostizierten Prozess eines irreversiblen Niedergangs

von Religion eher wenig Glauben geschenkt.
Ihre Studien, ab den 1980er Jahren auch verstärkt
zur religiösen Gegenwartskultur Europas, fanden
jedoch nur selten Eingang in breitere gesellschaftliche

Debatten. Erst mit der Politisierung von Religion
und der Erkenntnis, dass Religion und Religiosität
auch in säkular verfassten Demokratien der
Spätmoderne fortbestehen und gesellschaftlich von
Bedeutung sein werden, gewinnen die Forschungen
und Erkenntnisse der Disziplin mehr Aufmerksamkeit.

Der Beitrag wird im ersten Teil den Prozess der
Verbannung von Religion aus der Öffentlichkeit und der
öffentlichen Wahrnehmung nachzeichnen. Teil 2
skizziert die plötzliche Präsenz und Virulenz von
Religion ab dem ausgehenden 20. Jahrhundert und
die gegenwärtige grosse Aufmerksamkeit in den
Massenmedien. Die neue Öffentlichkeit von Religion
soll in Teil 3 anhand des empirischen Forschungsprojekts

„Kuppel - Tempel - Minarett" thematisiert
werden. Durchgeführt vom Zentrum Religionsforschung

an der Universität Luzern, dokumentiert und
analysiert das Projekt neue, von Immigrantengruppen

in der Schweiz erbaute sichtbare Sakralbauten.

Universität Luzern, Religionswissenschaftliches Seminar,
Kasernenplatz 3, PF 7455, 6000 Luzern.
E-mail: martin.baumann@unilu.ch

Martin Baumann, Dr. phil., o. Professor für Religionswissenschaft,

ist Leiter des religionswissenschaftlichen Seminars an der
Universität Luzern. Studium der Religionswissenschaft in
Marburg, London und Berlin, 1993 Promotion an der Universität
Hannover mit einer Studie zu Buddhisten in Deutschland, 1999
Habilitation an der Universität Leipzig mit einer Analyse zu Dias-
Porakonzipierung am Beispiel von Hindus auf Trinidad. Seit 2001
'h Luzern mit den Lehr- und Forschungsschwerpunkten: hinduisti-
sche und buddhistische Traditionen im Westen, Migration, Religion

und Integration, Religionsvielfalt und Religionswandel.
Herausgeber der Zeitschrift Journal of Global Buddhism (online).

Teil 4 skizziert einen kulturwissenschaftlichen
Analyserahmen, der den öffentlichen Raum als umkämpf-
tes normatives Terrain konzipiert und daraus
Implikationen für den Zusammenhang von public religions

und gesellschaftlicher Integration ableitet. Der
Beitrag argumentiert, dass Religion und Religionen
als integraler Teil auch moderner bzw. postsäkularer
Gesellschaften wahrzunehmen sind und insofern in
„kleinen Fächern" wie der Religionswissenschaft
zentrale gesellschaftspolitische Herausforderungen
des 21. Jahrhunderts verhandelt werden.

1. Moderne: Verbannung von Religion aus
der Öffentlichkeit
Mag man Säkularisierungstheorien folgen, wäre
nicht nur ein absehbares Ende von Religion,
sondern auch das der sie erforschenden Wissenschaft
nahe. Geht der konstituierende Gegenstand
Religionen) verloren und ist keine eigene, originäre
Methode der Wissenschaft vorhanden, so wird es
argumentativ schwierig, für die Aufrechterhaltung der
Disziplin und ihrer Professuren zu argumentieren.

Sicherlich ist es notwendig, den Begriff der Säkularisierung

und entsprechende Theorien nach Dimensionen

und Folgen zu unterscheiden, d.h. ob es das
kanonische Recht, die historische Situation oder
gesamtgesellschaftliche Prozesse betrifft. Allgemein
gesprochen kann Säkularisierung, bei Zugrundelegung

einer Ausdifferenzierungstheorie von Gesellschaft,

als Herausbildung eines eigenen Teilbereichs
Religion neben anderen Teilbereichen wie Recht,
Politik, Wissenschaft, Kunst verstanden werden. Die
einst alle gesellschaftlichen Bereiche beeinflussende
religiöse Sphäre verliert demzufolge ihre Deutungshoheit

auf gesamtgesellschaftliche Zusammenhänge,
weltliche Sphären mit ihren Eigenlogiken

emanzipieren sich von den Vorgaben der Religion, was
am deutlichsten am Beispiel von Politik und Wissenschaft

zum Ausdruck kommt. Die Bedeutung von
Religion in der Gesellschaft wird (vermeintlich)
geringer.

Die Annahme fortschreitender Rationalisierung und
Säkularisierung - Max Weber prägte den schillernden

Begriff der „Entzauberung der Welt" (1920: 123)

- war konstitutiv für die Selbstwahrnehmung
westeuropäischer, städtisch-gebildeter Personen als
„modern". Im Fortschrittsoptimismus des 19. Jahrhunderts

galten Rationalität, Erfahrungswissen und
autonomes Handeln als Maxime. Das Selbstbild,
„modern" zu sein, grenzte sich von der als irrational,



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

30

unaufgeklärt, überholt und damit „vormodern"
verstandenen Religion ab. Die Moderne, ein im 19.
Jahrhundert geprägter Begriff, verstand sich als eine
„historische Zäsur", als neue Zeit und Epoche, in der
sich auch der Platz von Religion neu bestimmte
(Seiwert 1995: 92). Der Begriff kann als Name für
eine Epoche europäischer Geschichte (Beginn
zwischen 1789 und 1850), als Prädikat sich rationalisierender

Gesellschaften ab dem 19. Jahrhundert in

Europa und Nordamerika, oder als „Chiffre einer
Utopie" (ebd.: 92), d.h. der Entfaltung der europäischen

Aufklärung durch vernunftbasierte, rationale
Gesellschaftsstrukturierung dienen. Der Modernebegriff

wird damit sowohl chronologisch, soziologisch

als auch normativ verstanden für das Selbstbild

einer Zeit, in der Prozesse von Rationalisierung
und Entzauberung Religion als negativ bewerteten
Gegenpol erscheinen Hessen. Der Leipziger
Religionswissenschaftler Hubert Seiwert bringt das
Selbstbild von Moderne und seine Konsequenzen
für das Verständnis von Religion instruktiv auf den
Punkt:

„Der Prozess der Rationalisierung hat somit seine

Entsprechung im Prozess der Säkularisierung.

Soweit zunehmende Rationalisierung ein
Merkmal der Moderne ist, muss auch
zunehmende Säkularisierung ein Merkmal sein. Religion

und Moderne, Religion und Rationalität
werden vor diesem Hintergrund zu Gegensätzen,

die sich allenfalls um den Preis einer
eingeschränkten Rationalität oder einer Regression
in vormoderne Bewusstseinsstufen vermitteln
lassen. Das Paradigma vom Gegensatz
zwischen Religion und Moderne ist mithin im Begriff
der Moderne angelegt. [...] Nicht Rationalität
und funktionale Eigenlogik machen somit das
Neue der Moderne aus, sondern deren Entbindung

von den Beschränkungen religiöser
Vorgaben. Als Zäsur kann sich die Moderne nur
interpretieren, wenn sie von Religion entzaubert
ist." (Seiwert 1995: 93)

Aus der Perspektive der (westeuropäischen) Moderne

steht Religion gesellschaftlichen Entwicklungen
hemmend gegenüber: Sie sei wesensmässig irrational

und unaufgeklärt. In der Moderne gebe es
keinen gesellschaftlich sinnvollen Platz für Religion.
Allenfalls in der Sphäre privater Sinnstiftung, im

„kleinsten Gemeinschaftskreis, von Mensch zu
Mensch, im .pianissimo'", so prosaisch Max Weber
(1973 [1922]: 612), könne sie noch überdauern,
ohne öffentliche oder gesellschaftliche Bedeutung.
Der westeuropäische Liberalismus à la Habermas
rechnete dementsprechend Religion normativ der
Sphäre des Privaten zu und sah sie strikt von der
Sphäre staatlich-politischer Ordnung getrennt
(Habermas 1962). Religion ist auf den Bereich des
Privaten verwiesen, beschränkt auf die Sphäre der
Familie, Innerlichkeit und Emotionalität.

Ein solches Verständnis von Religion als nicht mit
einer modernen Gesellschaft vereinbar marginali-

sierte auch die sich mit Religionen befassende
Wissenschaften. Religionsforscher, die die Moderne-
Prämissen unhinterfragt teilten, fokussierten sich
einerseits auf die philologische Untersuchung aus-
sereuropäischer „heiliger Texte" und der ahistorischen

Konstruktion phänomenologischer
Strukturgleichheiten von Religion als in der Moderne selbst
bedeutungslos werdende, in aussereuropäischen
Religionen noch vorhandene, nicht rational verengte
Denk- und Lebensweisen (Kippenberg/Luchesi
1991). Andrerseits spürten theologisch geschulte
Religionsgeschichtler krypto-theologisch einer „tieferen

Religion" nach (Otto 1917: 2). Diese „wahre"
oder „eigentliche" Religion könne jedoch unter
modern-rationalen Verhältnissen nicht mehr gelebt und
entfaltet werden, wie Religionsphänomenologen der
1920er bis 50er Jahre resignierend festhielten. Es ist
dies eine romantische Auffassung, wie sie Esoteriker
und religiöse Sucher in gleicher Weise artikulierten,
sei es im ausgehenden 19. oder ausgehenden 20.
Jahrhundert. Nicht ohne Verwunderung mussten
viele Religionsphänomenologen die Dekonstruktion
ihrer Welt- und Zeitumspannenden Denkgebäude
hinnehmen, als sich ab den 1960er Jahren die
Religionswissenschaft mit der Rezeption sozial- und
kulturwissenschaftlicher Standards erneuerte und
deutlicher von theologischen Implikationen distanzierte.

2. Disziplinare Neuausrichtung und die neue
Öffentlichkeit von Religion
Mit der Annäherung an die Kultur- und
Sozialwissenschaften setzte eine doppelte Neuausrichtung
der Religionswissenschaft in punkto Methode und
Gegenstand ein1: Eine neue Generation von
Forscherinnen und Forschern befasste sich nicht mehr
ausschliesslich auf philologischer Grundlage mit
alten Texten aussereuropäischer Kulturen und strebte

nicht mehr nach einer Erkenntnis „des Wesens
der Religion". Vielmehr konnten Qualifikationsarbeiten

auf der Grundlage neuerer sozial- und
kulturwissenschaftlicher Erhebungsmethoden erstellt werden,
die sich mit Entwicklungen in der Gegenwart europäischer

Religionsgeschichte befassten. So erforschte

- um nur einige wenige Beispiele anzuführen - Kim
Knott in Grossbritannien den religiösen Wandel bei
immigrierten Gujarati-Hindus (1986), Klaus Bitter
befragte junge Europäer, die sich dem tibetischen
Buddhismus zugewandt hatten (Bitter 1988), Jean-
François Mayer ging im Rahmen des nationalen
Forschungsprogramms 21 „Kultureller Pluralismus
und nationale Identität" des SNF, 1987-1990, den

Hier kann nur skizzenhaft die Situation für Europa benannt
werden, bspw. in Nordamerika stellten sich die Konstellationen
und Entwicklungen anders dar. Auch in Europa selbst sind die
Entwicklungen etwa in Grossbritannien, in Frankreich oder im
deutschsprachigen Raum recht unterschiedlich.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

neuen spirituellen Gruppierungen in der Schweiz
nach (Mayer 1993). Die 1990er Jahren sahen eine
zunehmende Anzahl von Studien und Forschungen
zu neuen religiösen Bewegungen (pejorativ „Sekten"),

zu muslimischen, buddhistischen, hinduisti-
schen und weiteren zugewanderten Minderheiten
sowie zur Pluralisierung der Religionslandschaft
Europas.

Allein, weder in der Medienlandschaft oder bei
Behörden noch in der Soziologie, Politikwissenschaft
oder Migrationsforschung fanden religionswissenschaftliche

Studien zunächst Beachtung oder
Niederschlag. Zu sehr wurde die allgemeine Wahrnehmung

von der Auffassung des notwendigen Niedergangs

von Religion dominiert, Kirchenaustrittszahlen
und rückläufige Zahlen von Gottesdienstbesuchern
fungierten als beredte Belege. Zugleich erlebte die
einst innovative Religionssoziologie mit ihrer Engführung

auf Kirchensoziologie eine Erstarrung (Luck-
nnann 1963, siehe den Beitrag von O. Krüger in
diesem Heft). Die kirchliche Apologetik schliesslich war
Meinungsführer in der „Aufklärung" über neue religiöse

Bewegungen und desavouierte fachwissenschaftliche

Studien als „naiv" und „Sympathisanten-
tum" (Usarski 1988, Baumann 1995, Introvigne
1998). Die Religionswissenschaft ihrerseits, zumindest

im deutschsprachigen Raum, war zu wenig
bemüht und couragiert, ihre Forschungen über
geeignete Kanäle bekannt zu machen und sich in
gesellschaftliche Diskurse argumentativ einzubringen.

Für die verstärkt gegenwartsorientierte
Religionswissenschaft war die Säkularisierungsideologie
angesichts der vorzufindenden Empirie schwer
nachvollziehbar. Zu deutlich war die Bedeutung und
Orientierungsleistung religiöser Bezüge und Vollzüge
etwa in Japan, Indien, Afrika, oder - und dies war für
viele angesichts der herrschenden Ideologie am
überraschendsten - eben auch in Europa. So
unterstrichen die neuen Forschungen seit Mitte der
1980er Jahre, dass sich eine Pluralität von Religionen

und religiösen Optionen in Ländern Europas
entwickelt hatte, oftmals völlig übersehen in der
allgemeinen Öffentlichkeitswahrnehmung. Überdies
mehrten sich seit den 1980er Jahren herausragende
religions- und gesellschaftspolitische Anzeichen
einer Entwicklung, die später in Massenmedien und
Publikationen als „Rückkehr der Religionen" (Rie-
sebrodt 2000; Graf 2004) tituliert wurde. Als wäre
Religion jemals empirisch verschwunden gewesen -
nicht eine Rückkehr, sondern eine signifikante mediale

Aufmerksamkeitssteigerung gekoppelt mit einem
gesellschaftlichen Erodieren des Säkularisierungs-
Paradigmas ist aus Sicht der Religionswissenschaft
zu verzeichnen.

Die islamische Revolution im Iran (1979) bildete für
die westliche Wahrnehmung ein unerwartetes
„Aufbäumen" religiöser Mobilisierungspotenzen. Rasch
war der Begriff eines „islamischen Fundamentalis-

31

mus" in die Welt gesetzt, und mit der Sensibilisierung

wurden auch „Fundamentalismen" hinduisti-
scher, jüdischer und christlicher Prägung geortet
(vgl. Seiwert 1995: 96-97, allgemein Marty/Appleby
1995). Dennoch sahen Medienvertreter und
Populärwissenschaftler den irreversiblen Rückgang von
Religion nicht in Frage gestellt: Was einem im Iran
mit der islamischen Revolution oder in Indien mit der
nationalistisch-chauvinistischen Hindutva-Bewegung
begegnete, seien regressive Phänomene von kurzer
Dauer. Die Eliminierung dieser und anderer religiöser

Erscheinungen aus der Moderne, u.a. der
Aufstieg der Christian Rights unter Präsident Ronald
Reagan und der engagierte Kampf der katholischen
Befreiungstheologen in Lateinamerika (beide 1980er
Jahre), bezeichnete Seiwert als „Immunisierungsstrategie"

und „Zensur der Wahrnehmung" (1995:
98).

Zwei weitere Ereignisse, sehr unterschiedlicher Natur

aber inhärent miteinander verbunden, brachten
die Thematisierung von Religion plötzlich, geradezu
eruptiv, auf die internationale gesellschaftspolitische
Bühne und die breitere Öffentlichkeit: Der US-
amerikanische Politikberater Samuel P. Huntington
stellte Mitte der 1990er Jahre die These des Clash
of Civilizations (1993, 1996) auf, derzufolge im 21.
Jahrhundert geopolitische Konfliktlinien zwischen
Angehörigen verschiedener Kulturkreise und Zivilisationen

verlaufen würden. Als Kern von Kulturen
bestimmte Huntington die Religion und postulierte
insbesondere den Zusammenprall zwischen einer
westlichen und einer islamischen Zivilisation (dazu
kritisch Müller 1998, Riesebrodt 2000). Nach den
islamistischen Terroranschlägen am 11. September
2001 errang Huntingtons These geradezu prophetischen

Charakter. Fortan sahen sich Muslime unter
Generalverdacht gestellt, auffallenderweise in Europa

wesentlich mehr als in den USA. Die Terroranschläge

hatten zum einen das Bild irrationaler,
voraufgeklärter Religion bestätigt, zum anderen aber
Religion zu einem Faktor politischer und
gesellschaftlicher Aufmerksamkeit gemacht. Die Konnotation

von Religion in der massenmedialen Öffentlichkeit

verläuft seitdem zumeist polar: „Der Islam" wurde

als unaufgeklärt, verdächtig, gewalttätig und
aggressiv kategorisiert (Behloul 2010), Religionen wie
Buddhismus und Hinduismus oder die Strömungen
der Esoterik hingegen als friedlich, freundlich und
ungefährlich (Jecker 2010).

3. Zugewanderte Religionen im öffentlichen
Raum - empirische Forschung
Im Kontext dieser jüngsten Politisierung und
verstärkten Wahrnehmung von Religion(en) werden
Formen ihres Sichtbar- und Öffentlichwerdens
genau beobachtet und gesamtgesellschaftlich thematisiert.

Denn implizierte Säkularisierung eine
fortschreitende Privatisierung und Individualisierung von



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

32

Religion und Religiosität und damit ein Rückzug aus
dem öffentlichen Raum, so ist in West- und Osteuropa

seit mehr als einem Jahrzehnt von
Religionsgemeinschaften ein Streben nach öffentlicher
Sichtbarkeit und Anerkennung zu konstatieren. Der
spanisch-amerikanische Religionssoziologe José
Casanova konstatierte in seiner instruktiven Studie
Public Religions in the Modern World: „Religions are
here to stay [...and] are likely to continue playing
important public roles in the ongoing construction of
the modern world" (1994: 6). Religionen sind erneut
Teil gesellschaftlicher Öffentlichkeit und des Diskurses

über Formen und Entwicklungen von Kohäsion
und Integration moderner Gesellschaften. Casanova
spricht von der Deprivatisierung moderner Religion
und der Notwendigkeit, „to rethink systematically the
relationship of religion and modernity, and the possible

roles religions may play in the public sphere of
modern societies" (Casanova 1994: 211)

Die gesellschaftspolitische Auseinandersetzung um
den Bau von Minaretten in der Schweiz (Haen-
ni/Lathion 2009, Tanner et al. 2009), die anhaltenden

Kontroversen um Moscheebauten in Italien,
Deutschland und anderen Ländern (Saint-
Blancat/Schmidt di Friedberg 2005, Hüttermann
2006, Allievi 2009) oder die staatspolitischen Debatten

um das Tragen von Kopftuch und Ganzkörperschleier

(Niqab bzw. Burka) in Frankreich verweisen
nachdrücklich auf die ambivalente Wahrnehmung
religiöser Symbole in der Öffentlichkeit säkularer
Demokratien. Religionswissenschaftliche Studien
können durch Forschung zum Verständnis der
komplexen Prozesse beitragen und mittels Transfer
wissenschaftlicher Erkenntnisse in die Öffentlichkeit
eine Versachlichung und Entemotionalisierung
gesellschaftlicher Kontroversen fördern helfen. Als
Beispiel soll das Forschungs- und Dokumentationsprojektes

„Kuppel - Tempel - Minarett" vorgestellt
werden, auch, da in der Schweiz jüngst Religionsbauten

innen- wie aussenpolitisch für erhebliche
Diskussionen sorgten. Das Projekt ist Teil des
Schwerpunktes „Religion - Migration - Integration"
religionswissenschaftlicher Forschung und Lehre an
der Universität Luzern.2

Neue Sakralbauten in der Schweiz - das Projekt
„Kuppel - Tempel - Minarett"
Um zu erforschen, unter welchen Umständen neue
Sakralbauten zugewanderter Religionen in der
Schweiz entstanden und welche Prozesse sie im

gesellschaftlichen Diskurs auslösten, führte das
Zentrum Religionsforschung in Zusammenarbeit mit
dem Religionswissenschaftlichen Seminar der
Universität Luzern 2007 bis 2009 das Dokumentations-

2
Die Universität Luzern richtete überdies im Herbst 2009 den

universitären Forschungsschwerpunkt „Religion und gesellschaftliche

Integration in Europa" ein (siehe www.regie-unilu.ch).

projekt Kuppel - Tempel - Minarett. Religiöse Bauten

zugewandeter Religionen in der Schweiz durch.
Zielsetzung war es, die in der Schweiz seit 1945 von
Migranten neu erbauten oder umgebauten, öffentlich
sichtbaren Sakralbauten zu erheben und zu
dokumentieren sowie mögliche Kontroversen um den
Bau dieser neuen Religionsstätten festzuhalten. Das
Projekt erhob 24 religiöse Bauten schweizweit, weitere

sind aktuell im Bau (Stand: Februar 2010).

Ziel des Projektes war bzw. ist es, auf deskriptiver
Ebene angesichts der Pluralisierung der Schweizerischen

Religionslandschaft einen Informationspool
von Fakten und Daten über neue religiöse Bauten in
der Schweiz zu erstellen. Die Erkenntnisse sind
medial gut aufbereitet mittels Webportal
(www.religionenschweiz.ch/bauten), Informationsbroschüre

und Wanderausstellung einer breiteren
Öffentlichkeit zugänglich gemacht worden. Der
Transfer wissenschaftlicher Erkenntnisse sollte u.a.
verdeutlichen, dass es zu Beginn des 21. Jahrhunderts

in der Schweiz weit mehr Sakralbauten
zugewanderter Minderheiten gibt als die weithin bekannten

Moscheen in Zürich und Genf und das Tibet-
Kloster bei Rikon. Angesichts des nationalen,
emotionsgeladenen Politikthemas der Anti-Minarett-
Initiative im Herbst 2009 war die Medienresonanz
gross und die Fachwissenschaftler der Universität
Luzern in Printmedien und Radio oft vertreten.

Entstanden zunächst maximal drei Bauten je Dekade,

so nahm die Zahl im letzten Jahrzehnt mit elf
Gebäuden deutlich zu. Grund sind die Zuwanderungen

seit den 1980er Jahren, die sich zeitversetzt
architektonisch in neuen Sakralbauten zeigen. Sieben

dieser elf jüngeren Gebäude gehören orthodoxen

Gemeinschaften. Fünf der elf Gemeinschaften
nutzen bestehende sakrale (drei orthodoxe Kirchen)
oder säkulare Gebäude um (Synagoge in Lugano,
Moschee in Wangen). Minarette gibt es bisher nur in

Zürich, Genf, Wangen und - 3,8 Meter hoch - in

Winterthur. Auch in den kommenden Jahrzehnten
werden verschiedene neue Sakralgebäude als Neubau

oder Umnutzung entstehen; danach dürfte wieder

mit kleineren Zahlen zu rechnen sein.

Geographisch sammelt sich allein in den Urbanräumen

Zürich und Genf je ein halbes Dutzend der 24
Bauten. Gerade in den letzten Jahren aber sind
Neubauten oder Bauprojekte vermehrt auch in Dörfern

und Kleinstädten des Mittellandes zu registrieren,

wohl nicht zuletzt wegen der Bodenpreise.
Zwischen der ersten konkreten Planung und der
Einweihung vergingen meist etliche Jahre, beim Tibet-
Kloster bei Rikon oder der Genfer Moschee waren
es hingegen nur drei Jahre. Umbauten erfolgten
ohne Opposition aus der Öffentlichkeit, mit Ausnahme

des politisierten Minaretts in Wangen und des
noch nicht fertig gestellten Projekts in Langental. Im
Fall der drei orthodoxen Kirchen kamen die
einschneidendsten Auflagen jeweils aus der Denkmal-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

pflege. Vorbeugend sensibel reagierte die Nachbarschaft

lediglich in Sachen Glockengeläut. Diese
Fälle Hessen sich einvernehmlich regeln.

Etliche Projekte wurden mit Unterstützung einflussreicher

lokaler oder ausländischer Persönlichkeiten
aus Politik oder Geschäftswelt realisiert, so etwa
beim Tibet-Kloster Rikon oder dem
thaibuddhistischen Kloster bei Gretzenbach. Dies kann
eine grosse Hilfe sein, wenn es darum geht, baupla-
nerische Auflagen zu erfüllen, etwa Landkauf für
zusätzliche Parkplätze, oder die skeptische
Nachbarschaft zu gewinnen.

Architektonisch orientieren sich die Neubauten meist
an „klassischen" Vorbildern aus der Herkunftskultur:
Orthodoxe Kirchen haben mehrere Kuppeln und
Halbkuppeln oder einen russischen Zwiebelturm,
Moscheen eine Kuppel und Minarett, das
thaibuddhistische Kloster eine reich verzierte Gebetshalle.

Zugleich entstanden jedoch auch Gebäude, die
traditionelle mit modernen Formen verbinden, sei es
bewusst gewählt wie beim Tibet-Kloster Rikon oder
aufgrund behördlichen Drucks wie bei der
griechisch-orthodoxen Kirche Agios Dimitrios in Zürich.

Zweites Ziel des Dokumentationsprojektes war es,
über das impulsgebende Fach hinaus Kontakte
anzuregen, welche die weitere Bearbeitung der
aufgeworfenen Fragen voranbringen. In der Tat ergeben
sich immer wieder Kontakte, einerseits ins erforschte
Feld (Verantwortliche religiöser Gemeinschaften,
Architekten, Stadtplaner, Integrationsstellen), anderseits

zu Forschenden aus Nachbardisziplinen, die
mit unterschiedlicher Ausgangsfrage und
unterschiedlicher Methodik dieselbe Thematik bearbeiten
(in Soziologie, Ethnologie, Politikwissenschaft,
Theologie/Ethik, Sozialgeographie). Während die erste
Art von Kontakten vor allem die präzisere Erfassung
des Feldes erlaubt, eröffnet die Zusammenarbeit mit
anderen Forschenden interessante Vergleichsperspektiven.

Beides wird durch die oben erwähnte
gute Medienpräsenz erleichtert und gefördert.

Als Drittes fragt das Projekt in analytischer Perspektive

danach, inwiefern Konflikte entstanden oder
ausblieben und welche Faktoren entscheidend waren.

Ob ein Bauvorhaben von der regelkonformen
Aushandlung zum Konflikt eskaliert, hängt von
einem Bündel von Faktoren ab: Der Charakter der
Standortgemeinde und die soziale Struktur der
Nachbarschaft spielen ebenso eine Rolle wie die
bauwillige Religionsgemeinschaft, ihr Kommunikationsverhalten,

die Art des Projekts und das Vorhandensein

lokaler Fürsprecher und finanzieller Mittel.
Moderne Bauten, welche Elemente traditioneller
Sakralarchitektur frei interpretieren, können es bei
Behörden und Nachbarschaft leichter haben als eine
kleine Hagia Sophia. Dennoch sind sie keine Garantie

für ein reibungsloses Gelingen. Zweifellos haben
es seit dem 11. September 2001 Moscheebaupro-

33

jekte in ganz Westeuropa schwerer, da Muslime
plötzlich der „falschen", unter Generalverdacht
gestellten Religion angehören. Die aktuelle Kontroverse

dürfte aber in dreissig Jahren ähnlich bizarr wirken

wie heute die Erinnerung an früheren Streit um
die Höhe von katholischen Kirchtürmen in reformierten

Städten (und umgekehrt) oder die Eskalation um
das Goetheaneum als „orientalischen Kuppelbau" zu
Beginn der 1920er Jahre (Boos et al. 1991, Nägeli
2003). Grundsätzlich scheinen eine frühzeitige
Kommunikation seitens der Bauherren mit Nachbarn,

Behörden-, Stadt- und Quartiervertretern,
Informieren und Transparenz sowie wenig überregionale

Publizität und damit Vermeidung einer Politisierung

Erfolg versprechend - in Duisburg-Marxloh
entstand so 2009 eine repräsentative Mosche in
neo-klassischem Stil - mit einer silbernen Kuppel
von 23 Metern Höhe und einem Minarett von 34
Metern Höhe (Spiewak 2009).

4. Zur Semantik des öffentlichen Raums
Im Schweizerischen Wangen bei Ölten verlief die
Diskussion 2004/5 jedoch gänzlich anders. Der
Antrag des türkisch-muslimischen Kulturvereins, einem
Lagergebäude, das als Moschee- und Kulturzentrum
benutzt wurde, ein symbolisches Minarett hinzuzufügen,

führte zu lokalen Protesten die sich bald zu
einem nationalen Ereignis auswuchsen. Den
muslimischen Bauherren hielten Anlieger wie auch eine
SVP-angeführte Sammeleinsprache entgegen, dass
das Minarett zu einer „Berieselung mit moslemischen

Gebeten" führen und den Beginn einer
„schleichenden Unterwanderung durch den Islam"
darstellen würde. Ein Minarett sei nichts „Schweizerisches",

es passe nicht ins Dorfbild und der Turm
gefährde den Religionsfrieden (s. Baumann/Stolz
2007: 358).

Neben Infiltrationsvorwürfen und einer unterschwelligen,

mitunter explizit artikulierten Fremdenfeindlichkeit,

ist das Argument der fehlenden Einpassung
in die vorbefindliche Umgebung aufschlussreich. Es
findet sich wiederholt bei Kontroversen um sichtbare
und damit in die Öffentlichkeit tretende Sakralbauten,

sei es bei der Errichtung katholischer bzw.
reformierter Kirchtürme im 19. und 20. Jahrhundert,
sei es beim Bau des Goetheanums 1920 bei
Dornach. Der Begriff der Öffentlichkeit ist wichtig. Ohne
hier auf Differenzierung, wie sie in der Soziologie
und politischen Philosophie diskutiert werden (siehe
die Übersichten in Gabriel 2003, 2008), eingehen zu
können, soll ein kulturwissenschaftlicher Analyseansatz

skizziert werden (vgl. Baumann/Tunger 2008,
Baumann 2009).

Grundüberlegung ist, dass jüngste wie auch frühere
Debatten um Religion(en) ausserhalb des
Privatraums, demnach im Raum der Öffentlichkeit und
damit das Gemeinwesen betreffend, auf die soziale
Konstruiertheit des Raums verweisen. Anders aus-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

34

gedrückt, Kontroversen etwa um geplante Minarette
in einem Sozialraum (Gesellschaft) verweisen darauf,

dass der öffentliche Raum nicht einfach leer,
neutral oder bedeutungslos ist. Vielmehr ist der
öffentliche Raum - am offensichtlichsten in seiner
physischen Dimension, neben der es weitere wie
etwa den medialen inklusive den cyber space gibt -
auch gerade ein sozialer Raum, in dem Zugang,
Teilhabe und Mitgestaltung umstritten und umkämpft
sind. Dazu erneut Casanova:

„By entering the public sphere and forcing the
public discussion or contestation of certain
issues, religions force modern societies to reflect
publicly and collectively upon their normative
structures. [...] But the very process of entering
the modern public sphere, religions and normative

traditions are also forced to confront and
possibly come to terms with modern normative
structures." (Casanova 1994: 228)

Die neu in den öffentlichen Raum eintretenden
Religionen, signifikant etwa durch Sakralbauten, verweisen

auf implizite Grenzen und normierende Prägungen.

Analytisch kann der öffentliche Raum als ein
semantisches Terrain, in dem bestimmte soziaie
Gruppen mehr, andere weniger sichtbar und damit
wahrnehmbar vertreten sind, verstanden werden.

Dieses erklärt, warum verschiedene katholische
Kirchen im einst streng reformiert geprägten Bern
oder Zürich die Höhe ihrer Kirchtürme stutzen muss-
ten, ebenso einige reformierte Kirchen in der
Zentralschweiz. Im deutschen Mannheim war man beim
Bau der repräsentativen Yavuz-Sultan Moschee in

den 1990er Jahren ebenso wie 2009 in Duisburg-
Marxloh darauf bedacht, das Minarett kleiner als
umliegende Kirchtürme zu halten. Bedeutung, Prestige

und ein „Dazugehören" der zugewanderten
Religion und Sozialgruppe drückt sich in dem Vermögen

aus, im öffentlichen Raum sichtbar für alle
vertreten zu sein. Teilhabe und Akzeptanz scheint in
baulicher Höhe Ausdruck zu finden - symbolisch als
Vertretung für die soziale und politische Akzeptanz
der hinzutretenden Sozialgruppe. So gesehen sind
öffentliche Religionsbauten Absichtserklärungen der
religiösen Gruppierung, Schritte der (allerorts
geforderten) Integration in das Umfeld zu gehen und
Teilnehmer wie auch Teilhaber (mit Rechten und Pflichten)

zu sein. Anzutreffende Kontroversen verweisen
jedoch darauf, dass implizite, unsichtbare Grenzen
der Zulassung zu gesellschaftlicher Teilhabe und
Reputation durch etablierte Sozialgruppen bestehen,
ausgedrückt in Beschränkungen bzw. Verweigerungen

(etwa mittels gemeindlicher Bauordnung, Fragen

von Zonenkonformität, Gerichtsverfahren).
Daneben enthält das Äussere von Sakralbauten
auch programmatische Aussagen der Bauherrschaft
an Angehörige der eigenen Religion über ihre Sicht

- durchaus in Abgrenzung zu konkurrierenden
Entwürfen (Roose 2009).

Öffentlich identifizierbare Religionsgebäude verweisen

auf die sie erbauenden Sozialgruppen und
lassen sie sichtbar und die gesellschaftliche Veränderung

wahrnehmbar werden. Es dürfte hilfreich sein,
bei künftigen Anträgen für Religionsbauten
mitzudenken, dass die Bauherrschaften mit dem Wunsch,
ihr Gebäude nach aussen kenntlich zu machen und
ein „würdiges" Gebetshaus zu erbauen, dieses auch
als einen Schritt gesellschaftlicher Integration in

einer sich verändernden Gesellschaft verstehen: Die
Bekenntnisfunktion des sichtbaren Baus weist -
gewollt oder ungewollt - den Anspruch auf Mitgestaltung

des öffentlichen Raums und der Gesellschaft
durch die sichtbar werdende Sozialgruppe aus. Dass
diese Vorgänge gewinnbringend für die Gesellschaft
wie auch die hinzutretende Gruppe verlaufen können,

verdeutlicht etwa das Beispiel jüdischer Mitbürger

in der Schweiz des ausgehenden 19. Jahrhunderts:

Juden in Genf und Basel waren mit ihren
architektonisch auffallenden Synagogen darauf
bedacht, ihre eigene Identität, ihre neue gesellschaftliche

Zugehörigkeit wie auch ihre Verbundenheit mit
den zwei aufstrebenden Städten durch repräsentative

Bauten zum Ausdruck zu bringen (Picard/Epstein
2005, Epstein 2008).

Schluss: Gesellschaftspolitische
Herausforderungen und die Religionswissenschaft
Der Beitrag zeichnete zu Beginn das aus dem
Selbstbild der Moderne begründete, empirisch im
Bereich institutionalisierter Religion vorzufindende
Verschwinden von Religion nach. Religion und
Rationalität, Religion und Moderne sind als Gegensatzpaar

im Prozess der „Entzauberung" konzipiert und
verweisen Religion(en) auf die Sphäre des Privaten
und der Innerlichkeit. Teil 2 wies auf gegenläufige
Tendenzen hin, die jedoch im Säkularisierungs- und
Moderneparadigma als Ausnahmen und Anormalitä-
ten wahrgenommen, keine Argumente für ein Hinterfragen

des Prozesses irreversiblen Verschwindens
von Religion böten. Erst das nicht mehr zu übersehene

Auftreten religiöser Mobilisierungen etwa im
Iran und den USA sowie den Terroranschlägen von
2001 lenkten die Aufmerksamkeit und
Wahrnehmungsfähigkeit auf das Fortbestehen von
Religionen) weltweit, auch in modernen, säkularisierten
westlichen Demokratien. Es zeigte sich, dass Religionen

Anteil an der Gestaltung auch der modernen
Gesellschaft beanspruchten und sich mit dem
zugewiesenen Platz des Privatraums nicht begnügten.
Am Beispiel neuer Religionsbauten, die durch ihre
Symbolik Anspruch am öffentlichen Raum
beanspruchen, verdeutlichte Teil 3 anhand des
Dokumentationsprojektes „Kuppel - Tempel - Minarett"
Prozesse der Neuaushandlung von Religion in der
Öffentlichkeit. Repräsentative Sakralbauten bringen
bzw. zwingen die moderne Gesellschaft dazu, über
ihre normativen Strukturen nachzudenken, zugleich



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

ist Folge der neuen Sichtbarkeit, sich als öffentliche
Religion Änderungen nicht zu verweigern.

Auf drei Punkte sei abschliessend verwiesen:
1. Für ein Verständnis der modernen Gesellschaft ist
es aus Sicht religionswissenschaftlicher Studien
hilfreich, Formen privater und kollektiver Religiosität
und Religion als inhärenten Formierungsteil der
Gesellschaft mitzudenken. Religion und Religionen sind
nicht gänzlich im Zuge des Rationalisierungs- und
Entzauberungsvorgangs verschwunden. Vielmehr ist
ein Fortbestehen zu konstatieren, z.T. bei Änderungen

der Sozialform. In moderner bzw. „postsäkularer"
Gesellschaft sind Neuformierungen von

Religionen) zu verzeichnen, die neue Herausforderungen
an Religionspolitiken, an die Gestaltung des öffentlichen

Raums und den Zusammenhang von Religion
und Wissenschaft stellen (Baumann/Neubert 2010).
2. Die massenmediale Wahrnehmung von Religionen

und Religion entlang kontrastierender Pole und
Bilder ist für ein Verständnis empirisch anzutreffender

Verhältnisse und Vorgänge wenig förderlich.
Eine grössere Sensibilität für die Argumente,
Weltdeutungen und Perspektiven religiöser Akteure und
Gruppen wahrzunehmen, eröffnet im Bereich des
Journalismus und Sozialwesens, in Schulen, Behörden

und Politik aussichtsreiche Berufsperspektiven
für Absolventinnen und Absolventen der
Religionswissenschaft, hier durch fachkundige Beratung und
Unterstützung mitzuwirken.
3. Public religions (Casanova) dürften in den religiös
plural gestalteten Gesellschaften Europas in den
kommenden Jahren verstärkt hinzutreten.
Überzeichnungen, Dramatisierungen und Pauschalisie-

Literatur

Allievi, S. 2009: Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues
and trends. Brussels: Network of European Foundations,
online abrufbar, siehe http://www.nefic.org/

Baumann, M. 1995: .„Merkwürdige Bundesgenossen' und .naive
Sympathisanten'. Die Ausgrenzung der Religionswissenschaft

aus der bundesdeutschen Kontroverse um neue
Religionen". Zeitschrift für Religionswissenschaft, 3, 2:
111-136.

Baumann, M. 2009: „Temples, cupolas, minarets: Public space as
contested terrain in contemporary Switzerland". RELIGIO:
Revue pro religionistiku 2: 141-153.

Baumann, M./Stolz, J. 2007: Eine Schweiz - viele Religionen.
Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld:
transcript.

Baumann, M./Tunger-Zanetti, A. 2008: „Migration und religiöse
Bauten - zur Neuaushandlung des öffentlichen Raums".
Kunst und Kirche 4: 32-39.

Baumann, M./Neubert, F. 2010: Religionspolitik - Öffentlichkeit -
Wissenschaft: Studien zur Neuformierung von Religion in
der Gegenwart. Zürich: Pano (in Druckvorbereitung).

Behloul, S.M. 2010: „Die Ordnung der Religion. Religionsge¬
schichte und Religionsgegenwart in diskurs-analytischer
Perspektive". Habilitationsschrift im Fachbereich
Religionswissenschaft in der Kultur- und Sozialwissenschaftlichen

Fakultät, Universität Luzern (in Druckvorbereitung).

35

rungen in gesellschaftspolitischen Kontroversen um
neue öffentliche Religionsbauten verstellen eine
adäquate Sicht und ein Nachvollziehen der
Eigenmotive religiöser Gruppierungen. Hilfreich und
förderungswürdig sind faktenbezogene Kenntnisse und
fundierte Sachverhalte, wie sie religionswissenschaftliche

Forschungen wie auch Projekte mit dem
Ziel des Transfers wissenschaftlicher Erkenntnisse
in die Öffentlichkeit bieten. Die Zivilgesellschaft und
der säkulare Staat tun gut daran, in Wissenschaft
und Forschung zu investieren, um über
interessenungebundene und sachfundierte Kenntnisse zu
verfügen und das Argumentarium nicht politischen
Scharfmachern und interessegebundenen Laienexperten

zu überlassen. Das aktuelle nationale
Forschungsprogramm „Religionsgemeinschaften, Staat
und Gesellschaft" des SNF, 2007-2010
(www.nfp58.ch), stellt einen richtigen Schritt in die
Richtung dar. Sinnvoll und folgerichtig erscheint es,
dieser temporären Förderung angesichts der
Herausforderungen des 21. Jahrhunderts Massnahmen
der Verstetigung und des Ausbaus der institutionell
bislang schwach vertretenden Religionswissenschaft
folgen zu lassen, so auch die Empfehlung des
Wissenschaftsrates (2010: 95-97). Der Hinweis von
Lackner und Werner, dass „in den .kleinen Fächern'
[...] heute zentrale politische Gegenstände verhandelt"

werden (1999: 16) dürfte angesichts der in

diesem Bulletin benannten gesellschaftspolitischen
Herausforderungen aktueller denn je sein. -

Dr. Frank Neubert und Dr. Andreas Tunger-Zanetti
sei für Hinweise und Unterstützung herzlich gedankt.

Bitter, K. 1988: Konversionen zum tibetischen Buddhismus. Eine
Analyse religiöser Biographien. Göttingen: Ernst Ober-
dieck Verlag.

Boos, W./Erichsen, H.-D./Gut, B. 1991: Das Goetheanumgelände.
Basel, Freiburg: o.V.

Bovay, C. 2004: Religionslandschaft in der Schweiz. Neuchatel,
Bundesamt für Statistik.

Casanova, J. 1994: Public Religions in the Modern World, Chica¬

go, London: University of Chicago Press.

Epstein, R. 2008: Die Synagogen der Schweiz. Bauten zwischen
Emanzipation, Assimilation und Akkulturation, Zurich:
Chronos.

Gabriel, K. (Hg.) 2003: Religion im öffentlichen Raum. Perspekti¬
ven in Europa (Jahrbuch für Christliche Sozialwissenschaften

Bd. 44). Münster: Verlag Regensberg.
Gabriel, K. 2008: „Phänomene öffentlicher Religion". K. Gab¬

riel/H.J. Höhn (Hg.), Religion heute öffentlich und
politisch. Provokationen, Kontroversen und Perspektiven.
Paderborn, München: F. Schöningh, 59-75.

Habermas, J. 1962: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersu¬
chungen zu einer Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft.

Neuwied: Luchterhand; 5. Aufl. 1996,
Frankfurt/Main: Suhrkamp.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

36

Haenni, P./Lathion, S. (Hg.) 2009: Les Minarets de la discorde
Eclairages sur un débat suisse et européen. Edition: Infolio;

ebenso auf Arabisch.

Hüttermann, J. 2006: Das Minarett. Zur politischen Kultur des
Konflikts um islamische Symbole. Weinheim: Juventa.

Huntington, S.P. 1993: „The Clash of Civilizations?" Foreign
Affairs 72, 3: 22-49.

Huntington, S.P. 1996: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert. München: Goldmann
(Übersetzung aus dem Amerikanischen 1995).

Introvigne, M. 1998: Schluß mit den Sekten! Die Kontroverse über
„Sekten" und neue religiöse Bewegungen in Europa. Hgg
und eingeleitet von H. Seiwert, Marburg: diagonal.

Jecker, C. 2010: Religion im Fernsehen: Fakten, Analysen, Zu¬

kunftsperspektiven. Konstanz: UVK (in Druckvorbereitung).

Kippenberg, H.G./Luchesi, B. 1991: Religionswissenschaft und
Kulturkritik. Beiträge zur Konferenz The History of Religions

and Critique of Culture in the Days of Gerardus van
der Leeuw (1890-1950). Marburg: diagonal.

Knott, K. 1986: Hinduism in Leeds: A Study of Religious Practice
in the Indian Hindu Community and in Hindu-Related
Groups. Leeds: Community Religions Project Monograph,
University of Leeds, unveränderte Neuaufl. 1994.

Knott, K. 2005: „Spatial Theory and Method for the Study of Reli¬

gion". Temenos 41: 153-184,

Lackner, M./Werner, M. 1999: Der .cultural turn' in den Human-
wissenschaften. Schriftenreihe „Suchprozesse für innovative

Fragestellungen in der Wissenschaft", Heft 2. Bad
Homburg: W. Reimers Stiftung.

Luckmann, T. 1963: Das Problem der Religion in der modernen
Gesellschaft. Institution, Person und Weltanschauung.
Freiburg: Rombach, in erweiterter englischer Fassung
1967 als The Invisible Religion. The Transformation of
Symbols in Industrial Society. New York: Macmillan; in
deutscher Übersetzung 1991 Die unsichtbare Religion.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Marty, M.E., Appelby, R.S. (eds.) 1995, Fundamentalism
Comprehended. Chicago: University of Chicago Press.

Mayer, J.-F. 1993: Les Nouvelles Voies spirituelles. Enquete sur
la religiosité parallèle en Suisse. Lausanne: Edition L'Age
d'Homme.

Müller, H. 1998: „Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik
an Huntingtons kulturalistischer Globaltheorie". Entwicklung

und Zusammenarbeit 10: 262-264.

Nägeli, M. 2003: Kirche und Anthroposophen. Konflikt oder Dia¬

log? Bern: Haupt Verlag.
Otto, R. 1917: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des

Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen. Breslau,
31-35 Aufl. München: C.H. Beck 1963.

Picard, J./Epstein, R. 2005: „Synagogen - zwischen religiöser
Funktion und räumlicher Inszenierung". Kunst und
Architekturin der Schweiz 56, 2: 6-13.

Roose, E. 2009: „Mosque Design in the Netherlands". SGMOIK-
Bulletin 28: 12-15.

Saint-Blancat, C./Schmidt di Friedberg, O. 2005: „Why are Mos¬

ques a Problem? Local Politics and Fear of Islam in
Northern Italy". Journal of Ethnic and Migration Studies 31, 6:
1083-1104.

Seiwert, H. 1995: „Religion im Diskurs der Moderne". Zeitschrift
für Religionswissenschaft 3: 91 -101.

Spiewak, M. 2009: „Ein Minarett mal ohne Streit. Wie engagierte
Musliminnen in Duisburg Deutschlands grösste Moschee
Bauten". Die Zeit, 13.03.2009 (www.zeit.de/2008/44/LS-
Marxlohe, aufgerufen 11.02.2010).

Tanner, M./Müller, F./Mathwig, F./Lienemann, W. (Hg.) 2009:
Streit um das Minarett. Zusammenleben in der religiös
pluralistischen Gesellschaft. Zürich: TVZ.

Usarski, F. 1988: Die Stigmatisierung Neuer Spiritueller Bewe¬

gungen in der Bundesrepublik Deutschland. Köln, Wien:
Böhlau.

Weber, M. 1920: Die Protestantische Ethik. Eine Aufsatzsamm¬
lung. Hg. von J. Winckelmann, 7. Aufl. Gütersloh: Mohn
1984.

Weber, M. 1973 [1922]: Gesammelte Aufsätze zur Wissen¬
schaftslehre. hgg. von J. Winckelmann, 4., erneut
durchgesehene Aufl., Tübingen: Mohr.

Wissenschaftsrat 2010: Empfehlungen zur Weiterentwicklung von
Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften an
deutschen Hochschulen. Drucksache. 9678-10, Berlin,
online abrufbar.


	Religionswissenschaft, Entzauberung und die neue Öffentlichkeit von Religion(en)

