Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschaft, Entzauberung und die neue Offentlichkeit von
Religion(en)

Autor: Baumann, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

Religionswissenschaft, Entzauberung

29

und die neue Offentlichkeit von Religion(en)

Martin Baumann*

Religion ist geradezu plétzlich zu einem herausra-
genden Thema des frihen 21. Jahrhunderts gewor-
den. Aus dem Selbstbild der Moderne mit den
Grundpramissen fortschreitender Rationalisierung
und Sakularisierung sahen sich Gesellschaftsanalys-
ten und Politiker von der Vitalitét und Mobilisie-
rungskraft von Religion Uberrascht. Die Religions-
wissenschaft, die sich Uber die systematische und
vergleichende Erforschung von Religion, Religionen
und religioser Sinnbildung konstituiert, hat dem
prognostizierten Prozess eines irreversiblen Nieder-
gangs von Religion eher wenig Glauben geschenkt.
lhre Studien, ab den 1980er Jahren auch verstarkt
zur religiosen Gegenwartskultur Europas, fanden
jedoch nur selten Eingang in breitere gesellschaftli-
che Debatten. Erst mit der Politisierung von Religion
und der Erkenntnis, dass Religion und Religiositét
auch in sakular verfassten Demokratien der Spat-
moderne fortbestehen und gesellschaftlich von Be-
deutung sein werden, gewinnen die Forschungen
End Erkenntnisse der Disziplin mehr Aufmerksam-
eit.

Der Beitrag wird im ersten Teil den Prozess der Ver-
bannung von Religion aus der Offentlichkeit und der
6ffentlichen Wahrnehmung nachzeichnen. Teil 2
skizziert die plotzliche Prasenz und Virulenz von
Religion ab dem ausgehenden 20. Jahrhundert und
die gegenwartige grosse Aufmerksamkeit in den
Massenmedien. Die neue Offentlichkeit von Religion
soll in Teil 3 anhand des empirischen Forschungs-
projekts ,Kuppel — Tempel — Minarett" thematisiert
Werden. Durchgefiihrt vom Zentrum Religionsfor-
Schung an der Universitat Luzern, dokumentiert und
analysiert das Projekt neue, von Immigrantengrup-
pen in der Schweiz erbaute sichtbare Sakralbauten.

-

* Universitat Luzern, Religionswissenschaftliches Seminar, Ka-
Sernenplatz 3, PF 7455, 6000 Luzern.
E-mail: martin.baumann@unilu.ch

Martin Baumann, Dr. phil., o. Professor fiir Religionswissen-
Schaft, ist Leiter des religionswissenschaftlichen Seminars an der
Universitat Luzern. Studium der Religionswissenschaft in Mar-
burg, London und Berlin, 1993 Promotion an der Universitit
Hannover mit einer Studie zu Buddhisten in Deutschland, 1999
Habilitation an der Universitét Leipzig mit einer Analyse zu Dias-
Porakonzipierung am Beispiel von Hindus auf Trinidad. Seit 2001
In Luzern mit den Lehr- und Forschungsschwerpunkten: hinduisti-
sche und buddhistische Traditionen im Westen, Migration, Religi-
on und Integration, Religionsvielfalt und Religionswandel. Her-
ausgeber der Zeitschrift Journal of Global Buddhism (online).

Teil 4 skizziert einen kulturwissenschaftlichen Analy-
serahmen, der den o&ffentlichen Raum als umkampf-
tes normatives Terrain konzipiert und daraus Impli-
kationen fiir den Zusammenhang von public religi-
ons und gesellschaftlicher Integration ableitet. Der
Beitrag argumentiert, dass Religion und Religionen
als integraler Teil auch moderner bzw. postsékularer
Gesellschaften wahrzunehmen sind und insofern in
,kleinen F&chern" wie der Religionswissenschaft
zentrale gesellschaftspolitische Herausforderungen
des 21. Jahrhunderts verhandelt werden.

1. Moderne: Verbannung von Religion aus
der Offentlichkeit

Mag man Sakularisierungstheorien folgen, wére
nicht nur ein absehbares Ende von Religion, son-
dern auch das der sie erforschenden Wissenschaft
nahe. Geht der konstituierende Gegenstand Religi-
on(en) verloren und ist keine eigene, origindre Me-
thode der Wissenschaft vorhanden, so wird es ar-
gumentativ schwierig, fur die Aufrechterhaltung der
Disziplin und ihrer Professuren zu argumentieren.

Sicherlich ist es notwendig, den Begriff der Sakulari-
sierung und entsprechende Theorien nach Dimensi-
onen und Folgen zu unterscheiden, d.h. ob es das
kanonische Recht, die historische Situation oder
gesamtgesellschaftliche Prozesse betrifft. Allgemein
gesprochen kann Sakularisierung, bei Zugrundele-
gung einer Ausdifferenzierungstheorie von Gesell-
schaft, als Herausbildung eines eigenen Teilbereichs
Religion neben anderen Teilbereichen wie Recht,
Politik, Wissenschaft, Kunst verstanden werden. Die
einst alle gesellschaftlichen Bereiche beeinflussende
religidése Sphare verliert demzufolge ihre Deutungs-
hoheit auf gesamtgesellschaftliche Zusammenhan-
ge, weltliche Spharen mit ihren Eigenlogiken eman-
zipieren sich von den Vorgaben der Religion, was
am deutlichsten am Beispiel von Politik und Wissen-
schaft zum Ausdruck kommt. Die Bedeutung von
Religion in der Gesellschaft wird (vermeintlich) ge-
ringer.

Die Annahme fortschreitender Rationalisierung und
Sakularisierung — Max Weber pragte den schillern-
den Begriff der ,Entzauberung der Welt" (1920: 123)
— war konstitutiv fir die Selbstwahrnehmung westeu-
ropaischer, stadtisch-gebildeter Personen als ,mo-
dern". Im Fortschrittsoptimismus des 19. Jahrhun-
derts galten Rationalitat, Erfahrungswissen und au-
tonomes Handeln als Maxime. Das Selbstbild, ,mo-
dern" zu sein, grenzte sich von der als irrational,



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

30

unaufgeklart, Gberholt und damit ,vormodern" ver-
standenen Religion ab. Die Moderne, ein im 19.
Jahrhundert gepréagter Begriff, verstand sich als eine
Lhistorische Zasur", als neue Zeit und Epoche, in der
sich auch der Platz von Religion neu bestimmte
(Seiwert 1995: 92). Der Begriff kann als Name fir
eine Epoche européischer Geschichte (Beginn zwi-
schen 1789 und 1850), als Préadikat sich rationalisie-
render Gesellschaften ab dem 19. Jahrhundert in
Europa und Nordamerika, oder als ,Chiffre einer
Utopie" (ebd.: 92), d.h. der Entfaltung der européi-
schen Aufklarung durch vernunftbasierte, rationale
Gesellschaftsstrukturierung dienen. Der Moderne-
begriff wird damit sowohl chronologisch, soziolo-
gisch als auch normativ verstanden fir das Selbst-
bild einer Zeit, in der Prozesse von Rationalisierung
und Entzauberung Religion als negativ bewerteten
Gegenpol erscheinen liessen. Der Leipziger Religi-
onswissenschaftler Hubert Seiwert bringt das
Selbstbild von Moderne und seine Konsequenzen
fur das Verstandnis von Religion instruktiv auf den
Punkt:

.Der Prozess der Rationalisierung hat somit sei-
ne Entsprechung im Prozess der Séakularisie-
rung. Soweit zunehmende Rationalisierung ein
Merkmal der Moderne ist, muss auch zuneh-
mende Séakularisierung ein Merkmal sein. Reli-
gion und Moderne, Religion und Rationalitat
werden vor diesem Hintergrund zu Gegensét-
zen, die sich allenfalls um den Preis einer ein-
geschrankten Rationalitét oder einer Regression
in vormoderne Bewusstseinsstufen vermitteln
lassen. Das Paradigma vom Gegensatz zwi-
schen Religion und Moderne ist mithin im Begriff
der Moderne angelegt. [...] Nicht Rationalitat
und funktionale Eigenlogik machen somit das
Neue der Moderne aus, sondern deren Entbin-
dung von den Beschrédnkungen religioser Vor-
gaben. Als Zasur kann sich die Moderne nur in-
terpretieren, wenn sie von Religion entzaubert
ist." (Seiwert 1995: 93)

Aus der Perspektive der (westeuropaischen) Moder-
ne steht Religion gesellschaftlichen Entwicklungen
hemmend gegeniber: Sie sei wesensmassig irratio-
nal und unaufgeklért. In der Moderne gebe es kei-
nen gesellschaftlich sinnvollen Platz fir Religion.
Allenfalls in der Sphéare privater Sinnstiftung, im
,Kleinsten Gemeinschaftskreis, von Mensch zu
Mensch, im ,pianissimo™, so prosaisch Max Weber
(1973 [1922]: 612), kénne sie noch uUberdauern,
ohne offentliche oder gesellschaftliche Bedeutung.
Der westeuropéische Liberalismus a la Habermas
rechnete dementsprechend Religion normativ der
Sphére des Privaten zu und sah sie strikt von der
Sphare staatlich-politischer Ordnung getrennt (Ha-
bermas 1962). Religion ist auf den Bereich des Pri-
vaten verwiesen, beschrankt auf die Sphéare der
Familie, Innerlichkeit und Emotionalitat.

Ein solches Verstédndnis von Religion als nicht mit
einer modernen Gesellschaft vereinbar marginali-

sierte auch die sich mit Religionen befassende Wis-
senschaften. Religionsforscher, die die Moderne-
Pramissen unhinterfragt teilten, fokussierten sich
einerseits auf die philologische Untersuchung aus-
sereuropdischer ,heiliger Texte" und der ahistori-
schen Konstruktion phanomenologischer Struktur-
gleichheiten von Religion als in der Moderne selbst
bedeutungslos werdende, in aussereuropaischen
Religionen noch vorhandene, nicht rational verengte
Denk- und Lebensweisen (Kippenberg/Luchesi
1991). Andrerseits splrten theologisch geschulte
Religionsgeschichtler krypto-theologisch einer ,tiefe-
ren Religion" nach (Otto 1917: 2). Diese ,wahre"
oder ,eigentliche" Religion kdénne jedoch unter mo-
dern-rationalen Verhaltnissen nicht mehr gelebt und
entfaltet werden, wie Religionsphdnomenologen der
1920er bis 50er Jahre resignierend festhielten. Es ist
dies eine romantische Auffassung, wie sie Esoteriker
und religiése Sucher in gleicher Weise artikulierten,
sei es im ausgehenden 19. oder ausgehenden 20.
Jahrhundert. Nicht ohne Verwunderung mussten
viele Religionsphdanomenologen die Dekonstruktion
ihrer Welt- und Zeitumspannenden Denkgebaude
hinnehmen, als sich ab den 1960er Jahren die Reli-
gionswissenschaft mit der Rezeption sozial- und
kulturwissenschaftlicher Standards erneuerte und
deutlicher von theologischen Implikationen distan-
Zierte.

2. Disziplindre Neuausrichtung und die neue
Offentlichkeit von Religion

Mit der Anndherung an die Kultur- und Sozialwis-
senschaften setzte eine doppelte Neuausrichtung
der Religionswissenschaft in punkto Methode und
Gegenstand ein': Eine neue Generation von For-
scherinnen und Forschern befasste sich nicht mehr
ausschliesslich auf philologischer Grundlage mit
alten Texten aussereuropaischer Kulturen und streb-
te nicht mehr nach einer Erkenntnis ,des Wesens
der Religion". Vielmehr konnten Qualifikationsarbei-
ten auf der Grundlage neuerer sozial- und kulturwis-
senschaftlicher Erhebungsmethoden erstellt werden,
die sich mit Entwicklungen in der Gegenwart europé-
ischer Religionsgeschichte befassten. So erforschte
— um nur einige wenige Beispiele anzufiihren — Kim
Knott in Grossbritannien den religicsen Wandel bei
immigrierten Gujarati-Hindus (1986), Klaus Bitter
befragte junge Européer, die sich dem tibetischen
Buddhismus zugewandt hatten (Bitter 1988), Jean-
Frangois Mayer ging im Rahmen des nationalen
Forschungsprogramms 21 ,Kultureller Pluralismus
und nationale Identitat" des SNF, 1987-1990, den

! Hier kann nur skizzenhaft die Situation fir Europa benannt
werden, bspw. in Nordamerika stellten sich die Konstellationen
und Entwicklungen anders dar. Auch in Europa selbst sind die
Entwicklungen etwa in Grossbritannien, in Frankreich oder im
deutschsprachigen Raum recht unterschiedlich.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

neuen spirituellen Gruppierungen in der Schweiz
nach (Mayer 1993). Die 1990er Jahren sahen eine
zunehmende Anzahl von Studien und Forschungen
zu neuen religidsen Bewegungen (pejorativ ,Sek-
ten"), zu muslimischen, buddhistischen, hinduisti-
schen und weiteren zugewanderten Minderheiten
sowie zur Pluralisierung der Religionslandschaft
Europas.

Allein, weder in der Medienlandschaft oder bei Be-
hérden noch in der Soziologie, Politikwissenschaft
oder Migrationsforschung fanden religionswissen-
schaftliche Studien zunachst Beachtung oder Nie-
derschlag. Zu sehr wurde die allgemeine Wahrneh-
mung von der Auffassung des notwendigen Nieder-
gangs von Religion dominiert, Kirchenaustrittszahlen
und rucklaufige Zahlen von Gottesdienstbesuchern
fungierten als beredte Belege. Zugleich erlebte die
einst innovative Religionssoziologie mit ihrer Engfiih-
rung auf Kirchensoziologie eine Erstarrung (Luck-
mann 1963, siehe den Beitrag von O. Kriuger in die-
sem Heft). Die kirchliche Apologetik schliesslich war
Meinungsfiihrer in der ,Aufklarung" tiber neue religi-
G6se Bewegungen und desavouierte fachwissen-
schaftliche Studien als ,naiv" und ,Sympathisanten-
tum" (Usarski 1988, Baumann 1995, Introvigne
1998). Die Religionswissenschaft ihrerseits, zumin-
dest im deutschsprachigen Raum, war zu wenig
bemiiht und couragiert, ihre Forschungen iber ge-
eignete Kanale bekannt zu machen und sich in ge-
sellschaftliche Diskurse argumentativ einzubringen.

Fir die verstarkt gegenwartsorientierte Religions-
wissenschaft war die Sakularisierungsideologie an-
gesichts der vorzufindenden Empirie schwer nach-
Vvollziehbar. Zu deutlich war die Bedeutung und Ori-
entierungsleistung religioser Beziige und Vollziige
etwa in Japan, Indien, Afrika, oder — und dies war fir
viele angesichts der herrschenden Ideologie am
Uberraschendsten — eben auch in Europa. So unter-
strichen die neuen Forschungen seit Mitte der
1980er Jahre, dass sich eine Pluralitat von Religio-
nen und religiésen Optionen in Landern Europas
entwickelt hatte, oftmals véllig Gbersehen in der all-
gemeinen Offentlichkeitswahrnehmung. Uberdies
mehrten sich seit den 1980er Jahren herausragende
religions- und gesellschaftspolitische Anzeichen
einer Entwicklung, die spater in Massenmedien und
Publikationen als ,Riickkehr der Religionen" (Rie-
sebrodt 2000; Graf 2004) tituliert wurde. Als wére
Religion jemals empirisch verschwunden gewesen —
nicht eine Riickkehr, sondern eine signifikante medi-
ale Aufmerksamkeitssteigerung gekoppelt mit einem
gesellschaftlichen Erodieren des Sékularisierungs-
paradigmas ist aus Sicht der Religionswissenschaft
Zu verzeichnen.

Die islamische Revolution im Iran (1979) bildete fiir
die westliche Wahrnehmung ein unerwartetes ,Auf-
baumen" religioser Mobilisierungspotenzen. Rasch
War der Begriff eines ,islamischen Fundamentalis-

31

mus" in die Welt gesetzt, und mit der Sensibilisie-
rung wurden auch ,Fundamentalismen" hinduisti-
scher, judischer und christlicher Pragung geortet
(vgl. Seiwert 1995: 96-97, allgemein Marty/Appleby
1995). Dennoch sahen Medienvertreter und Popu-
larwissenschaftler den irreversiblen Rickgang von
Religion nicht in Frage gestellt: Was einem im Iran
mit der islamischen Revolution oder in Indien mit der
nationalistisch-chauvinistischen Hindutva-Bewegung
begegnete, seien regressive Phdnomene von kurzer
Dauer. Die Eliminierung dieser und anderer religio-
ser Erscheinungen aus der Moderne, u.a. der Auf-
stieg der Christian Rights unter Prasident Ronald
Reagan und der engagierte Kampf der katholischen
Befreiungstheologen in Lateinamerika (beide 1980er
Jahre), bezeichnete Seiwert als ,Immunisierungs-
strategie" und ,Zensur der Wahrnehmung" (1995:
98).

Zwei weitere Ereignisse, sehr unterschiedlicher Na-
tur aber inharent miteinander verbunden, brachten
die Thematisierung von Religion pl6tzlich, geradezu
eruptiv, auf die internationale gesellschaftspolitische
Bihne und die breitere Offentlichkeit: Der US-
amerikanische Politikberater Samuel P. Huntington
stellte Mitte der 1990er Jahre die These des Clash
of Civilizations (1993, 1996) auf, derzufolge im 21.
Jahrhundert geopolitische Konfliktlinien zwischen
Angehdrigen verschiedener Kulturkreise und Zivilisa-
tionen verlaufen wirden. Als Kern von Kulturen be-
stimmte Huntington die Religion und postulierte ins-
besondere den Zusammenprall zwischen einer west-
lichen und einer islamischen Zivilisation (dazu kri-
tisch Miller 1998, Riesebrodt 2000). Nach den isla-
mistischen Terroranschldaggen am 11. September
2001 errang Huntingtons These geradezu propheti-
schen Charakter. Fortan sahen sich Muslime unter
Generalverdacht gestellt, auffallenderweise in Euro-
pa wesentlich mehr als in den USA. Die Terroran-
schldge hatten zum einen das Bild irrationaler, vor-
aufgeklarter Religion bestatigt, zum anderen aber
Religion zu einem Faktor politischer und gesell-
schaftlicher Aufmerksamkeit gemacht. Die Konnota-
tion von Religion in der massenmedialen Offentlich-
keit verlauft seitdem zumeist polar: ,Der Islam" wur-
de als unaufgeklart, verdachtig, gewalttatig und ag-
gressiv kategorisiert (Behloul 2010), Religionen wie
Buddhismus und Hinduismus oder die Strémungen
der Esoterik hingegen als friedlich, freundlich und
ungefahrlich (Jecker 2010).

3. Zugewanderte Religionen im offentlichen
Raum - empirische Forschung

Im Kontext dieser jlungsten Politisierung und ver-
starkten Wahrnehmung von Religion(en) werden
Formen ihres Sichtbar- und Offentlichwerdens ge-
nau beobachtet und gesamtgesellschaftlich themati-
siert. Denn implizierte Sakularisierung eine fort-
schreitende Privatisierung und Individualisierung von



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

32

Religion und Religiositdt und damit ein Rickzug aus
dem offentlichen Raum, so ist in West- und Osteu-
ropa seit mehr als einem Jahrzehnt von Religions-
gemeinschaften ein Streben nach o6ffentlicher Sicht-
barkeit und Anerkennung zu konstatieren. Der
spanisch-amerikanische Religionssoziologe José
Casanova konstatierte in seiner instruktiven Studie
Public Religions in the Modern World: ,Religions are
here to stay [...and] are likely to continue playing
important public roles in the ongoing construction of
the modern world" (1994: 6). Religionen sind erneut
Teil gesellschaftlicher Offentlichkeit und des Diskur-
ses (ber Formen und Entwicklungen von Kohé&sion
und Integration moderner Gesellschaften. Casanova
spricht von der Deprivatisierung moderner Religion
und der Notwendigkeit, ,to rethink systematically the
relationship of religion and modernity, and the possi-
ble roles religions may play in the public sphere of
modern societies” (Casanova 1994: 211)

Die gesellschaftspolitische Auseinandersetzung um
den Bau von Minaretten in der Schweiz (Haen-
ni/Lathicn 2009, Tanner et al. 2009), die anhalten-
den Kontroversen um Moscheebauten in lItalien,
Deutschland und anderen Lé&ndern (Saint-
Blancat/Schmidt di Friedberg 2005, Huttermann
2006, Allievi 2009) oder die staatspolitischen Debat-
ten um das Tragen von Kopftuch und Ganzkérper-
schleier (Nigab bzw. Burka) in Frankreich verweisen
nachdriicklich auf die ambivalente Wahrnehmung
religivser Symbole in der Offentlichkeit s&kularer
Demokratien. Religionswissenschaftliche Studien
kénnen durch Forschung zum Verstandnis der kom-
plexen Prozesse beitragen und mittels Transfer wis-
senschaftlicher Erkenntnisse in die Offentlichkeit
eine Versachlichung und Entemotionalisierung ge-
sellschaftlicher Kontroversen férdern helfen. Als
Beispiel soll das Forschungs- und Dokumentations-
projektes ,Kuppel — Tempel — Minarett" vorgestellt
werden, auch, da in der Schweiz jlingst Religions-
bauten innen- wie aussenpolitisch fiir erhebliche
Diskussionen sorgten. Das Projekt ist Teil des
Schwerpunktes ,Religion — Migration — Integration"
religionswissenschaftlicher Forschung und Lehre an
der Universitat Luzern.?

Neue Sakralbauten in der Schweiz — das Projekt
»~Kuppel - Tempel — Minarett”

Um zu erforschen, unter welchen Umstanden neue
Sakralbauten zugewanderter Religionen in der
Schweiz entstanden und welche Prozesse sie im
gesellschaftlichen Diskurs auslésten, fihrte das
Zentrum Religionsforschung in Zusammenarbeit mit
dem Religionswissenschaftlichen Seminar der Uni-
versitdt Luzern 2007 bis 2009 das Dokumentations-

2 Die Universitat Luzern richtete Gberdies im Herbst 2009 den
universitdaren Forschungsschwerpunkt ,Religion und gesellschaft-
liche Integration in Europa*“ ein (siehe www.regie-unilu.ch).

projekt Kuppel — Tempel — Minarett. Religiése Bau-
ten zugewandeter Religionen in der Schweiz durch.
Zielsetzung war es, die in der Schweiz seit 1945 von
Migranten neu erbauten oder umgebauten, &ffentlich
sichtbaren Sakralbauten zu erheben und zu doku-
mentieren sowie mdgliche Kontroversen um den
Bau dieser neuen Religionsstatten festzuhalten. Das
Projekt erhob 24 religidése Bauten schweizweit, wei-
tere sind aktuell im Bau (Stand: Februar 2010).

Ziel des Projektes war bzw. ist es, auf deskriptiver
Ebene angesichts der Pluralisierung der Schweizeri-
schen Religionslandschaft einen Informationspool
von Fakten und Daten Uber neue religiose Bauten in
der Schweiz zu erstellen. Die Erkenntnisse sind
medial gut aufbereitet mittels  Webportal
(www.religionenschweiz.ch/bauten),  Informations-
broschiire und Wanderausstellung einer breiteren
Offentlichkeit zugénglich gemacht worden. Der
Transfer wissenschaftlicher Erkenntnisse sollte u.a.
verdeutlichen, dass es zu Beginn des 21. Jahrhun-
derts in der Schweiz weit mehr Sakralbauten zuge-
wanderter Minderheiten gibt als die weithin bekann-
ten Moscheen in Ziurich und Genf und das Tibet-
Kloster bei Rikon. Angesichts des nationalen, emoti-
onsgeladenen Politikthemas der Anti-Minarett-
Initiative im Herbst 2009 war die Medienresonanz
gross und die Fachwissenschaftler der Universitéat
Luzern in Printmedien und Radio oft vertreten.

Entstanden zunachst maximal drei Bauten je Deka-
de, so nahm die Zahl im letzten Jahrzehnt mit elf
Gebdauden deutlich zu. Grund sind die Zuwanderun-
gen seit den 1980er Jahren, die sich zeitversetzt
architektonisch in neuen Sakralbauten zeigen. Sie-
ben dieser elf jingeren Gebaude gehéren orthodo-
xen Gemeinschaften. Finf der elf Gemeinschaften
nutzen bestehende sakrale (drei orthodoxe Kirchen)
oder sakulare Gebdude um (Synagoge in Lugano,
Moschee in Wangen). Minarette gibt es bisher nur in
Zurich, Genf, Wangen und — 3,8 Meter hoch — in
Winterthur. Auch in den kommenden Jahrzehnten
werden verschiedene neue Sakralgebdude als Neu-
bau oder Umnutzung entstehen; danach durfte wie-
der mit kleineren Zahlen zu rechnen sein.

Geographisch sammelt sich allein in den Urbanrau-
men Zirich und Genf je ein halbes Dutzend der 24
Bauten. Gerade in den letzten Jahren aber sind
Neubauten oder Bauprojekte vermehrt auch in Dor-
fern und Kleinstadten des Mittellandes zu registrie-
ren, wohl nicht zuletzt wegen der Bodenpreise. Zwi-
schen der ersten konkreten Planung und der Ein-
weihung vergingen meist etliche Jahre, beim Tibet-
Kloster bei Rikon oder der Genfer Moschee waren
es hingegen nur drei Jahre. Umbauten erfolgten
ohne Opposition aus der Offentlichkeit, mit Ausnah-
me des politisierten Minaretts in Wangen und des
noch nicht fertig gestellten Projekts in Langental. Im
Fall der drei orthodoxen Kirchen kamen die ein-
schneidendsten Auflagen jeweils aus der Denkmal-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

pflege. Vorbeugend sensibel reagierte die Nachbar-
schaft lediglich in Sachen Glockengelaut. Diese
Félle liessen sich einvernehmlich regeln.

Etliche Projekte wurden mit Unterstiitzung einfluss-
reicher lokaler oder auslandischer Personlichkeiten
aus Politik oder Geschéftswelt realisiert, so etwa
beim Tibet-Kloster Rikon oder dem thai-
buddhistischen Kloster bei Gretzenbach. Dies kann
eine grosse Hilfe sein, wenn es darum geht, baupla-
nerische Auflagen zu erfillen, etwa Landkauf fir
zusatzliche Parkplatze, oder die skeptische Nach-
barschaft zu gewinnen.

Architektonisch orientieren sich die Neubauten meist
an ,klassischen" Vorbildern aus der Herkunftskultur:
Orthodoxe Kirchen haben mehrere Kuppeln und
Halbkuppeln oder einen russischen Zwiebelturm,
Moscheen eine Kuppel und Minarett, das thai-
buddhistische Kloster eine reich verzierte Gebetshal-
le. Zugleich entstanden jedoch auch Gebéude, die
traditionelle mit modernen Formen verbinden, sei es
bewusst gewéhlt wie beim Tibet-Kloster Rikon oder
aufgrund behdrdlichen Drucks wie bei der grie-
chisch-orthodoxen Kirche Agios Dimitrios in Zurich.

Zweites Ziel des Dokumentationsprojektes war es,
Uber das impulsgebende Fach hinaus Kontakte an-
zuregen, welche die weitere Bearbeitung der aufge-
worfenen Fragen voranbringen. In der Tat ergeben
sich immer wieder Kontakte, einerseits ins erforschte
Feld (Verantwortliche religioser Gemeinschaften,
Architekten, Stadtplaner, Integrationsstellen), ander-
seits zu Forschenden aus Nachbardisziplinen, die
mit unterschiedlicher Ausgangsfrage und unter-
schiedlicher Methodik dieselbe Thematik bearbeiten
(in Soziologie, Ethnologie, Politikwissenschaft, Theo-
logie/Ethik, Sozialgeographie). Wahrend die erste
Art von Kontakten vor allem die prazisere Erfassung
des Feldes erlaubt, eréffnet die Zusammenarbeit mit
anderen Forschenden interessante Vergleichsper-
spektiven. Beides wird durch die oben erwahnte
gute Medienprésenz erleichtert und geférdert.

Als Drittes fragt das Projekt in analytischer Perspek-
tive danach, inwiefern Konflikte entstanden oder
ausblieben und welche Faktoren entscheidend wa-
ren. Ob ein Bauvorhaben von der regelkonformen
Aushandlung zum Konflikt eskaliert, hangt von ei-
nem Bindel von Faktoren ab: Der Charakter der
Standortgemeinde und die soziale Struktur der
Nachbarschaft spielen ebenso eine Rolle wie die
bauwillige Religionsgemeinschaft, ihr Kommunikati-
onsverhalten, die Art des Projekts und das Vorhan-
densein lokaler Firsprecher und finanzieller Mittel.
Moderne Bauten, welche Elemente traditioneller
Sakralarchitektur frei interpretieren, kénnen es bei
Behérden und Nachbarschaft leichter haben als eine
kleine Hagia Sophia. Dennoch sind sie keine Garan-
tie fr ein reibungsloses Gelingen. Zweifellos haben
es seit dem 11. September 2001 Moscheebaupro-

33

jekte in ganz Westeuropa schwerer, da Muslime
plétzlich der ,falschen", unter Generalverdacht ge-
stellten Religion angehdren. Die aktuelle Kontrover-
se durfte aber in dreissig Jahren &hnlich bizarr wir-
ken wie heute die Erinnerung an friheren Streit um
die H6he von katholischen Kirchtiirmen in reformier-
ten Stadten (und umgekehrt) oder die Eskalation um
das Goetheaneum als ,orientalischen Kuppelbau" zu
Beginn der 1920er Jahre (Boos et al. 1991, Nageli
2003). Grundsatzlich scheinen eine frihzeitige
Kommunikation seitens der Bauherren mit Nach-
barn, Behdrden-, Stadt- und Quartiervertretern, In-
formieren und Transparenz sowie wenig Uberregio-
nale Publizitdt und damit Vermeidung einer Politisie-
rung Erfolg versprechend — in Duisburg-Marxloh
entstand so 2009 eine reprasentative Mosche in
neo-klassischem Stil — mit einer silbernen Kuppel
von 23 Metern Hohe und einem Minarett von 34
Metern Hohe (Spiewak 2009).

4. Zur Semantik des offentlichen Raums

Im Schweizerischen Wangen bei Olten verlief die
Diskussion 2004/5 jedoch ganzlich anders. Der An-
trag des turkisch-muslimischen Kulturvereins, einem
Lagergebdude, das als Moschee- und Kulturzentrum
benutzt wurde, ein symbolisches Minarett hinzuzu-
fugen, fihrte zu lokalen Protesten die sich bald zu
einem nationalen Ereignis auswuchsen. Den musli-
mischen Bauherren hielten Anlieger wie auch eine
SVP-angefiihrte Sammeleinsprache entgegen, dass
das Minarett zu einer ,Berieselung mit moslemi-
schen Gebeten" fihren und den Beginn einer
,schleichenden Unterwanderung durch den Islam"
darstellen wiirde. Ein Minarett sei nichts ,Schweize-
risches", es passe nicht ins Dorfbild und der Turm
gefahrde den Religionsfrieden (s. Baumann/Stolz
2007: 358).

Neben Infiltrationsvorwiirfen und einer unterschwel-
ligen, mitunter explizit artikulierten Fremdenfeind-
lichkeit, ist das Argument der fehlenden Einpassung
in die vorbefindliche Umgebung aufschlussreich. Es
findet sich wiederholt bei Kontroversen um sichtbare
und damit in die Offentlichkeit tretende Sakralbau-
ten, sei es bei der Errichtung katholischer bzw. re-
formierter Kirchtirme im 19. und 20. Jahrhundert,
sei es beim Bau des Goetheanums 1920 bei Dor-
nach. Der Begriff der Offentlichkeit ist wichtig. Ohne
hier auf Differenzierung, wie sie in der Soziologie
und politischen Philosophie diskutiert werden (siehe
die Ubersichten in Gabriel 2003, 2008), eingehen zu
kénnen, soll ein kulturwissenschaftlicher Analysean-
satz skizziert werden (vgl. Baumann/Tunger 2008,
Baumann 2009).

Grunduberlegung ist, dass jiingste wie auch friihere
Debatten um Religion(en) ausserhalb des Privat-
raums, demnach im Raum der Offentlichkeit und
damit das Gemeinwesen betreffend, auf die soziale
Konstruiertheit des Raums verweisen. Anders aus-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

34

gedrickt, Kontroversen etwa um geplante Minarette
in einem Sozialraum (Gesellschaft) verweisen dar-
auf, dass der offentliche Raum nicht einfach leer,
neutral oder bedeutungslos ist. Vielmehr ist der 6f-
fentliche Raum — am offensichtlichsten in seiner
physischen Dimension, neben der es weitere wie
etwa den medialen inklusive den cyber space gibt —
auch gerade ein sozialer Raum, in dem Zugang,
Teilhabe und Mitgestaltung umstritten und umkampft
sind. Dazu erneut Casanova:

.By entering the public sphere and forcing the

public discussion or contestation of certain is-

sues, religions force modern societies to reflect

publicly and collectively upon their normative

structures. [...] But the very process of entering

the modern public sphere, religions and norma-

tive traditions are also forced to confront and

possibly come to terms with modern normative

structures." (Casanova 1994: 228)

Die neu in den offentlichen Raum eintretenden Reli-
gionen, signifikant etwa durch Sakralbauten, verwei-
sen auf implizite Grenzen und normierende Préagun-
gen. Analytisch kann der 6ffentliche Raum als ein
semantisches Terrain, in dem bestimmte soziale
Gruppen mehr, andere weniger sichtbar und damit
wahrnehmbar vertreten sind, verstanden werden.

Dieses erklart, warum verschiedene katholische
Kirchen im einst streng reformiert gepragten Bern
oder Zirich die Hohe ihrer Kirchtirme stutzen muss-
ten, ebenso einige reformierte Kirchen in der Zent-
ralschweiz. Im deutschen Mannheim war man beim
Bau der reprasentativen Yavuz-Sultan Moschee in
den 1990er Jahren ebenso wie 2009 in Duisburg-
Marxloh darauf bedacht, das Minarett kleiner als
umliegende Kirchtirme zu halten. Bedeutung, Pres-
tige und ein ,Dazugehdren" der zugewanderten Re-
ligion und Sozialgruppe driickt sich in dem Vermo-
gen aus, im o6ffentlichen Raum sichtbar fur alle ver-
treten zu sein. Teilhabe und Akzeptanz scheint in
baulicher Hohe Ausdruck zu finden — symbolisch als
Vertretung flr die soziale und politische Akzeptanz
der hinzutretenden Sozialgruppe. So gesehen sind
offentliche Religionsbauten Absichtserkldrungen der
religiosen Gruppierung, Schritte der (allerorts gefor-
derten) Integration in das Umfeld zu gehen und Teil-
nehmer wie auch Teilhaber (mit Rechten und Pflich-
ten) zu sein. Anzutreffende Kontroversen verweisen
jedoch darauf, dass implizite, unsichtbare Grenzen
der Zulassung zu gesellschaftlicher Teilhabe und
Reputation durch etablierte Sozialgruppen bestehen,
ausgedriickt in Beschrankungen bzw. Verweigerun-
gen (etwa mittels gemeindlicher Bauordnung, Fra-
gen von Zonenkonformitat, Gerichtsverfahren).
Daneben enthalt das Aussere von Sakralbauten
auch programmatische Aussagen der Bauherrschaft
an Angehorige der eigenen Religion Uber ihre Sicht
— durchaus in Abgrenzung zu konkurrierenden Ent-
wirfen (Roose 2009).

Offentlich identifizierbare Religionsgebdude verwei-
sen auf die sie erbauenden Sozialgruppen und las-
sen sie sichtbar und die gesellschaftliche Verande-
rung wahrnehmbar werden. Es dirfte hilfreich sein,
bei kinftigen Antrdgen fir Religionsbauten mitzu-
denken, dass die Bauherrschaften mit dem Wunsch,
ihr Geb&dude nach aussen kenntlich zu machen und
ein ,wirdiges" Gebetshaus zu erbauen, dieses auch
als einen Schritt gesellschaftlicher Integration in
einer sich verdndernden Gesellschaft verstehen: Die
Bekenntnisfunktion des sichtbaren Baus weist —
gewollt oder ungewollt — den Anspruch auf Mitges-
taltung des o6ffentlichen Raums und der Gesellschaft
durch die sichtbar werdende Sozialgruppe aus. Dass
diese Vorgange gewinnbringend fiir die Gesellschaft
wie auch die hinzutretende Gruppe verlaufen kén-
nen, verdeutlicht etwa das Beispiel judischer Mitbir-
ger in der Schweiz des ausgehenden 19. Jahrhun-
derts: Juden in Genf und Basel waren mit ihren ar-
chitektonisch auffallenden Synagogen darauf be-
dacht, ihre eigene Identitat, ihre neue gesellschaftli-
che Zugehorigkeit wie auch ihre Verbundenheit mit
den zwei aufstrebenden Stadten durch reprasentati-
ve Bauten zum Ausdruck zu bringen (Picard/Epstein
2005, Epstein 2008).

Schluss: Gesellschaftspolitische Heraus-
forderungen und die Religionswissenschaft
Der Beitrag zeichnete zu Beginn das aus dem
Selbstbild der Moderne begriindete, empirisch im
Bereich institutionalisierter Religion vorzufindende
Verschwinden von Religion nach. Religion und Rati-
onalitat, Religion und Moderne sind als Gegensatz-
paar im Prozess der ,Entzauberung" konzipiert und
verweisen Religion(en) auf die Sphare des Privaten
und der Innerlichkeit. Teil 2 wies auf gegenlaufige
Tendenzen hin, die jedoch im S&kularisierungs- und
Moderneparadigma als Ausnahmen und Anormalita-
ten wahrgenommen, keine Argumente fir ein Hinter-
fragen des Prozesses irreversiblen Verschwindens
von Religion béten. Erst das nicht mehr zu lberse-
hene Auftreten religioser Mobilisierungen etwa im
Iran und den USA sowie den Terroranschlagen von
2001 lenkten die Aufmerksamkeit und Wahrneh-
mungsfahigkeit auf das Fortbestehen von Religi-
on(en) weltweit, auch in modernen, sakularisierten
westlichen Demokratien. Es zeigte sich, dass Religi-
onen Anteil an der Gestaltung auch der modernen
Gesellschaft beanspruchten und sich mit dem zuge-
wiesenen Platz des Privatraums nicht begnigten.
Am Beispiel neuer Religionsbauten, die durch ihre
Symbolik Anspruch am &ffentlichen Raum bean-
spruchen, verdeutlichte Teil 3 anhand des Doku-
mentationsprojektes ,Kuppel — Tempel — Minarett"
Prozesse der Neuaushandlung von Religion in der
Offentlichkeit. Repréasentative Sakralbauten bringen
bzw. zwingen die moderne Gesellschaft dazu, tuber
ihre normativen Strukturen nachzudenken, zugleich



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

ist Folge der neuen Sichtbarkeit, sich als offentliche
Religion Anderungen nicht zu verweigern.

Auf drei Punkte sei abschliessend verwiesen:

1. FUr ein Verstandnis der modernen Gesellschaft ist
es aus Sicht religionswissenschaftlicher Studien
hilfreich, Formen privater und kollektiver Religiositat
und Religion als inharenten Formierungsteil der Ge-
sellschaft mitzudenken. Religion und Religionen sind
nicht génzlich im Zuge des Rationalisierungs- und
Entzauberungsvorgangs verschwunden. Vielmehr ist
ein Fortbestehen zu konstatieren, z.T. bei Anderun-
gen der Sozialform. In moderner bzw. ,postsékula-
rer" Gesellschaft sind Neuformierungen von Religi-
on(en) zu verzeichnen, die neue Herausforderungen
an Religionspolitiken, an die Gestaltung des 6&ffentli-
chen Raums und den Zusammenhang von Religion
und Wissenschaft stellen (Baumann/Neubert 2010).

2. Die massenmediale Wahrnehmung von Religio-
nen und Religion entlang kontrastierender Pole und
Bilder ist fir ein Verstandnis empirisch anzutreffen-
der Verhaltnisse und Vorgéange wenig forderlich.
Eine gréssere Sensibilitat fur die Argumente, Welt-
deutungen und Perspektiven religiéser Akteure und
Gruppen wahrzunehmen, eréffnet im Bereich des
Journalismus und Sozialwesens, in Schulen, Behor-
den und Politik aussichtsreiche Berufsperspektiven
fur Absolventinnen und Absolventen der Religions-
wissenschaft, hier durch fachkundige Beratung und
Unterstiitzung mitzuwirken.

3. Public religions (Casanova) diirften in den religiés
Plural gestalteten Gesellschaften Europas in den
kommenden Jahren verstarkt hinzutreten. Uber-
zeichnungen, Dramatisierungen und Pauschalisie-

Literatur

Allievi, S. 2009: Conflicts over Mosques in Europe: Policy issues
and trends. Brussels: Network of European Foundations.
online abrufbar, siehe http://www.nefic.org/

Baumann, M. 1995: »Merkwirdige Bundesgenossen’ und ,naive
Sympathisanten’. Die Ausgrenzung der Religionswissen-
schaft aus der bundesdeutschen Kontroverse um neue
Religionen". Zeitschrift fir Religionswissenschaft, 3, 2:
111-136.

Baumann, M. 2009: ,Temples, cupolas, minarets: Public space as
contested terrain in contemporary Switzerland". RELIGIO:
Revue pro religionistiku 2: 141-153.

Baumann, M./Stolz, J. 2007: Eine Schweiz — viele Religionen.
Risiken und Chancen des Zusammenlebens. Bielefeld:
transcript.

Baumann, M./Tunger-Zanetti, A. 2008: ,Migration und religicse
Bauten — zur Neuaushandlung des 6ffentlichen Raums".
Kunst und Kirche 4: 32-39.

Baumann, M./Neubert, F. 2010: Religionspolitik — Offentlichkeit —
Wissenschaft: Studien zur Neuformierung von Religion in
der Gegenwart. Ziirich: Pano (in Druckvorbereitung).

Behloul, S.M. 2010: ,Die Ordnung der Religion. Religionsge-
schichte und Religionsgegenwart in diskurs-analytischer
Perspektive". Habilitationsschrift im Fachbereich Religi-
onswissenschaft in der Kultur- und Sozialwissenschaftli-
chen Fakultat, Universitat Luzern (in Druckvorbereitung).

35

rungen in gesellschaftspolitischen Kontroversen um
neue Offentliche Religionsbauten verstellen eine
adaquate Sicht und ein Nachvollziehen der Eigen-
motive religiéser Gruppierungen. Hilfreich und férde-
rungswirdig sind faktenbezogene Kenntnisse und
fundierte Sachverhalte, wie sie religionswissen-
schaftliche Forschungen wie auch Projekte mit dem
Ziel des Transfers wissenschaftlicher Erkenntnisse
in die Offentlichkeit bieten. Die Zivilgesellschaft und
der sdkulare Staat tun gut daran, in Wissenschaft
und Forschung zu investieren, um Uber interessen-
ungebundene und sachfundierte Kenntnisse zu ver-
figen und das Argumentarium nicht politischen
Scharfmachern und interessegebundenen Laienex-
perten zu Uberlassen. Das aktuelle nationale For-
schungsprogramm ,Religionsgemeinschaften, Staat
und Gesellschaft" des  SNF, 2007-2010
(www.nfp58.ch), stellt einen richtigen Schritt in die
Richtung dar. Sinnvoll und folgerichtig erscheint es,
dieser tempordren Forderung angesichts der Her-
ausforderungen des 21. Jahrhunderts Massnahmen
der Verstetigung und des Ausbaus der institutionell
bislang schwach vertretenden Religionswissenschaft
folgen zu lassen, so auch die Empfehlung des Wis-
senschaftsrates (2010: 95-97). Der Hinweis von
Lackner und Werner, dass ,in den ,kleinen Fachern'
[...] heute zentrale politische Gegenstande verhan-
delt" werden (1999: 16) durfte angesichts der in
diesem Bulletin benannten gesellschaftspolitischen
Herausforderungen aktueller denn je sein. —

Dr. Frank Neubert und Dr. Andreas Tunger-Zanetti
sei fiir Hinweise und Unterstlitzung herzlich gedankt.

Bitter, K. 1988: Konversionen zum tibetischen Buddhismus. Eine
Analyse religiéser Biographien. Géttingen: Ernst Ober-
dieck Verlag.

Boos, W./Erichsen, H.-D./Gut, B. 1991: Das Goetheanumgelédnde.
Basel, Freiburg: 0.V.

Bovay, C. 2004: Religionslandschaft in der Schweiz. Neuchatel,
Bundesamt fiir Statistik.

Casanova, J. 1994: Public Religions in the Modern World, Chica-
go, London: University of Chicago Press.

Epstein, R. 2008: Die Synagogen der Schweiz. Bauten zwischen
Emanzipation, Assimilation und Akkulturation, Zurich:
Chronos.

Gabriel, K. (Hg.) 2003: Religion im éffentlichen Raum. Perspekti-
ven in Europa (Jahrbuch fir Christliche Sozialwissen-
schaften Bd. 44). Munster: Verlag Regensberg.

Gabriel, K. 2008: ,Phanomene offentlicher Religion". K. Gab-
riel/H.J. Hohn (Hg.), Religion heute o&ffentlich und poli-
tisch. Provokationen, Kontroversen und Perspektiven.
Paderborn, Miinchen: F. Schéningh, 59-75.

Habermas, J. 1962: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersu-
chungen zu einer Kategorie der birgerlichen Gesell-
schaft. Neuwied: Luchterhand; 5. Aufl. 1996, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

36

Haenni, P./Lathion, S. (Hg.) 2009: Les Minarets de la discorde
Eclairages sur un débat suisse et européen. Edition: Info-
lio; ebenso auf Arabisch.

Huttermann, J. 2006: Das Minarett. Zur politischen Kultur des
Konflikts um islamische Symbole. Weinheim: Juventa.

Huntington, S.P. 1993: ,The Clash of Civilizations?" Foreign
Affairs 72, 3: 22-49.

Huntington, S.P. 1996: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung
der Weltpolitik im 21. Jahrhundert. Minchen: Goldmann
(Ubersetzung aus dem Amerikanischen 1995).

Introvigne, M. 1998: Schlu3 mit den Sekten! Die Kontroverse iber
»Sekten" und neue religiése Bewegungen in Europa. Hgg
und eingeleitet von H. Seiwert, Marburg: diagonal.

Jecker, C. 2010: Religion im Fernsehen: Fakten, Analysen, Zu-
kunftsperspektiven. Konstanz: UVK (in Druckvorberei-
tung).

Kippenberg, H.G./Luchesi, B. 1991: Religionswissenschaft und
Kulturkritik. Beitrdge zur Konferenz The History of Religi-
ons and Critique of Culture in the Days of Gerardus van
der Leeuw (1890-1950). Marburg: diagonal.

Knott, K. 1986: Hinduism in Leeds: A Study of Religious Practice
in the Indian Hindu Community and in Hindu-Related
Groups. Leeds: Community Religions Project Monograph,
University of Leeds, unverénderte Neuaufl. 1994.

Knott, K. 2005: ,Spatial Theory and Method for the Study of Reli-
gion". Temenos 41: 153-184,

Lackner, M./Werner, M. 1999: Der ,cultural turn' in den Human-
wissenschaften. Schriftenreihe ,Suchprozesse fiir innova-
tive Fragestellungen in der Wissenschaft", Heft 2. Bad
Homburg: W. Reimers Stiftung.

Luckmann, T. 1963: Das Problem der Religion in der modernen
Gesellschaft. Institution, Person und Weltanschauung.
Freiburg: Rombach, in erweiterter englischer Fassung
1967 als The Invisible Religion. The Transformation of
Symbols in Industrial Society. New York: Macmillan; in
deutscher Ubersetzung 1991 Die unsichtbare Religion.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Marty, M.E., Appelby, R.S. (eds.) 1995, Fundamentalism
Comprehended. Chicago: University of Chicago Press.

Mayer, J.-F. 1993: Les Nouvelles Voies spirituelles. Enquété sur
la religiosité paralléle en Suisse. Lausanne: Edition L'Age
d'Homme.

Muller, H. 1998: ,Der Mythos vom Kampf der Kulturen. Eine Kritik
an Huntingtons kulturalistischer Globaltheorie". Entwick-
lung und Zusammenarbeit 10: 262-264.

Nageli, M. 2003: Kirche und Anthroposophen. Konflikt oder Dia-
log? Bern: Haupt Verlag.

Otto, R. 1917: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des
Géttlichen und sein Verhéltnis zum Rationalen. Breslau,
31-35 Aufl. Minchen: C.H. Beck 1963.

Picard, J./Epstein, R. 2005: ,Synagogen — zwischen religioser
Funktion und raumlicher Inszenierung". Kunst und Archi-
tektur in der Schweiz 56, 2: 6-13.

Roose, E. 2009: ,Mosque Design in the Netherlands". SGMOIK-
Bulletin 28: 12-15.

Saint-Blancat, C./Schmidt di Friedberg, O. 2005: ,Why are Mos-
ques a Problem? Local Politics and Fear of Islam in Nor-
thern Italy". Journal of Ethnic and Migration Studies 31, 6:
1083-1104.

Seiwert, H. 1995: ,Religion im Diskurs der Moderne". Zeitschrift
fir Religionswissenschaft 3: 91-101.

Spiewak, M. 2009: ,Ein Minarett mal ohne Streit. Wie engagierte
Musliminnen in Duisburg Deutschlands grésste Moschee
Bauten". Die Zeit, 13.03.2009 (www.zeit.de/2008/44/LS-
Marxlohe, aufgerufen 11.02.2010).

Tanner, M./Muller, F./Mathwig, F./Lienemann, W. (Hg.) 2009:
Streit um das Minarett. Zusammenleben in der religiés
pluralistischen Gesellschaft. Zurich: TVZ.

Usarski, F. 1988: Die Stigmatisierung Neuer Spiritueller Bewe-
gungen in der Bundesrepublik Deutschland. Kéln, Wien:
Béhlau.

Weber, M. 1920: Die Protestantische Ethik. Eine Aufsatzsamm-
lung. Hg. von J. Winckelmann, 7. Aufl. Gutersloh: Mohn
1984.

Weber, M. 1973 [1922]: Gesammelte Aufsétze zur Wissen-
schaftslehre. hgg. von J. Winckelmann, 4., erneut durch-
gesehene Aufl., Tubingen: Mohr.

Wissenschaftsrat 2010: Empfehlungen zur Weiterentwicklung von
Theologien und religionsbezogenen Wissenschaften an
deutschen Hochschulen. Drucksache. 9678-10, Berlin,
online abrufbar.




	Religionswissenschaft, Entzauberung und die neue Öffentlichkeit von Religion(en)

