
Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschaft : zur Geschichte, Problematik und Profilbildung
einer komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität
Basel

Autor: Mohn, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-893831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-893831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

18

Religionswissenschaft:
Zur Geschichte, Problematik und Profilbildung einer komparativen
Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel

Jürgen Mohn*

Zur Religionswissenschaft: Marginalien zu
einer marginalen Wissenschaft
Jede wissenschaftliche Disziplin kennt ihre
unterschiedlichen und einander widerstreitenden
Konzeptionen. So auch die Religionswissenschaft. Je
nach dem, wie sich ihre Vertreterinnen und Vertreter

konzeptionell zum Religionsbegriff (also zum
Gegenstandsbereich ihrer Wissenschaft), zum
Wissenschaftsverständnis (also zur wissenschaftlichen
Sichtweise auf diesen Gegenstand) und zur
Aufgabenstellung (also zu den eigenen religionsbezoge-
nen Forschungsprojekten) der Religionswissenschaft

stellen, ergeben sich auch ganz andere
Sichtweisen auf die Geschichte, die problematischen

Seiten und die je erwünschte Profilbildung
der Religionswissenschaft. Die Religionswissenschaft

ist zwar ein älteres akademisches Fach als
beispielsweise die Soziologie, die mittlerweile eine
eigene Subdisziplin Religionssoziologie ausbilden
konnte, aber auch ein quantitativ in jeder Hinsicht
viel kleineres Fach. Die Religionswissenschaft hat
sich daher im Gegensatz zur Soziologie als
Wissenschaftsdisziplin trotz ihres potentiell umfangreichen

Gegenstandsbereichs kaum ausdifferenzieren
können und fristet nach wie vor ein marginales
Dasein an den Universitäten. Viele Wissenschaften
von der Theologie über Soziologie, Psychologie bis
neuerdings hin zur Hirnforschung und
Wirtschaftswissenschaft erheben den Anspruch, Religion zu
traktandieren. Aber nur eine Disziplin erhebt den
nominellen Anspruch, die wissenschaftliche
Perspektive auf den Gegenstand Religion zu vertreten.
Und damit stehen selbstredend die wissenschafts-

* Universität Basel, Departement Religionswissenschaft, Nadelberg

10, 4051 Basel.
E-mail: iuergen.mohn@unibas.ch
www.reliaionswissenschaft.com

Jürgen Mohn, Dr. phil. habil., ist seit 2006 Ordinarius für
Religionswissenschaft an der Universität Basel und seit 2008 Vorsteher

des neu gegründeten bifakultären Departements
Religionswissenschaft. Arbeitsschwerpunkte sind: Religionstheorie; Reli-
gionsaisthetik; Buddhismusrezeption im Westen; Europäische
Religionsgeschichte; Wissenschaftsgeschichte; Mythos-, Zeit-
und Geschichtstheorien. J.M. studierte von 1984-1991
Religionswissenschaft, Psychologie, Ägyptologie, Japanologie,
Philosophie und Kunstgeschichte in Marburg und Bonn; 1992-1995
Stipendiat und Promotion am Graduiertenkolleg für „Interkulturelle

Studien" der Universität Bonn; 1997-2003 Wissenschaftlicher
Assistent für Religionswissenschaft an der LMU München; 2003
Habilitation an der LMU München; 2003-2006 Professur für
Theorie und Methodik der Religionswissenschaft an der LMU
München (Fakultät für Philosophie, Wissenschaftstheorie und
Religionswissenschaft).

theoretischen, aber auch die gesellschaftsbezoge-
nen Probleme ins Haus. Können andere Disziplinen
keinen wissenschaftlichen Anspruch erheben? Das
ist ihnen schwer abzusprechen. Muss der
Disziplinen-Name daher im Plural als Religionswissenschaften

geführt werden, um die verschiedenen
wissenschaftlichen Perspektiven im Sinne einer
universitätspolitischen Organisationseinheit
zusammenzuführen? Dann braucht es keine eigene
Disziplin Religionswissenschaft. Und wer spricht
wissenschaftlich kompetent in der gesellschaftlichen
Öffentlichkeit, wenn es um Probleme der Religion
geht? Da hört man Theologen, Islamwissenschaftler
oder Rechtswissenschaftler bis hin zu medizinischen

Spezialisten für Hirn und Spiritualität ihre
autoritativ verbalen Zeigefinger erheben.

Die Religionswissenschaft könnte also abgeschafft
werden, so marginal erscheint sie im kakophonen
Chor der selbsternannten wissenschaftlichen
Religionsspezilisten; - an denen es überdies nicht mangelt,

seitdem von der Wiederkehr der Götter und der
Religion feuilletonistisch gemunkelt und kathedral
spekuliert wird. .Religion' verspricht mediale
Aufmerksamkeit, öffentliche Relevanzzugeständnisse
und letztlich universitäre Gelder für Zentrenbildung.
Alle wollen sich von dem Religionskuchen eine
Scheibe abschneiden. Wie vermag sich hier die
Religionswissenschaft zu profilieren? Sie muss die
historische Genese der wissenschaftlichen Behandlung

von Religion nachzeichnen, um hier ihre eigene

Perspektive auszumachen. Sie muss ihren
Gegenstand reflexiv bestimmen und Unterscheidungen
einführen, die die anderen Disziplinen nicht kennen
und die eine spezifische Sichtweise auf den
Gegenstand Religion ermöglichen. Letztendlich muss
sie aus ihrer marginalen Positionierung in Universität,

Wissenschaftskanon und Gesellschaft eine
Tugend generieren: die Kunst des marginalen Blicks
auf Religion. Ein Blick, der mehr und anderes sieht
als die anderen Disziplinen.

Die erste Unterscheidung des religionswissenschaftlichen

Blicks besteht darin, zwischen religiösen

und wissenschaftlichen Religionsdiskursen zu
unterscheiden. Und auch wissenschaftliche Diskurse

können religiöse sein. Hierzu braucht es einen
marginalen, abständigen und reflexiven, letztlich auf
verschiedenen Ebenen angesiedelten Religionsbegriff.

Aus der Sicht des Randes, der sich als
Zuschauer des gesellschaftlichen Religionsdiskurses
positioniert, ist die gesellschaftliche und auch die im
Kontext der unterschiedlichen Wissenschaften auf-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin nu1, avril 2010

tauchende Verwendung des Wortes (bzw. des Begriffs)

,Religion' kein wissenschaftlich zureichendes
Kriterium für die Konstituierung des wissenschaftlichen

Gegenstandsbereichs Religion in seiner ganzen

Breite. Gesellschaftliche Religionsdiskurse, die
sich vollmundig auch des Wortes Religion bedienen,

sind nur ein reflexiver Teilbereich des religiösen

Feldes. Die Religionswissenschaft befragt diesen

Bereich: Was wird verhandelt, wenn über Religion

dort gesprochen wird, wo der Begriff für relevant

gehalten wird: von der Religionskritik über die
Religionsindifferenz bis hin zur apologetischen
Wiederkehr-Rhetorik. Warum reden Europa, der Westen

und darüber hinaus die durch den Westen be-
einflussten Kulturen so ambivalent über Religion?
Aber auch in anders strukturierten, nicht eurogenen
Semantiken gibt es ähnlich gelagerte, religionsähnliche

und ebenso weit, ambivalent und konkurrenzierend

verwendete Worte bzw. Begriffe: Wie und
warum wird dort beispielsweise über (Arabisch) dm,
über (Chinesisch) dao, über (Sanskrit) dharma oder
sruti oder über (Japanisch) shukyö verhandelt?
Religiöse Religionsdiskurse treten kulturdifferent
und multilingual auf.

Der Gegenstand der Religionswissenschaft geht
jedoch in den semantischen Religionsdiskursen und
ihren gesellschaftlichen Pragmatiken nicht auf. Es
sind religionsreflexive Diskurse wie sie in vielen
Kulturen als selbstreflexives Epiphänomen
umfassenderer religiöser Diskurse auftreten, die als Welt-,
Ordnungs-, Geschichts- und Sinnstiftungs-, aber
auch als Gegendiskurse des Bruches und der
Diskontinuität von Ordnung gekennzeichnet werden
können. Sie gehören in ein weiter zu bestimmendes
Feld dessen hinein, was nur metasprachlich, also
religionswissenschaftlich als Religion, eben als
Gegenstand der Religionswissenschaft bestimmt werden

kann.

Diese Unterscheidung bestimmt also zum Teil den
Blick der Religionswissenschaft, was jedoch für eine
Profilbildung nicht zureichend ist. Hinzu muss kommen,

dass die Religionswissenschaft diesen
doppelten Gegenstandsbereich (religiöse Diskurse und
Religionsdiskurse) von ihrem eigenen Standpunkt
unterscheiden können muss. Wenn sie nicht in
einem reflexiven Mahlstrom an Reflexion untergehen
will, muss sie sich in Abständigkeit zu ihrem
Gegenstand bemühen, muss sie eine Sensibilität dafür
entwickeln, wann Religionsdiskurse mit religiösen
Anliegen gekoppelt werden. Sie muss wie die
Marginalie zum Text der Religionsgeschichte diese ihre
marginale Beobachterperspektive reflektieren und
versuchen, sie beizubehalten. So schwer das im
einzelnen auch durchzuhalten sein mag, um nicht
zwischen der Skylla eines naiven Religionsneutralismus

und der Charybdis einer postmodernen
Beliebigkeit in Sachen Religion (religious studies)
unterzugehen, bleibt das eine regulative und sensibili-

19

sierende Aufgabe religionswissenschaftlicher
Theoriebildung.

Letztlich kann sie diesen Standpunkt nur einnehmen,

wenn sie konsequent versucht, komparatis-
tisch vorzugehen und zu argumentieren: selbst in

lokalhistorischen Perspektiven und gegenwartsbezogenen

Untersuchungsbereichen. Die Generierung
ihrer reflexiven Begriffssprache, die gerne auch als
Metasprache bezeichnet wird, muss sich konsequent

formalisieren und von den religiös kontaminierten

Inhalten des spezifischen Untersuchungsgegenstandes

absehen. Der Vergleich muss implizit
immer mitgedacht werden.

Diese Punkte können dann das Profil einer
wissenschaftlichen Disziplin auszeichnen, die als
Religionswissenschaft im Singular erhobenen Hauptes
wird auftreten können. Wobei nicht vergessen werden

darf, dass die Religionswissenschaft gerade
deswegen eingebunden bleibt in einen grösseren
wissenschaftlichen Forschungsverbund, der sich
aus politikwissenschaftlicher, theologischer,
soziologischer, psychologischer, medizinischer,
ethischer, philosophischer und lokalhistorischer
Perspektive mit Religion beschäftigt. Jedoch nur dann,
wenn sie einen eigenen Standpunkt, eine eigene
Perspektive und Fragestellung mitbringt, ist die
Religionswissenschaft soweit profiliert, dass sie
auch die nicht-religionswissenschaftliche
wissenschaftliche Religionsforschung und den
gesellschaftlichen Religionsdiskurs bereichert.

Zur Geschichte der Religionswissenschaft
als Geschichte des komparativ konstituierten

Gegenstandsbereichs .Religion'
Jede wissenschaftliche Disziplin hat ihre Gegens-
tandsgeschichten. Diese werden aber unterschiedlich

bestimmt und erzählt: je nach wissenschaftlichem

Standpunkt und Interesse am Gegenstand, je
nach gesellschaftlichem Gegenwartsinteresse und
disziplinärer Zukunftsvision. Viele weitere Faktoren
mögen eine Rolle spielen. „Was ist der Gegenstand
der Religionswissenschaft?" ist dann eine Frage,
die vielleicht, wenn sie auf diese Weise
.objektivistisch' und zu pauschal formuliert wird,
falsch gestellt sein mag. Aber diese Frage ist
nichtsdestoweniger zentral und zugleich auch
unbequem, weil anderen wissenschaftlichen Zugängen

tendenziell widerstreitend, wenn es eine
eigenständige Wissenschaftsdisziplin Religionswissenschaft

im dezidierten Singular an den Universitäten
und im traditionellen Spektrum ihres Fächerkanon
geben soll. Stellt eine Disziplin innerhalb der Geistes-,

Kultur- und Sozialwissenschaften nicht mehr
die Frage nach dem, was sie - und auf ihre Weise
nur sie - eigentlich untersucht, hat sie bereits ihr
Proprium innerhalb des Wissenschaftskanons
fahrlässig aufgegeben und als eigenständige Nachbar-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

20

disziplin kläglich versagt. Die Religionswissenschaft
muss sich ihr Nomen proprium im Prozess der
Gegenstandskonstitution immer wieder reflexiv erarbeiten.

Die folgenden Überlegungen zur Religionswissenschaft

schliessen sich daher an das zuvor skizziert

vorgeschlagene Proprium der Religionswissenschaft

an und wissen dabei genau, dass andere
Vertreterinnen und Vertreter dieser Disziplin das
ganze anders sehen. Das ist nicht nur gut so,
sondern der Normalfall selbstkritischer Wissenschaft.
Wenn ein Beitrag zur Religionswissenschaft auf
diese selbstproblematisierende Weise kokettiert,
dann scheint aber doch auch etwas faul zu sein im
Staate der Religionswissenschaft. Und so ist es
auch: Seit ihrer Entstehung in der zweiten Hälfte
des 19. Jahrhunderts ist die Religionswissenschaft
gezwungen, sich gegenüber ihrem Gegenstand
Religion zu positionieren und ist den Ansprüchen
der anderen religionsbezogenen Disziplinen gegenüber

in Rechtfertigungsnöten und Abgrenzungskämpfe

verwickelt. Sie etablierte sich als „Allgemeine
Religionsgeschichte" im Gegensatz zu den lokalen

Religionsgeschichten, sie disziplinierte sich als
„Vergleichende Religionswissenschaft' im Gegensatz

zu den Religions-Theologien, die unter dem
Etikett der Missions- und Religionswissenschaft
oder der Systematischen Theologie an den
evangelisch-theologischen Fakultäten und unter der
Bezeichnung Fundamentaltheologie (oft mit dem
Appendix Religionswissenschaft versehen) an den
katholisch-theologischen Fakultäten im
deutschsprachigen Raum beheimatet waren und sind. Die
Religionswissenschaft institutionalisierte sich also
an den philosophischen Fakultäten und grenzte sich
in ihrem vergleichenden Anspruch hinsichtlich der
beschreibenden Rekonstruktion von Religion deutlich

von ähnlichen Unternehmen im Kontext der
Theologien und der lokalen Religionsgeschichten
ab.1

An den Universitäten entstehen ganz unterschiedliche

Traditionen, Religion begrifflich zu bestimmen,
wissenschaftliche Standpunkte gegenüber Religion
als gesellschaftlichem oder kulturellem Teilbereich
zu begründen und einzunehmen und sich gegenüber

anderen Forschungsperspektiven zu behaupten.

Aber nur dort, wo Abgrenzungen nötig waren,
hat sich auch ein eigenständiges Profil einer
Wissenschaft herausgebildet, deren primäres und sogar

1

In Frankreich etablierte sich hingegen eine Religionsforschung
im Rahmen der entstehenden Sozialwissenschaften (einschliesslich

der Ethnologie) und der Erforschung der lokalen
Religionsgeschichten im Rahmen der Philologien. Im englischsprachigen
Raum entwickelt sich ein oft profilloses Sammelsurium an
„Religious Studies", in das sich dann auch die Tradition der „Comparative

Religion" einfügte. In Japan wurde die Religionswissenschaft

an der Universität Tokio unter ganz anderen gesellschaftlichen
und religionsgeschichtlichen Bedingungen bereits im Jahr

1905 und damit früher als beispielsweise in Deutschland
eingerichtet.

einziges Thema Religion darstellt und die einen
wissenschaftlich-vergleichenden Anspruch in Bezug
auf Religion/Religionen/Religiöses erhebt. Hierzu
benötigte diese entstehende Disziplin immer wieder
den Versuch, aus einer eigenen Perspektive
heraus, Religion anders zu bestimmen als dies in den
Theologien oder in den anderen religionsbezogenen
Disziplinen wie der Soziologie, der Ethnologie oder
der Psychologie - trotz vieler Gemeinsamkeiten -
der Fall war. Lange Zeit beherrschte hierbei die
Religionsphänomenologie das deutschsprachige
und skandinavische Wissenschaftsfeld und begründete

im engen Kontakt mit den lokalen, meist aus-
sereuropäischen Religionsgeschichtsschreibungen
den wissenschaftlichen Sonderanspruch auf das
Phänomen ,Religion'. Mit der Neuperspektivierung
der Religionswissenschaft innerhalb und als eine
der Kulturwissenschaften an den philosophischen
Fakultäten wurde jedoch die Religionsphänomenologie

(spätestens während der 80er Jahre des 20.
Jahrhunderts) von ihrem Thron gestossen. Ihre
Kritiker befanden, sie sei zu theologielastig, unhistorisch,

textbezogen, religionssubstanzialistisch,
kontextvergessen und letztlich religoid vorgegangen. In
ihren Texten spiegele sich nur die eigene Religiosität

des Forschers wieder und sie verwechsele daher
den Gegenstand der Religionen selbst (das Göttliche,

Transzendente, Heilige) mit dem eigenen
Gegenstand, der ja nur die Rede über der das Göttliche,

nicht aber das Göttliche selbst sein könne.

Im Kontext kulturwissenschaftlicher
Beschreibungsparadigmata wurde versucht, die
religionswissenschaftliche Beschreibungssprache
wissenschaftstheoretisch neu zu begründen und dabei
doch den vergleichenden Anspruch aufrecht zu
erhalten. Jedoch führte die Auflösung des
Gegenstandsbereichs Religion in kulturwissenschaftliche
Beschreibungsparameter zu einer gefährlichen
Tendenz, den Gegenstand Religion selbst in Kultur
aufzulösen. Die durchaus bestehenden Definitionsprobleme

wurden nicht angegangen, sondern
verdrängt und an den nicht weniger problematischen
Kulturbegriff weitergereicht. Damit wurde der spezifische

Gegenstandsbereich der Religionswissenschaft

schwer abgrenzbar und somit kulturwissenschaftlich

in Frage gestellt. Diese Bedrohung unterlief

dann aber auch den Anspruch, Religion kompetenter

als andere Disziplinen zu erforschen.

Die Autonomiefrage der Religionswissenschaft steht
also weiterhin vor der Aufgabe, ihren Gegenstand
zu bestimmen, sich wissenschaftstheoretisch zu
disziplinieren und den religiösen wie lokalhistorischen

Anliegen und Kompetenzen eine spezifisch
vergleichende Forschungskompetenz an die Seite
zu stellen. Und diese Aufgabe entsteht bereits bei
der Reflexion auf den Gegenstandsbereich und
dessen Konstituierung: also bei der Frage „Was ist
der Gegenstand der Religionswissenschaft?". Die-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

ser Frage kann die Religionswissenschaft weder bei
der Beschreibung ihrer Geschichte noch bei der
Profilbildung aus dem Weg gehen. Auch wenn eine
substantialistische Bestimmung oder gar Definition
von Religion weder bei der
Wissenschaftsgeschichtsschreibung, bei der wissenschaftstheoretischen

Begründung und auch nicht im Rahmen der
Universitätspolitik hilfreich sein mag, muss doch
immer wieder eine heuristische Reflexion des
Religionsbegriffs im Sinne der Bestimmung des eigenen
Gegenstandsbereichs der Forschung vorgenommen
werden.

Ausgangspunkt muss also die heuristische Setzung
des Gegenstandsbereichs sein. Diese kann explizit
erarbeitet werden, wird jedoch zumeist implizit
vorgenommen und dann unterschwellig, wenn nicht
unbewusst gehalten. Bei diesen Setzungen, die oft
nur zwischen den Prosazeilen der einzelnen
Forscher herausgelesen werden können, spielen viele
Faktoren eine Rolle. Persönliche, gesellschaftliche,
aktualitätsbezogen-modische ebenso wie manchmal

eben auch religiöse oder gar theologische. Eine
solche Gegenstandsbeschreibung muss aber
zudem flexibel sein, sie muss heuristisch und spezifisch,

aber auch diskursfähig vorgenommen werden.

Zwei Dimensionen sind zu berücksichtigen: der
zu erblickende Gegenstand Religion und der
religionswissenschaftliche Blick. Und es muss von
allgemeinen zu spezifischeren Bestimmungen
vorgegangen werden. Dabei ist zu beachten, dass diese
theoretischen Bestimmungen letztlich der
Forschungspraxis, also den vielen Einzelgegenständen
der religionswissenschaftlichen Forschung dienen
müssen. Wir müssen den vielfach variierten Spruch
Kants auch in dieser Hinsicht hochhalten: Religionstheorie

ohne (historische oder gegenwartsbezogene)
Forschungspraxis ist blind, eine religionsbezo-

gene Forschungspraxis ohne Religionstheorie ist
naiv. Der Gegenstand Religion ist als ein Faktor
gesellschaftlicher, kultureller und damit immer auch
individueller Phänomene zu fassen, der Blick hierauf

ist ein genuin komparativer, der Standort ein
dezidiert nicht-religiöser. Die Geschichte der
Religionswissenschaft fängt also 1. mit einer komparativen

und 2. religiös desinteressierten Hinblicknahme
auf 3. Phänomene namens Religion an, die situativ
im Prozess der Hinblicknahme konstituiert werden.

Dabei ist sozusagen implizit immer ein universalhistorischer

und - um ein Modewort zu verwenden -
globaler Ansatz verbunden: ein die Kulturen und
Gesellschaften übergreifender Vergleichsansatz.
Nur .offenbart' sich das zu vergleichende Phänomen

Religion nicht aus der Fülle des Gegebenen
oder der Möglichkeiten von sich aus, sondern muss
durch den wissenschaftlichen Blick konstituiert werden.

Die Selbstbezeichnung oder Ablehnung der
Bezeichnung Religion durch spezifische Akteure
stellt keinerlei Kriterium für diesen Ansatz dar. Denn

21

das würde Kulturen ohne Verwendung des
Religionsbegriffs ausschliessen, es berücksichtigt nicht
die polemische oder spezifisch religiöse
Begriffsverwendung von Religion und schliesst Phänomene
aus der Forschung aus, die nicht in der Verfügbarkeit

von Sprecherpositionen stehen (z.B. die
Erforschung von Artefakten in der Archäologie). Jeder
Gegenstandsbereich komparativer Forschung
verlangt einen konstruierten, verallgemeinernden
Zugriff, der sich dann in der Einzelarbeit bewähren
und korrigieren sollte. Wer anders meint vorgehen
zu können, täuscht sich selbst.

Die mögliche Bewährungsperspektive dieser Position

ist natürlich das Problem. Was sind die Kriterien
einer solchen sich selbst bewährenden
Forschungspraxis? Das ist und bleibt die Crux komparativer

Forschungen, die immer ein zeitlicher und
zirkulärer Prozess zugleich sind. Die Nichteinhalt-
barkeit des Ideals von Konstituierung und Bewährung

ist aber noch lange kein Grund zu dessen
Infragestellung. Komparative Heuristik arbeitet mit
einem regulativen Ideal der Veränderbarkeit des
zwischen Beobachtung und Beobachteten changierenden

Forschungsprozesses, der gesellschaftlich
und individuell rückgebunden bleibt. Die Konstituierung

eines tertium comparationis und dessen
ständiger Korrektur im Prozess einer kulturübergreifenden

Religionsforschung ist das Ideal. Dieser
Prozess ist aber nicht zu verwechseln mit der
wissenschaftlichen Forschungsideologie des Fortschreitens

von Erkenntnis oder mit dem Annäherungsmythos
an eine vermeintliche Wahrheit als Telos dieses

Prozesses. Die Korrektur ist selbst ein Aus-
handlungsprozess innerhalb der Scientific Community

und hat keinen archimedischen Kontrollpunkt,
basiert also keinesfalls auf einer Korrespondenztheorie

vermeintlicher Wahrheit. Dies vorausgeschickt

muss der Gegenstand im Kontext von Kultur
und Gesellschaft beschreiben werden. Hierzu gibt
es unterschiedliche funktionale und substantielle
Bestimmungsmöglichkeiten von Religion, die
mittlerweile sicherlich schon in die Hunderte gehen.
Beim Gesellschafts- oder Kulturbegriff oder bei der
Bestimmung von Leben (Live Sciences oder Biologie)

oder bei Politik oder Recht oder auch bei der
Bestimmung von Ritual oder Mythos oder Wirtschaft
sehen die Probleme ähnlich aus. Alle Disziplinen,
die sich diesen Grossforschungsbereichen widmen,
müssen bei der diskursiven Verallgemeinerung von
Forschungsergebnissen mit heuristischen
Begriffsbestimmungen vorgängig und nachgängig zum
Forschungsprozess umgehen, ohne dabei endgültige

Festlegungen vornehmen zu können.

Auch die Grenze von Religion und Nichtreligion ist
nie gegeben, sondern immer unterschiedlich zu
bestimmen. Wie sie bestimmt werden kann, hängt
auch von dem zweiten Punkt ab: es dürfen nicht
religiöse Unterscheidungen zur Unterscheidung von



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

22

Religion herangezogen werden. Es muss eine
Abständigkeit gewahrt werden, die die
religionswissenschaftliche Distanzsprache von der religiös
valorisierten Eigensprache der religiösen Phänomene
unterscheidet. Sonst würde es zu einer
Verallgemeinerung bestimmter religiöser Inhalte kommen.
Die Differenz von heilig und profan beruht auf einer
Unterscheidung, die religionsintern in der Antike als
Strukturierung des Raumes auftaucht. Wird das
Heilige mit dem Tempelbezirk und damit mit dem
göttlichen Bereich identifiziert, wird eine spezifisch
inhaltliche religiöse Wahrnehmung des Raumes
verallgemeinert. Man fängt sich damit Probleme
dergestalt ein, dass es in der Religion allgemein um
das Heilige ginge und dass das Profane ausserhalb
des religiösen Bereiches liegen würde. Wird nun
unter dem Vorzeichen dieser Differenz eine
vergleichende Religionsgeschichte geschrieben, wie das
der rumänische Religionshistoriker Mircea Eliade
vorgeschlagen hat, wird die religiöse Gegenstandssprache

in die wissenschaftliche Distanzsprache
hinein erweitert und die religionswissenschaftliche
Kategorienbildung zu einer religiösen. Anders und
formaler sähe es aus, würde die Setzung der Differenz

von markiertem Raum zu nicht-markiertem
Raum zu einem Suchkriterium religiöser Weltwahr-
nehmung erhoben. Dann läge das Profane nicht
ausserhalb des Heiligen und damit des Religiösen,
sondern dichotomische, qualitative Raumwahrnehmungen,

die unterschiedliche Abstufungsmöglichkeiten

zuliessen, könnten dann eines der heuristischen

Kriterien für religiöse Raumwahrnehmungen
sein. Die Setzung grundlegender Raum- oder
Zeitoder Sozial- oder Handlungseinteilungen wäre eine
mögliche formale Bestimmung desjenigen Faktors,
der als Religion im komparativen Forschungspro-
zess beschrieben und verglichen werden könnte.
Eine solche Bestimmung von Religion als
Orientierungssetzung hätte weitere Voraussetzungen zu
berücksichtigen und Erweiterungsmöglichkeiten
auszutesten. Wenn Religion primäre Orientierung
ermögliche, dann setzt sie mit den grundlegenden
Differenzpunkten eine Ordnung in die wahrnehmbare

Welt. Die Orientierungsleistung müsste also auf
ihre Ordnungsimplikate hin befragt werden. Wenn
Ordnungen gesetzt werden, sind Grenzen und
Grenzverletzungen impliziert, sind in sozialer
Hinsicht Inklusion und Exklusion beteiligt. Wenn Religion

mit Ordnungssetzungen zu tun habe, dann ist ihr
Thema selbstredend gerade auch das Gegenteil,
das sie zu verhindern trachtet: Un-Ordnung oder
Chaos. Wenn aber der Prozess der Ordnungssetzung

immer auch Umbrüche mit sich führt, die
Neuordnung die Umordnung alter Ordnungen impliziert,
ist sie auch an dem Prozess der Zerstörung und
Auflösung, der Dekonstruktion und Destruktion
beteiligt, in zeitlicher Hinsicht an der Kontinuität von
Tradition ebenso wie an Diskontinuität durch
beispielsweise .Reformation' oder .Renaissance'. Wo¬

bei die beiden letztgenannten Begriffe wiederum die
bereits inhaltlich religiöse Ausdeutung eines
solchen Prozesses darstellen und auf die .Reformation'
und die .Renaissance' als historische
Epochenbezeichnungen verweisen, die deutliche Bewertungen
im Kontext der Religionsgeschichte Europas
darstellen.

Religionswissenschaftliche Beschreibungssprache
muss also bereits bei der Konstituierung des
Gegenstandsbereichs, der untersucht werden soll,
darauf achten, dass in die formale Beschreibungssprache

hinein nicht vorschnell Inhalte bestimmter
Religionen verallgemeinert werden. Nur in dieser
Formalisierung kann sie ihren komparativen Status,
der immer auch kulturübergreifende Überlegungen
impliziert, plausibel aufrechterhalten. Nicht-religiöse
Gegenstandskonstituierung führt also zu systematischen

und reflexiven Fragestellungen: Wie hängen
die Begriffe und die solcherart konstituierten und zu
untersuchenden Phänomene zusammen? Wie kann
sich die Begriffssprache formalisieren und aus der
religiösen (im Kontext des europäischen Christentums)

und zumeist theologisch kontaminierten
Sprachlichkeit lösen? Das Problem stellt sich bei
der Verwendung von Begriffen wie heilig, transzendent,

aber auch bei den Begriffen Orientierung und
Ordnung oder Chaos. Die reflexive Vorsicht muss
also in die systematisierende Beschreibungssprache

übernommen werden. Die Religionswissenschaft

muss theoretisch ebenso bewusst und
sprachsensibel vorgehen, wie sie sich in
selbstverständlicher Weise im Forschungsprozess je nach
Fragestellung und Quellenbereich unterschiedlicher
Methoden bedienen muss. Religion zu beschreiben
ist also immer dann, wenn es ein komparatives
Vorgehen ist, ein auf der Ebene der wissenschaftlichen

Sprache tendenziell systematisches
Unternehmen. Die Religionswissenschaft ist deswegen
aber nicht, wie in älteren Bestimmungen oder in

einigen Professuren-Bezeichnungen suggeriert,
eine systematische Disziplin. Die Systematizität
ihrer Begriffsarbeit ist ihrem komparativen Anspruch
nachgeordnet, ergibt sich erst sekundär aus ihrem
religionsvergleichenden Anliegen.

Aus dieser Selbstpositionierung ergibt sich nun
auch eine spezifische Bestimmung des Disziplinensingulars:

im Folgenden kann nur eine „Komparative
Religionswissenschaft" als Religionswissenschaft

verstanden werden. Hierzu braucht sie
allerdings nicht mehr die qualifizierende adjektivische
Bestimmung explizit hervorzuheben. Denn der zu
konstituierende Gegenstand selbst verbürgt bereits
den komparativen Anspruch einer jeglichen
Religionsforschung, die als Religionswissenschaft wird
auftreten können. An der Universität Basel wird
insofern eine bestimmte Tradition der Religionswissenschaft

fortgeführt, die sich einem nicht-religiösen
und explizit komparativen Verständnis von Religi-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

onswissenschaft verpflichtet sieht. Daher gehören in
die Wissenschaftsgeschichte dieser Tradition auch
nicht solche Behandlungen von Religion, die
entweder religiös oder bloss religionsgeschichtlich bzw.
nicht-vergleichend sind.

Zur Genese des Religionsbegriffs und zur
Geschichte der Religionsforschung in Basel
Die Entstehung der vergleichenden Religionsforschung,

die dann in die Ausbildung der
Religionswissenschaft als akademischer Disziplin mündete,
ist ein Folgeprodukt der Transformationen der Reli-
gionsverständisse und damit der Religionsbegriffe
gegen Ende des 18. und im Laufe des 19. Jahrhunderts.

.Religion' im heutigen Sinne ihrer Verständnisse

ist eine Neuerfindung des 18. und 19.
Jahrhunderts. Diese Erfindung betrifft die Semantik, mit
der bestimmte Phänomene öffentlich, vorwiegend
politisch und wissenschaftlich, rechtlich und kulturell,

aber auch neu in der traditionellen christlichen
Sprache verhandelt wurden. Die religionsgeschichtlichen

Entwicklungen des 18. und 19. Jahrhunderts
haben sich in und mit dem Religionsbegriff zugleich
zum Ausdruck gebracht. Da sich diese Phänomene
und Strukturen äusserst disparat entwickelt haben,
hat sich auch eine entsprechende Disparatheit und
Widersprüchlichkeit in den Religionsbegriff selbst
eingeschlichen. Unter Religion wurde vieles und
unvereinbares verstanden. Die breite einsetzende
weltanschauliche Pluralisierung und Individualisierung,

die auch eine zunehmende Fragmentierung
der christlichen Konfessionen bedingte und sich
zum Teil selbst aus dieser christlichen Diversifizierung

herleitete, steht in einem breiteren
religionsgeschichtlichen Diversifikationsprozess, der weit über
die christlichen Gestalten von Religion hinausreicht.
Zu den Phänomenen, die unter Religion verstanden
und öffentlich verhandelt wurden, zählen seit dem
18. und 19. Jahrhundert weiterhin auch, aber eben
nicht mehr exklusiv die Monotheismen: die Konfessionen

und christlichen Denominationen, das
Judentum und der Islam. Hierzu gehören auch der
randständige Atheismus und Pantheismus und das
früher so genannte polytheistische Heidentum und
der Aberglaube sowie zunehmend die Religionen,
die durch den Kolonialismus als primitive Religionen
in den europäisch-westlichen Horizont aufgenommen

wurden. Hierzu gehören weiterhin der mit
erheblichen Verständnisschwierigkeiten nur zögerlich
als Religion identifizierte Buddhismus. Aber nicht
nur die später so genannten grossen Weltreligionen
and ihre Randphänomene werden als Religion
bezeichnet, sondern auch - und das ist neu gegenüber
den Verwendungen des Religionsbegriffs in der
römischen Antike und auch noch in der frühen Neuzeit

- viele weitere zunächst disparate Phänomene:
so die politischen Religionen der modernen
Nationalismen und die individuell akzentuierten Kunstreligionen

sowie die Debatten über die .Religion der

23

Zukunft'; eine Bezeichnung, mit der der angebliche
Religionskritiker Feuerbach seine eigene Philosophie

bezeichnete. Weiterhin werden unter dem
Etikett Religion verhandelt: die Wissenschaftsreligionen

wie der Haeckelsche Monismus, die Theosophie,

die Esoterik und der Okkultismus und die
Versuche der Repristinierung gnostischer und paganer
Religionen. Durch diese disparaten Religionsdiskurse

sind zugleich die Pluralisierung und Individualisierung

des Religiösen, des als Religion Vermeinten
oder sich als Religion selbst Bezeichnenden, ins
Bewusstsein der Öffentlichkeiten getreten. Die
Diversifikation des Religiösen in seinen gesellschaftlichen

(insbesondere politischen und wissenschaftlichen)

Diskursen wurde zur Möglichkeitsbedingung,
(überraschend) neu und öffentlich von Religion zu
reden. Mit dem polysemantischen Religionsbegriff
tritt in die Öffentlichkeit der intellektuellen Diskurse
ein ambivalenter, sowohl existentiell und politisch
aufgeladener wie polemisch-kritisch eingesetzter
Begriff, der zum Stachel im Fleisch der traditionellen
Religionen wird. Der entstehende Kollektivsingular
Religion lässt sogar trotz oder auch wegen seiner
theologischen Verwendungen in semantischer
Hinsicht die monotheistisch etablierten und institutionalisierten

Religionen als ein Spezialfall einer
allgemeineren und abstrakteren (Menschheits-)Religion
hinter sich. Wenn diese neuen Religionsbegriffe
jedoch zu einem Signum der plural gewordenen
Religionsgeschichte wurden, als Fremd- und als
Eigenbezeichnung scheinbar nur wenig zu
vereinbarende Phänomene bezeichneten, stellte sich als
wissenschaftliche Fragestellung das Problem: Was
verbindet diese historischen und die verschiedensten

Gesellschaften und Kulturen übergreifenden
Phänomene, die mit der Bezeichnung Religion
belegt wurden?

Die vergleichende Religionswissenschaft, die diese
Frage kulturvergleichend explizit aufgenommen hat,
ist daher ein Produkt der modernen Religionsgeschichte,

einer Religionsgeschichte, die in dem
Religionsbegriff ihr ganz spezifisches Medium und
Signum gefunden hat, die in und durch den
Religionsbegriff in die intellektuelle Öffentlichkeit trat. Und
damit ist auch impliziert, dass im 19. Jahrhundert
genau dann die reflexiven Strukturen in die
Religionsgeschichte gekommen sind, als sie sich auf eine
spezifische Weise als Religionsgeschichte (und
eben beispielsweise nicht mehr als Heilsgeschichte)
begreift. Ein Ort dieses Reflexivwerdens besteht in

der Einrichtung von akademischen Disziplinen, die
sich der allgemeinen Religionsgeschichte zuwenden

und von öffentlichen Vortragsreihen, Kongressen

und Gesellschaften, die ihre akademische Identität

als spezifische Diskurse eben genau diesem
herausfordenden Religionsbegriff verdanken.

In der Geschichte der Religionsforschung an der
Universität Basel wurden ebenfalls komparative



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

24

Ansätze und Begriffe zur Thematisierung von Religion

im 19. Jahrhundert entwickelt. Die Lehre von
der Potenz der Religion bei Jakob Burckhardt zeigt
bereits reflexive, abständige und komparative
Nuancen in der religionsbezogenen Begriffswelt, auch
wenn diese Potenzenlehre wohl eher in die
Vorgeschichte der Religionswissenschaft gehört.2 Lange
vor den Kongressen zur allgemeinen und
vergleichenden Religionsgeschichte hat sich Burckhardt
allgemein-vergleichend über Religion geäussert und
diese selbst wie den Begriff dem radikal historisierenden

Blick des Skeptikers unterworfen. Zwar war
er sich 1871 gegenwartsdiagnostisch nicht sicher,
ob er und seine Zeit am „Eingang einer grossen
religiösen Krise" stünden, aber das „Kräuseln auf
der Oberfläche" meinte er schon erahnen zu können.

Religion ist für ihn neben dem Staat und der
Kultur eine der Potenzen der Geschichte, aber eine,
die - obwohl sich die Religionen selbst je für stabil
und ewig halten und mit universaler Geltung
ausgestattet sehen (29) - genauso wandelbar sei wie
die beiden anderen. Burckhardt leitet früh die Kultu-
rierung von Religion ein, d.h. die Bedingtheit der
Religion durch Kultur (152), indem er sie ebenso
wie die anderen Potenzen der Wandelbarkeit des
wühlenden Geistes unterwirft (7-8). Aus dieser
Distanz heraus vermag der humanistische Seismograph

deswegen eine religiöse Krise zu erahnen,
weil die Kirchen nicht mehr dem Religionsverständnis

der damaligen Zeit entsprächen. Das Christentum

könne in seiner Rolle als öffentliche Anstalt das
von Burckhardt in der Nachfolge Schopenhauer mit
dem Begriff „metaphysisch" bezeichnete Bedürfnis
nicht mehr befriedigen. Es würde durch die kulturellen

Entwicklungen seiner Zeit zudem dreifach in

Frage gestellt: 1. durch die Egalisierung der heiligen
Schriften mit anderen Schriften in der Wissenschaft
und Philosophie, 2. durch die Loslösung und Auto-
nomisierung der Moral von der Religion (die
fortschrittsorientierte Philanthropie sei ein Korrelat des
diesseitigen Erwerbssinnes und die Lebensrätsel
wollten unabhängig vom Christentum gelöst
werden), 3. durch ein Weltleben, das durch Arbeit, freie
geistige Tätigkeit und die Wohltaten der neueren
Kultur gekennzeichnet sei. Überdies bemerkt Burckhardt,

dass die Kunst, diese „Verräterin", die Inhalte
der Religion ausgeschwatzt hätte (155); so lebe die
Religion bereits seit der italienischen Renaissance
„wesentlich nur noch als Kunst fort" (156). Burckhardt

historisiert wissenschaftlich als Historiker und
kulturalisiert kritisch als Christentumsskeptiker den
Religionsbegriff. Er zeigt also paradigmatisch, wie
der wissenschaftliche und potentiell vergleichende
Religionsbegriff im Kontext .religiöser' Auseinandersetzungen

gewonnen wurde.

2
Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen, hg. von

Rudolf Marx, Stuttgart 1963: Körner, S. 39-57.

Am Ende der akademischen Entwicklung der
vergleichenden Religionsforschung zu Beginn des 20.
Jahrhunderts illustriert sich diese These paradigmatisch

in dem II. Internationalen Kongress für
Allgemeine Religionsgeschichte, der 1904 an der
Universität Basel stattgefunden hat. Während der
Kongresstage des ersten internationalen Kongresses
für allgemeine Religionsgeschichte bedauerte man
im Paris der Weltausstellung von 1900 das Fehlen
der deutschsprachigen Forschung. In privaten
Gesprächen, wie dem Bericht des Organisators über
die Vorgeschichte und die Vorbereitungen zum
Basler Kongress zu entnehmen ist, stellte sich aus
nahe liegenden Gründen schnell Basel als nächster
Austragungsort des zweiten Kongresses heraus.3
Der einzige deutschsprachige Vertreter in Paris war
Basler Professor und die deutsch-schweizerischen
Städte hatten damals bereits seit längerer Zeit im

Gegensatz zu den reichsdeutschen Universitätsstätten
allgemeine Religionsgeschichte in die Lehrpläne

aufgenommen. So wurde der Basler Teilnehmer
des Pariser Kongresses, Alfred Bertholet, damals
noch ausserordentlicher, ab 1905 ordentlicher
Professor für Altes Testament an der Universität Basel,
von Albert Réville im März 1902 offiziell angefragt,
den zweiten internationalen Kongress auszurichten.
Immerhin wurden weltweit 1500 Gelehrte mit einer
Einladung angeschrieben. Aber es galt ja auch, wie
es im Einladungsschreiben bereits damals formuliert

wurde, „einer so erfreulich aufstrebenden jungen

Wissenschaft wie der allgemeinen Religionsgeschichte"

Unterstützung zuzusprechen. Man könne
zwar in Basler Bescheidenheit den Vergleich mit
den „grossen Centren" nicht aufnehmen, Basel
könne aber gerade mit seinem ,,ruhigere[n] Charakter

[...] der Konzentration der Interessen auf den
stillen Ernst der gemeinsamen Arbeit zu Gute
kommen" (6). Und man vergass auch nicht, darauf
hinzuweisen, dieser Kongress solle einen
„wissenschaftlichen Charakter tragen und der rein historischen

Erforschung der Religion dienen; alle
konfessionelle Polemik soll[e] prinzipiell unterlassen
bleiben." (6) Der Basler Alttestamentier Carl von Orelli
übernahm schliesslich als Präsident, gleichzeitig mit
Alfred Bertholet als erster Sekretär, den Vorsitz des
Organisationskomitees, dem auch Franz Overbeck
angehörte. Aber auch der Öffentlichkeit wurde
angesichts der schon damals empfundenen Bedeutsamkeit

des Themas ein Forum eingeräumt: den
Herren der Presse wurde ein eigenes Arbeitszimmer

reserviert und für die gesamte Dauer des
Kongresses wurde ein besonderes Post- und
Telegraphenbureau eingerichtet. Der Pariser Albert
Réville Hess es sich bereits am zweiten Abend des

3
Vgl. für die folgenden Ausführungen: Verhandlungen des Ii-

Internationalen Kongresses für Allgemeine Religionsgeschichte
in Basel, 30. August bis 2. September 1904, Basel 1905: Heibig
& Lichtenhahn.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n°1, avril 2010

Kongresses in einer Rede nicht nehmen, von einem
„Paradiese" zu reden, „von dem sich forschenden
Religionshistorikern hier wieder ein Stück erschlossen

habe, einem Paradiese, in dem es wohl freundliche

Engel aber keine Schlange und keine verbotene

Früchte gegeben habe!" (21) Die vom Basler
Maler Burkhard Mangold entworfene Teilnehmerkarte

zeigte „die unter die Last des Erdendaseins
gebeugte Menschheit, die in heissem Ringen Blicke
und Arme aufwärts richtet, um vom Glanz der Lichter

am Himmel überströmt zu werden." Jedoch hinter

diesem akademischen Festritualen und
Beschönigungsrhetoriken verbargen sich Differenzen, die
das Religionsthema nicht wertneutral in den Blick
nehmen Hessen. Schon von aussen wurden solche
Kongresse spöttisch als „Schützenfeste der
Wissenschaft" wahrgenommen. Waren auch die
behandelten Themen auf diesem Kongress historisch
ruhig gestellt und nach geographischen oder
ethnographischen Gesichtspunkten scheinbar neutral
eingeteilt und klassifiziert, knisterte es am Rande:
Während Conrad von Orelli auf die gesteigerte
Aufmerksamkeit der Wissenschaften „der Religion"
gegenüber hinwies, einem Schlüssel zu manchem
Geheimisse dieses Lebens (51), wie er sie apostrophierte,

so wurde zugleich Religion und Nation, das
bereits genannte Einteilungskriterium der
Kongressvorträge, vom ihm in einem engen
Zusammenhang gebracht. So sei die Religion für das
„geistige Eigenleben jeder Nation" verantwortlich
und sie sei ein besonders schwieriger Gegenstand
der Erkenntnis, weil sie das „Innerlichste" des
Lebens eines Volkes ausmache und ihr Geheimnis
aus der Subjektivität des Forschers heraus
„belausch^]" werden müsse. Er spricht deutlich aus,
dass die damalige Menschheit „stark" von „religiösen

Problemen" umgetrieben, von „religiösen Motiven

bestimmt", von „religiösen Gegensätzen
beherrscht" sei (52-53). Und er lädt auch die Feuerbach-

und Haeckel-Jünger ein, die die Religion als
eine Verirrung des menschlichen Geistes und als
Kinderkrankheit der Menschheit ansahen und die
von einem pathologischen Interesse an einer
rätselhaften Krankheit motiviert seien. Er lädt
Religionsgegner genauso ein, sich an der wissenschaftlichen

Erforschung der Religion zu beteiligen, wie
diejenigen, die in ihr den „höchsten und edelsten
Vorzug der Menschheit erkennen" (55). Aber Orelli
grenzt den Basler Kongress auch deutlich von
solchen Kongresstypen ab, wie er sie im Weltparlament

der Religionen von 1893 in Chicago erblickt,
wo, wie er sagt, „Bekenner verschiedener
Religionsgenossenschaften eine gemeinsame religiöse
Basis suchen, um sich darauf zu erbauen, vielleicht
gar eine künftige Einigung der verschiedenen
Bekenntnisse vorzubereiten. Je freier sich der
Kongress von solchen religiösen Tendenzen halten
wird, desto förderlicher wird es für seine streng
geschichtliche Aufgabe sein." (55-56) Der Rektor Carl

25

Burckhardt jedenfalls meinte, es ginge bei dem
Kongress um die Erforschung der göttlichen Dinge
und des Erhabensten, „was dem Menschen verliehen"

sei, obwohl doch gerade sein Vorredner Conrad

von Orelli bereits betont hatte, dass auch wenn
sich die Religionsgeschichte vor unseren Augen wie
ein Spektrum entfalte, in dem sich die Lichtstrahlen
in mannigfachen Farben brechen, die Sonne selbst
nicht der Gegenstand einer heutigen, auf Empirie
gegründeten Wissenschaft sei.

Das Religionsverständnis war bereits 1904 in Basel
ebenso disparat wie uneinheitlich; und nur langsam
konnte sich ein wissenschaftliches Forschungsverständnis

von einem religiösen Religionsverständnis
lösen. Der Vertreter der Vereinigten Staaten von
Amerika, Paul Haupt aus Baltimore, mahnte die
Teilnehmer, an der Trennung von Kirche und Religion

festzuhalten, und erwartete überdies von der
Wissenschaft, die sich mit Religion beschäftige,
Aufklärung aus dem Ideal der Freiheit, Gleichheit
und Brüderlichkeit; denn ebenso wie es keine
katholische Mathematik geben könne, müsse eine
Wissenschaft von den religiösen Schriften umso
mehr die Suggestion von Religionsstiftern
berücksichtigen, die zum Teil neuropathische Personen
gewesen seien. Die Eröffnungsreden des Kongresses

zeigen, dass die akademische Verhandlung der
Religionsproblematik ein Thema mit Sprengwirkung
war, ein Thema, das nur schwer auf einen Nenner
zu bringen ist, das selbst die um Kühle bemühten
Wissenschaftler heiss werden lässt, wenn sie in die
akademische und bürgerliche Öffentlichkeit hinein
sprechen. Warum ist bis heute der Gegenstand
Religion so widersprüchlich und emotional in den
ihm gewidmeten Diskursen infiziert? Ein Grund mag
in der Diversifikation der Religionsgeschichte liegen,
die zu neuen Widerstreiten im 19. Jahrhundert führte.

Ein anderer Grund mag darin liegen, dass unter
der Chiffre Religion das existentielle und kollektive
Selbstverständnis der Vormoderne und der Moderne

und auch der Postmoderne oder, allgemeiner
formuliert, in der jüngeren Geschichte bis in die
Zeitgeschichte hinein ausgehandelt wird. Religion
ist ein verbales Zeichen und Anzeichen dafür, dass
es bei der Verwendung dieses Begriffes um etwas
geht, das das Privateste und Öffentlichste zugleich
ist, um etwas, das - in der altbekannten und doch so
treffenden Metaphorik des Goetheschen Faust, der
hiermit das Objekt seiner innersten Begierde
markiert, formuliert - „die Welt im Innersten zusammenhält".

Es handelt sich bei der Religionsfrage um die
Gretchenfrage in einem weit über göttliche Dinge
hinausgehenden Sinne. Religion, egal in welcher
Variante ihres Verständnisses, ist das Signal dafür,
dass die Diskurse, die nun beginnen, ans
Eingemachte heranreichen. Hieraus erklärt sich, dass
dieser Begriff eine solche Dignität als Würdestellung
und Tumor zugleich gewonnen hat. Und hieraus



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin nu 1, avril 2010

26

erklären sich auch die wissenschaftstheoretischen
Probleme der Religionswissenschaft, wenn sie aus
einer marginalen Position heraus über ein gar nicht
marginales Phänomen forschen will.

Zur neueren Situation: Die Universität Basel
führt die Religionswissenschaft ein
Vor den skizzierten systematischen und historischen

Problemlagen muss die zunehmende Einführung

von religionswissenschaftlichen Professuren
und religionsbezogenen Studienprogrammen dann
nicht erstaunen, wenn in der öffentlichen
Wiederkehr-Rhetorik dem Religionsbegriff und den vielfältigen

Phänomenen, die sich hinter ihm verbergen
mögen, wieder die Rolle eines die gesellschaftlichen

Problemlagen bündelnden Zentralmediums
zukommt. Unter diesen Vorzeichen steht auch noch
über 100 Jahre später die Situation der
Religionswissenschaft in Basel. Als Nebenfach des Lizenti-
atsstudiums gab es die Vergleichende
Religionswissenschaft, bevor eine Professur für
Religionswissenschaft an der Universität Basel eingerichtet
wurde. Erst im Jahr 2006 konnte innerhalb der
Theologischen Fakultät und auf deren Initiative hin
der weitergehenden Schritt unternommen werden,
eine bestehende Professur für Neues Testament
und Ältere Kirchengeschichte, die auf den
Nietzsche-Freund und randständigen Theologen Franz
Overbeck zurückgeht, explizit in die erste Professur
für Religionswissenschaft umzuwidmen. Dieser
Schritt ist mutig für eine Theologische Fakultät und
heutzutage, wo die Thematisierung von Religion
aufmerksamkeitsökonomisch ein geschicktes
Aushängeschild gesellschaftspolitischer Relevanzansprüche

von Wissenschaft darstellt, zugleich
bezeichnend.

Die Studierendenzahlen und Betreuungsverhältnisse
sind mittlerweile zu Kriterien avanciert, denen die

Theologischen Fakultäten quantitativ nicht mehr
entsprechen können. Auch die wissenschaftliche
Profilierung der Theologien ist nicht einfacher
geworden: handelt es sich um Geistes- und
Kulturwissenschaften oder kann es konfessionell gebundene
Wissenschaft prinzipiell nicht geben? Dabei ist zu
bedenken, dass sich die Theologien selbst
unterschiedlich verstehen, sich teils an bestehende
Wissenschaftsverständnisse anlehnen und sich in die
üblichen Diskurse einfügen, andererseits aber auch
versuchen, eine eigenständige und besondere
Wissenschaft zu sein. Die Religionswissenschaft hat
zwar die Theologien als Reflexionsionsinstanzen
von Religion prinzipiell im Gegenstandsbereich von
Religion zu untersuchen, hat aber kein Recht, sich
in diese binnentheologische Diskurs einzumischen.
Religionswissenschaft kann an einer theologischen
Fakultät gut und sinnvoll verankert sein, wenn die
Differenzen gesehen und hochgehalten werden.
Dann kommt es zu fruchtbaren Diskursen und wis¬

senschaftlichen Austauschprozessen, die von
beiden Disziplinen in der Forschung geschätzt werden.
Curricular sieht das anders aus. Studierende der
Religionswissenschaft müssen an einer philosophischen

Fakultät ausgebildet werden und dort auch
ihre Wissenschaftstheorie, Methodologie und
Religionssensibilität erlernen. Auch das ist an der
Universität Basel so, weswegen ein bifakultäres
Departement Religionswissenschaft gegründet wurde,
dem auch die Jüdischen Studien und die
Islamwissenschaft zugeordnet sind. Die Professuren sind
vollwertige Mitglieder beider Fakultäten. Die
religionswissenschaftliche Ausbildung geschieht also im
Rahmen der Studienordnungen der Philosophisch-
Historischen Fakultät bis hin zum Doktorat. Und die
Bezeichnung der Studienfächer und des im Jahr
2011 kommenden Studiengangs begeht keinen
Etikettenschwindel, wenn sie schlicht und einfach
als „Religionswissenschaft" benannt sind.

Unter diesen Voraussetzungen kann sich eine
Religionswissenschaft entwickeln, die im Sinne ihres
komparativen Gegenstandsbereichs Schwerpunkte
im Bereich der Religionstheorie, der
Wissenschaftsgeschichte und der europäischen
Religionsgeschichte setzt. Auf all diesen Gebieten kann sie
mit ihren Nachbardisziplinen erfolgreich
zusammenarbeiten und doch ihr spezifisch komparatives
Profil bewahren. So ergibt sich dann ein neuer Blick
auf die Religionsgeschichte Europas, wenn der
komparative Ansatz zu einer Neubeschreibung
religiöser Phänomene führt, die im Vergleich mit
religionsgeschichtlichen Strukturen und Entwicklungen in
asiatischen Ländern sich anders ausnehmen. Europa

ist kein Sonderfall einer monolithischen
Christentumsgeschichte als einziger Religionsgeschichte.
Die Problematik und der Sonderfall von
MonoBekenntnissen sind gerade im Vergleich zwischen
der japanischen und der neuzeitlich europäischen
Religionsgeschichte besonders erkenntnisreich
herauszuarbeiten. Nur eine Religion oder eine
Konfession zu leben, ist nicht der Normalfall der
Religionsgeschichte. Das zeigt nicht nur die asiatische,
sondern gerade auch die vergleichend neu
beschriebene europäische Religionsgeschichte. Auch
selbstreflexive Strukturen christlicher Religionsgeschichte

wie die Theologiegeschichte (als Text- und
als Sozial- bzw. Institutionengeschichte) im engeren
Sinne sehen nochmals anders aus, wenn sie mit
reflexiven Strukturen buddhologischer Selbstreflexionen

aus den Religionsgeschichten Asiens verglichen

werden. Wichtig sind ebenfalls die zwischenreligiösen

Interferenzen, die in den Rezeptionsprozessen

antiker Religionen oder asiatischer Religionen

auftreten. Aber auch die Interferenzen
zwischen Religion einerseits und Recht, Politik,
Wirtschaft oder Kunst andererseits sind zentrale Bereiche

komparativer Forschungen, über die eine
Neubeschreibung der europäischen Religionsgeschich-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

te erreicht werden kann. Lokale Religionsgeschichten
sind also in ihren Beziehungsgefügen und

Feldstrukturen komparativ und mit einer formalisierten
Beschreibungssprache auf eine Weise zu
erforschen, wie sie nur die Religionswissenschaft leisten
kann. Nicht zuletzt gehört hierzu die verwickelte
Geschichte zwischen religiöser Wissenschaft und
wissenschaftlicher Religion. Das soll in Basel
paradigmatisch an den Prozessen der Verwissenschaftlichung

des Religionsbegriffs im 19. und 20.
Jahrhundert geleistet werden. Wie genau sieht die
Geburt der Religionswissenschaft aus dem Geist der
europäischen Religionsdiskurse aus? Wie weit
bleibt die Religionswissenschaft an die Religionsgeschichte

rückgebunden, kann sich Wissenschaft
überhaupt von Religion emanzipieren? Das bleibt
ein reflexives Projekt religionswissenschaftlicher
Selbstaufklärung.

Zur Profilbildung der Religionswissenschaft
im Gegenüber zur Theologie (in Basel)
Es ist immer wieder zu lesen, dass die
Religionswissenschaft ihren Ursprung auch in der Theologie
habe. Das ist falsch, denn es geht von einem
unzutreffenden Verständnis der Herkunft, des Anliegens
und des Profils der Religionswissenschaft aus.
Allerdings gibt es eine wissenschaftliche Thematisierung

von Religion innerhalb der Theologie. Und es
gibt immer schon ein theologisches Interesse am
Begriff Religion. Hierbei ist es den Theologien heute
angelegen, als Wissenschaft aufzutreten. Da
Wissenschaft unterschiedlich bestimmt werden kann,
gibt es keinen vorschnellen Grund, der Theologie
Wissenschaftlichkeit abzusprechen. Teilweise arbeitet

sie wie die philologisch-historischen Fächer,
teilweise wie Philosophie oder Geschichte und
teilweise setzt sie Voraussetzungen, die andere
Wissenschaften allesamt so nicht setzen. Theologie
bildet also ein ganz eigenes Wissenschaftsverständnis

aus und führt diesen Diskurs genauso
kontrovers und in Verbindung zu anderen nichttheologischen

Wissenschaften wie auch diese mit der
Theologie den die Disziplinen übergreifenden
Diskurs pflegen. Religion ist also Thema der Theologie
als Wissenschaft. Und Religion bedeutet in den
verschiedenen Theologien durchaus unterschiedliches.

Die Religionswissenschaft im engeren Sinne
ist jedoch im Kontext der nichttheologischen Fakultäten

entstanden. Warum? Weil nur hier eine
nichtreligiöse Perspektive auf Religion ausgebildet werden

konnte. Und weil theologische Perspektiven per
se dezidiert religiöse Perspektiven sind, gehören sie
nicht in die Vorgeschichte der Religionswissenschaft.

Religionswissenschaft entsteht dort, wo komparative
Sichtweisen entwickelt werden. Dies geschah in

der Ethnologie, den lokalen Kulturwissenschaften,
in der Geschichte und der frühen Soziologie, in der

27

Philosophie (die sich teils aber auch mit einem
dezidiert religiösen Interesse an das Thema Religion
heranschleicht) und insbesondere in der
vergleichenden Sprachwissenschaft. Auch hier sind
sicherlich religiöse Tendenzen und Anliegen zu
finden. Aber sie sind versteckt und aus heutiger
Neukonstituierung des Gegenstandes erst ersichtlich.
Die Religionswissenschaft hat also auch eine
versteckt religiöse Vorgeschichte, aber eben keine
dezidiert theologische. Problematisch war diese
Vorgeschichte nicht nur, sie ist es auch heute noch.
Wie sie geschrieben werden könnte und wie Religion

und Wissenschaft jeweils auseinanderzuhalten
sind, ist eine offene und schwierige Aufgabe, aber
diese Anliegen dezidiert auseinanderhalten zu wollen,

ermöglicht es überhaupt erst, eine disziplinäre
Profilbildung in der Religionswissenschaft
vorzunehmen. Das gehört zu ihrem Credo - und das
besagt bereits andeutend, welche Schwierigkeiten es
ihr bereitet. Hierzu braucht sie allerdings eine
selbstreflexive Religionstheorie und den Dialog mit
den Theologien (aber beispielsweise auch den
religiösen Buddhologien). Denn nur hier zeigt sich in

reflexiver Abgrenzung, wie sie ihren Gegenstand
anders konstituiert. Am idealiter imaginierten
Anfang der Religionswissenschaft steht also ein Wille:
nicht religiös, sondern dezidiert komparativ Phänomene

zu beschreiben, die theoretisch als Religion
ausgewiesen werden können.

Es kann daher auch ein Vorteil für die Religionswissenschaft

sein, an einer Theologischen Fakultät den
Reibungsprozessen und Konkurrenzen hinsichtlich
der wissenschaftlichen Behandlung des Religionsthemas

ausgesetzt zu sein. An der Universität Basel
hatte bereits Franz Overbeck aufgrund seines
ambivalenten Verhältnisses zum Christentum eine
etwas marginale Stellung an der Theologischen
Fakultät eingenommen. Eine auf ihn, der bereits
dem Organisationskomitee des Basler Kongresses
von 1904 angehörte, zurückgehende Professur in
eine für Religionswissenschaft umzuwidmen, ist
nicht nur eine Verpflichtung für ihre jetzigen und
künftigen Inhaber, es war insbesondere ein hellsichtiger

und zugleich mutiger Schritt gewesen, der
bezeugt, dass eine Theologische Fakultät marginale
Positionen benötigt und auch verträgt, um sich
selbst in der akademischen Öffentlichkeit kommentieren

und damit reflektieren zu können. Das setzt
seitens einer Religionswissenschaft, die mit einem
Bein in dieser Fakultät verankert bleibt, eine Loyalität

in ihrer Rückbezüglichkeit auf diese Fakultät
voraus, die genau der bereits geforderten Marginalie

zum Haupttext der Religionsgeschichte
gleichkommt, einer Marginalie zu einem sich fortschreibenden

Haupttext, der sein Selbstbewusstsein und
auch einen Teil seines Sinnpotentials wiederum erst
aus seinen Marginalien, nicht bloss aus seinen
heiligen und kanonischen Fussnoten bezieht. In die-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010 AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

28

sem Sinne kann die Religionswissenschaft die
spannungsreichen, aber loyalen Randgänge von
Franz Overbeck an der Theologischen Fakultät und
in der Universität Basel zum Gewinn beider Seiten
fortführen.

Der Zusammenhang von öffentlichem Religionsdiskurs

und Religionswissenschaft bleibt ein
spannungsreicher, der den jeweiligen Nerv der Zeitläufte
trifft, aber auch ein unabschliessbarer, und er muss
im Sinne eines über seine historischen, institutionellen

und auch ethischen Voraussetzungen aufgeklärten
Diskurses fortgesetzt werden. Dabei muss

jedoch immer der eigene disziplinare Ort in einer
Wissenschaftsgesellschaft, die in einer durch Religion

gekennzeichneten Gesellschaft und Kultur
eingebettet ist, mit bedacht werden. Das hat an den
Universitäten und damit in der Wissenschaftsgesellschaft

entsprechend universitätspolitische, fächer-
poiitische und wissenschaftstheoretische
Konsequenzen, aber es hat auch gesellschaftspolitische
Implikationen.

Universitätspolitisch muss die Unabhängigkeit von
religiösen und damit theologischen Anliegen in der
religionswissenschaftlichen Behandlung von Religion

eingefordert bleiben. Die Religionswissenschaft
gehört nicht in die theologischen Disziplinen, aber
kann durchaus an theologischen Fakultäten ihren
Dialog aufnehmen. Curricular muss sie aber völlig
unabhängig von den Theologien bleiben. Fächerpolitisch

bedeutet das, dass die Religionswissenschaft
ein spezifisches Fachprofil entwickeln muss und
den Gegenstand Religion anders zu behandeln hat,
als es die Soziologie, die Psychologie, die Ethnologie

oder die Kulturwissenschaft können.
Religionswissenschaft muss von ihrem Gegenstand her denken

und diesen als autonomen konstituieren. Das
ist keine Wesensbestimmung, sondern ein
experimentell-heuristisches Unterfangen. Wissenschaftstheoretisch

muss daher die Religionswissenschaft
ihre Religionstheorie heuristisch-konstruktiv und
damit als Theorie ihrer eigenen Gegenstandskonstitution,

also der Bestimmung von Religion betreiben.

Das sind alles keine einfachen Aufgaben. Aber
verkompliziert werden sie durch gesellschaftspolitische
Hintergründe: Religion im öffentlichen Diskurs wird
zumeist durch ein religiöses und damit zumeist
durch ein theologisch geprägtes Vorverständnis
bestimmt. Hier muss die Religionswissenschaft
andere, innovative und subversive Perspektiven
einbringen. Sie muss die Interessenspolitiken aller
religiösen Sprecher aufzeigen, die mit oder gegen
den Begriff Religion operieren. Die Gesellschaft
muss verunsichert werden, wenn sie meint, allgemein

von Religion zu reden, wo sie doch zumeist
nur bestimmte Varianten derselben meint. Religion
ist ein viel breiteres und komplexeres Phänomen als
gemeinhin gedacht und rhetorisch verlautbart wird.
Hierzu und für den notwendigen Blick über die eu-

rozentrischen Grenzen hinaus braucht die Universität
als gesellschaftliche Reflexionsinstanz eine

komparativ vorgehende Religionswissenschaft. -


	Religionswissenschaft : zur Geschichte, Problematik und Profilbildung einer komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel

