Zeitschrift: Bulletin / Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden =
Association Suisse des Enseignant-e-s d’Université

Herausgeber: Vereinigung der Schweizerischen Hochschuldozierenden

Band: 36 (2010)

Heft: 1

Artikel: Religionswissenschatt : zur Geschichte, Problematik und Profilbildung
einer komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universitat
Basel

Autor: Mohn, Jurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-893831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-893831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

18

Religionswissenschaft:

Zur Geschichte, Problematik und Profilbildung einer komparativen Wis-
senschaftsdisziplin mit Blick auf die Universitit Basel

Jiirgen Mohn*

Zur Religionswissenschaft: Marginalien zu
einer marginalen Wissenschaft

Jede wissenschaftliche Disziplin kennt ihre unter-
schiedlichen und einander widerstreitenden Kon-
zeptionen. So auch die Religionswissenschaft. Je
nach dem, wie sich ihre Vertreterinnen und Vertre-
ter konzeptionell zum Religionsbegriff (also zum
Gegenstandsbereich ihrer Wissenschaft), zum Wis-
senschaftsverstéandnis (also zur wissenschaftlichen
Sichtweise auf diesen Gegenstand) und zur Aufga-
benstellung (also zu den eigenen religionsbezoge-
nen Forschungsprojekten) der Religionswissen-
schaft stellen, ergeben sich auch ganz andere
Sichtweisen auf die Geschichte, die problemati-
schen Seiten und die je erwiinschte Profilbildung
der Religionswissenschaft. Die Religionswissen-
schaft ist zwar ein alteres akademisches Fach als
beispielsweise die Soziologie, die mittlerweile eine
eigene Subdisziplin Religionssoziologie ausbilden
konnte, aber auch ein quantitativ in jeder Hinsicht
viel kleineres Fach. Die Religionswissenschaft hat
sich daher im Gegensatz zur Soziologie als Wis-
senschaftsdisziplin trotz ihres potentiell umfangrei-
chen Gegenstandsbereichs kaum ausdifferenzieren
kénnen und fristet nach wie vor ein marginales Da-
sein an den Universitaten. Viele Wissenschaften
von der Theologie (iber Soziologie, Psychologie bis
neuerdings hin zur Hirnforschung und Wirtschafts-
wissenschaft erheben den Anspruch, Religion zu
traktandieren. Aber nur eine Disziplin erhebt den
nominellen Anspruch, die wissenschaftliche Per-
spektive auf den Gegenstand Religion zu vertreten.
Und damit stehen selbstredend die wissenschafts-

* Universitat Basel, Departement Religionswissenschaft, Nadel-
berg 10, 4051 Basel.

E-mail: juergen.mohn@unibas.ch
www.religionswissenschaft.com

Jiirgen Mohn, Dr. phil. habil., ist seit 2006 Ordinarius fur Religi-
onswissenschaft an der Universitat Basel und seit 2008 Vorste-
her des neu gegriindeten bifakultdaren Departements Religions-
wissenschaft. Arbeitsschwerpunkte sind: Religionstheorie; Reli-
gionsaisthetik; Buddhismusrezeption im Westen; Européische
Religionsgeschichte; Wissenschaftsgeschichte; Mythos-, Zeit-
und Geschichtstheorien. J.M. studierte von 1984-1991 Religi-
onswissenschaft, Psychologie, Agyptologie, Japanologie, Philo-
sophie und Kunstgeschichte in Marburg und Bonn; 1992-1995
Stipendiat und Promotion am Graduiertenkolleg fur ,Interkulturel-
le Studien” der Universitat Bonn; 1997-2003 Wissenschaftlicher
Assistent fur Religionswissenschaft an der LMU Minchen; 2003
Habilitation an der LMU Minchen; 2003-2006 Professur fur
Theorie und Methodik der Religionswissenschaft an der LMU
Munchen (Fakultat fur Philosophie, Wissenschaftstheorie und
Religionswissenschaft).

theoretischen, aber auch die gesellschaftsbezoge-
nen Probleme ins Haus. Kénnen andere Disziplinen
keinen wissenschaftlichen Anspruch erheben? Das
ist ihnen schwer abzusprechen. Muss der Diszipli-
nen-Name daher im Plural als Religionswissen-
schaften gefiihrt werden, um die verschiedenen
wissenschaftlichen Perspektiven im Sinne einer
universitatspolitischen  Organisationseinheit  zu-
sammenzufiilhren? Dann braucht es keine eigene
Disziplin Religionswissenschaft. Und wer spricht
wissenschaftlich kompetent in der gesellschaftlichen
Offentlichkeit, wenn es um Probleme der Religion
geht? Da hort man Theologen, Islamwissenschaftler
oder Rechtswissenschaftler bis hin zu medizini-
schen Spezialisten fur Hirn und Spiritualitat ihre
autoritativ verbalen Zeigefinger erheben.

Die Religionswissenschaft konnte also abgeschafft
werden, so marginal erscheint sie im kakophonen
Chor der selbsternannten wissenschatftlichen Reli-
gionsspezilisten; - an denen es Uberdies nicht man-
gelt, seitdem von der Wiederkehr der Gétter und der
Religion feuilletonistisch gemunkelt und kathedral
spekuliert wird. ,Religion‘ verspricht mediale Auf-
merksamkeit, offentliche Relevanzzugestidndnisse
und letztlich universitdre Gelder fir Zentrenbildung.
Alle wollen sich von dem Religionskuchen eine
Scheibe abschneiden. Wie vermag sich hier die
Religionswissenschaft zu profilieren? Sie muss die
historische Genese der wissenschaftlichen Behand-
lung von Religion nachzeichnen, um hier ihre eige-
ne Perspektive auszumachen. Sie muss ihren Ge-
genstand reflexiv bestimmen und Unterscheidungen
einfuhren, die die anderen Disziplinen nicht kennen
und die eine spezifische Sichtweise auf den Ge-
genstand Religion ermdglichen. Letztendlich muss
sie aus ihrer marginalen Positionierung in Universi-
tat, Wissenschaftskanon und Gesellschaft eine Tu-
gend generieren: die Kunst des marginalen Blicks
auf Religion. Ein Blick, der mehr und anderes sieht
als die anderen Disziplinen.

Die erste Unterscheidung des religionswissen-
schaftlichen Blicks besteht darin, zwischen religié-
sen und wissenschaftlichen Religionsdiskursen zu
unterscheiden. Und auch wissenschaftliche Diskur-
se konnen religiose sein. Hierzu braucht es einen
marginalen, abstéandigen und reflexiven, letztlich auf
verschiedenen Ebenen angesiedelten Religionsbeg-
riff. Aus der Sicht des Randes, der sich als Zu-
schauer des gesellschaftlichen Religionsdiskurses
positioniert, ist die gesellschaftliche und auch die im
Kontext der unterschiedlichen Wissenschaften auf-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n” 1, avril 2010

tauchende Verwendung des Wortes (bzw. des Beg-
riffs) ,Religion’ kein wissenschaftlich zureichendes
Kriterium fir die Konstituierung des wissenschaftli-
chen Gegenstandsbereichs Religion in seiner gan-
zen Breite. Gesellschaftliche Religionsdiskurse, die
sich vollmundig auch des Wortes Religion bedie-
nen, sind nur ein reflexiver Teilbereich des religio-
sen Feldes. Die Religionswissenschaft befragt die-
sen Bereich: Was wird verhandelt, wenn Uber Reli-
gion dort gesprochen wird, wo der Begriff fur rele-
vant gehalten wird: von der Religionskritik Uber die
Religionsindifferenz bis hin zur apologetischen Wie-
derkehr-Rhetorik. Warum reden Europa, der Wes-
ten und dartiber hinaus die durch den Westen be-
einflussten Kulturen so ambivalent ber Religion?
Aber auch in anders strukturierten, nicht eurogenen
Semantiken gibt es &hnlich gelagerte, religionséhn-
liche und ebenso weit, ambivalent und konkurren-
Zierend verwendete Worte bzw. Begriffe: Wie und
warum wird dort beispielsweise Uber (Arabisch) din,
Uber (Chinesisch) dao, tiber (Sanskrit) dharma oder
Sruti oder Uber (Japanisch) shakyo verhandelt?
Religiose Religionsdiskurse treten kulturdifferent
und multilingual auf.

Der Gegenstand der Religionswissenschaft geht
jedoch in den semantischen Religionsdiskursen und
ihren gesellschaftlichen Pragmatiken nicht auf. Es
sind religionsreflexive Diskurse wie sie in vielen
Kulturen als selbstreflexives Epiphdnomen umfas-
senderer religioser Diskurse auftreten, die als Welt-,
Ordnungs-, Geschichts- und Sinnstiftungs-, aber
auch als Gegendiskurse des Bruches und der Dis-
kontinuitat von Ordnung gekennzeichnet werden
kénnen. Sie gehéren in ein weiter zu bestimmendes
Feld dessen hinein, was nur metasprachlich, also
religionswissenschaftlich als Religion, eben als Ge-
genstand der Religionswissenschaft bestimmt wer-
den kann.

Diese Unterscheidung bestimmt also zum Teil den
Blick der Religionswissenschaft, was jedoch fiir eine
Profilbildung nicht zureichend ist. Hinzu muss kom-
men, dass die Religionswissenschaft diesen dop-
pelten Gegenstandsbereich (religidse Diskurse und
Religionsdiskurse) von ihrem eigenen Standpunkt
unterscheiden kénnen muss. Wenn sie nicht in ei-
nem reflexiven Mahlstrom an Reflexion untergehen
will, muss sie sich in Abstandigkeit zu ihrem Ge-
genstand bemihen, muss sie eine Sensibilitat dafur
entwickeln, wann Religionsdiskurse mit religidsen
Anliegen gekoppelt werden. Sie muss wie die Mar-
ginalie zum Text der Religionsgeschichte diese ihre
marginale Beobachterperspektive reflektieren und
versuchen, sie beizubehalten. So schwer das im
einzelnen auch durchzuhalten sein mag, um nicht
zwischen der Skylla eines naiven Religionsneutra-
lismus und der Charybdis einer postmodernen Be-
liebigkeit in Sachen Religion (religious studies) un-
terzugehen, bleibt das eine regulative und sensibili-

15

sierende Aufgabe religionswissenschaftlicher Theo-
riebildung.

Letztlich kann sie diesen Standpunkt nur einneh-
men, wenn sie konsequent versucht, komparatis-
tisch vorzugehen und zu argumentieren: selbst in
lokalhistorischen Perspektiven und gegenwartsbe-
zogenen Untersuchungsbereichen. Die Generierung
ihrer reflexiven Begriffssprache, die gerne auch als
Metasprache bezeichnet wird, muss sich konse-
quent formalisieren und von den religids kontami-
nierten Inhalten des spezifischen Untersuchungs-
gegenstandes absehen. Der Vergleich muss implizit
immer mitgedacht werden.

Diese Punkte kdnnen dann das Profil einer wissen-
schaftlichen Disziplin auszeichnen, die als Religi-
onswissenschaft im Singular erhobenen Hauptes
wird auftreten kénnen. Wobei nicht vergessen wer-
den darf, dass die Religionswissenschaft gerade
deswegen eingebunden bleibt in einen grdsseren
wissenschaftlichen Forschungsverbund, der sich
aus politikwissenschaftlicher, theologischer, sozio-
logischer, psychologischer, medizinischer, ethi-
scher, philosophischer und lokalhistorischer Per-
spektive mit Religion beschaftigt. Jedoch nur dann,
wenn sie einen eigenen Standpunkt, eine eigene
Perspektive und Fragestellung mitbringt, ist die
Religionswissenschaft soweit profiliert, dass sie
auch die nicht-religionswissenschaftliche wissen-
schaftliche Religionsforschung und den gesell-
schaftlichen Religionsdiskurs bereichert.

Zur Geschichte der Religionswissenschaft
als Geschichte des komparativ konstituier-
ten Gegenstandsbereichs ,Religion’

Jede wissenschaftliche Disziplin hat ihre Gegens-
tandsgeschichten. Diese werden aber unterschied-
lich bestimmt und erzahilt: je nach wissenschaftli-
chem Standpunkt und Interesse am Gegenstand, je
nach gesellschaftlichem Gegenwartsinteresse und
disziplinarer Zukunftsvision. Viele weitere Faktoren
mogen eine Rolle spielen. ,Was ist der Gegenstand
der Religionswissenschaft?“ ist dann eine Frage,
die vielleicht, wenn sie auf diese Weise
,objektivistisch® und zu pauschal formuliert wird,
falsch gestellt sein mag. Aber diese Frage ist
nichtsdestoweniger zentral und zugleich auch un-
bequem, weil anderen wissenschaftlichen Zugén-
gen tendenziell widerstreitend, wenn es eine eigen-
stdndige Wissenschaftsdisziplin Religionswissen-
schaft im dezidierten Singular an den Universitaten
und im traditionellen Spektrum ihres Facherkanon
geben soll. Stellt eine Disziplin innerhalb der Geis-
tes-, Kultur- und Sozialwissenschaften nicht mehr
die Frage nach dem, was sie - und auf ihre Weise
nur sie - eigentlich untersucht, hat sie bereits ihr
Proprium innerhalb des Wissenschaftskanons fahr-
lassig aufgegeben und als eigensténdige Nachbar-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

20

disziplin klaglich versagt. Die Religionswissenschaft
muss sich ihr Nomen proprium im Prozess der Ge-
genstandskonstitution immer wieder reflexiv erarbei-
ten. Die folgenden Uberlegungen zur Religionswis-
senschaft schliessen sich daher an das zuvor skiz-
ziert vorgeschlagene Proprium der Religionswis-
senschaft an und wissen dabei genau, dass andere
Vertreterinnen und Vertreter dieser Disziplin das
ganze anders sehen. Das ist nicht nur gut so, son-
dern der Normalfall selbstkritischer Wissenschaft.
Wenn ein Beitrag zur Religionswissenschaft auf
diese selbstproblematisierende Weise kokettiert,
dann scheint aber doch auch etwas faul zu sein im
Staate der Religionswissenschaft. Und so ist es
auch: Seit ihrer Entstehung in der zweiten Halfte
des 19. Jahrhunderts ist die Religionswissenschaft
gezwungen, sich gegeniber ihrem Gegenstand
Religion zu positionieren und ist den Anspriichen
der anderen religionsbezogenen Disziplinen gegen-
Uber in Rechtfertigungsnéten und Abgrenzungs-
kdmpfe verwickelt. Sie etablierte sich als ,Allgemei-
ne Religionsgeschichte” im Gegensatz zu den loka-
len Religionsgeschichten, sie disziplinierte sich als
,Vergleichende Religionswissenschaft‘ im Gegen-
satz zu den Religions-Theologien, die unter dem
Etikett der Missions- und Religionswissenschaft
oder der Systematischen Theologie an den evange-
lisch-theologischen Fakultdten und unter der Be-
zeichnung Fundamentaltheologie (oft mit dem Ap-
pendix Religionswissenschaft versehen) an den
katholisch-theologischen Fakultdten im deutsch-
sprachigen Raum beheimatet waren und sind. Die
Religionswissenschaft institutionalisierte sich also
an den philosophischen Fakultdten und grenzte sich
in ihrem vergleichenden Anspruch hinsichtlich der
beschreibenden Rekonstruktion von Religion deut-
lich von &hnlichen Unternehmen im Kontext der
The;ologien und der lokalen Religionsgeschichten
ab.

An den Universitaten entstehen ganz unterschiedli-
che Traditionen, Religion begrifflich zu bestimmen,
wissenschaftliche Standpunkte gegenlber Religion
als geselischaftlichem oder kulturellem Teilbereich
zu begriinden und einzunehmen und sich gegen-
Uber anderen Forschungsperspektiven zu behaup-
ten. Aber nur dort, wo Abgrenzungen nétig waren,
hat sich auch ein eigenstandiges Profil einer Wis-
senschaft herausgebildet, deren priméares und sogar

Yin Frankreich etablierte sich hingegen eine Religionsforschung
im Rahmen der entstehenden Sozialwissenschaften (einschliess-
lich der Ethnologie) und der Erforschung der lokalen Religions-
geschichten im Rahmen der Philologien. Im englischsprachigen
Raum entwickelt sich ein oft profiloses Sammelsurium an ,Reli-
gious Studies®, in das sich dann auch die Tradition der ,Compa-
rative Religion“ einfigte. In Japan wurde die Religionswissen-
schaft an der Universitat Tokio unter ganz anderen gesellschattli-
chen und religionsgeschichtlichen Bedingungen bereits im Jahr
1905 und damit friiher als beispielsweise in Deutschland einge-
richtet.

einziges Thema Religion darstellt und die einen
wissenschaftlich-vergleichenden Anspruch in Bezug
auf Religion/Religionen/Religidses erhebt. Hierzu
bendétigte diese entstehende Disziplin immer wieder
den Versuch, aus einer eigenen Perspektive her-
aus, Religion anders zu bestimmen als dies in den
Theologien oder in den anderen religionsbezogenen
Disziplinen wie der Soziologie, der Ethnologie oder
der Psychologie - trotz vieler Gemeinsamkeiten -
der Fall war. Lange Zeit beherrschte hierbei die
Religionsphdnomenologie das deutschsprachige
und skandinavische Wissenschaftsfeld und begriin-
dete im engen Kontakt mit den lokalen, meist aus-
sereuropdischen Religionsgeschichtsschreibungen
den wissenschaftlichen Sonderanspruch auf das
Phénomen ,Religion‘. Mit der Neuperspektivierung
der Religionswissenschaft innerhalb und als eine
der Kulturwissenschaften an den philosophischen
Fakultaten wurde jedoch die Religionsphdnomeno-
logie (spatestens wahrend der 80er Jahre des 20.
Jahrhunderts) von ihrem Thron gestossen. lhre
Kritiker befanden, sie sei zu theologielastig, unhisto-
risch, textbezogen, religionssubstanzialistisch, kon-
textvergessen und letztlich religoid vorgegangen. In
ihren Texten spiegele sich nur die eigene Religiosi-
tat des Forschers wieder und sie verwechsele daher
den Gegenstand der Religionen selbst (das Gottli-
che, Transzendente, Heilige) mit dem eigenen Ge-
genstand, der ja nur die Rede Uber der das Gattli-
che, nicht aber das Géttliche selbst sein kdnne.

Im Kontext kulturwissenschaftlicher Beschrei-
bungsparadigmata wurde versucht, die religions-
wissenschaftliche Beschreibungssprache wissen-
schaftstheoretisch neu zu begriinden und dabei
doch den vergleichenden Anspruch aufrecht zu
erhalten. Jedoch fiihrte die Auflésung des Gegens-
tandsbereichs Religion in kulturwissenschaftliche
Beschreibungsparameter zu einer gefahrlichen
Tendenz, den Gegenstand Religion selbst in Kultur
aufzulésen. Die durchaus bestehenden Definitions-
probleme wurden nicht angegangen, sondern ver-
drangt und an den nicht weniger problematischen
Kulturbegriff weitergereicht. Damit wurde der spezi-
fische Gegenstandsbereich der Religionswissen-
schaft schwer abgrenzbar und somit kulturwissen-
schaftlich in Frage gestellt. Diese Bedrohung unter-
lief dann aber auch den Anspruch, Religion kompe-
tenter als andere Disziplinen zu erforschen.

Die Autonomiefrage der Religionswissenschaft steht
also weiterhin vor der Aufgabe, ihren Gegenstand
zu bestimmen, sich wissenschaftstheoretisch zu
disziplinieren und den religidsen wie lokalhistori-
schen Anliegen und Kompetenzen eine spezifisch
vergleichende Forschungskompetenz an die Seite
zu stellen. Und diese Aufgabe entsteht bereits bei
der Reflexion auf den Gegenstandsbereich und
dessen Konstituierung: also bei der Frage ,Was ist
der Gegenstand der Religionswissenschaft?“. Die-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

ser Frage kann die Religionswissenschaft weder bei
der Beschreibung ihrer Geschichte noch bei der
Profilbildung aus dem Weg gehen. Auch wenn eine
substantialistische Bestimmung oder gar Definition
von Religion weder bei der Wissenschaftsge-
schichtsschreibung, bei der wissenschaftstheoreti-
schen Begriindung und auch nicht im Rahmen der
Universitatspolitik hilfreich sein mag, muss doch
immer wieder eine heuristische Reflexion des Reli-
gionsbegriffs im Sinne der Bestimmung des eigenen
Gegenstandsbereichs der Forschung vorgenommen
werden.

Ausgangspunkt muss also die heuristische Setzung
des Gegenstandsbereichs sein. Diese kann explizit
erarbeitet werden, wird jedoch zumeist implizit vor-
genommen und dann unterschwellig, wenn nicht
unbewusst gehalten. Bei diesen Setzungen, die oft
nur zwischen den Prosazeilen der einzelnen For-
scher herausgelesen werden kdénnen, spielen viele
Faktoren eine Rolle. Personliche, gesellschaftliche,
aktualitatsbezogen-modische ebenso wie manch-
mal eben auch religiése oder gar theologische. Eine
solche Gegenstandsbeschreibung muss aber zu-
dem flexibel sein, sie muss heuristisch und spezi-
fisch, aber auch diskursfahig vorgenommen wer-
den. Zwei Dimensionen sind zu beriicksichtigen: der
zu erblickende Gegenstand Religion und der religi-
onswissenschaftliche Blick. Und es muss von all-
gemeinen zu spezifischeren Bestimmungen vorge-
gangen werden. Dabei ist zu beachten, dass diese
theoretischen Bestimmungen letztlich der For-
schungspraxis, also den vielen Einzelgegenstanden
der religionswissenschaftlichen Forschung dienen
mussen. Wir missen den vielfach variierten Spruch
Kants auch in dieser Hinsicht hochhalten: Religions-
theorie ohne (historische oder gegenwartsbezoge-
ne) Forschungspraxis ist blind, eine religionsbezo-
gene Forschungspraxis ohne Religionstheorie ist
naiv. Der Gegenstand Religion ist als ein Faktor
gesellschaftlicher, kultureller und damit immer auch
individueller Phdnomene zu fassen, der Blick hier-
auf ist ein genuin komparativer, der Standort ein
dezidiert nicht-religiéser. Die Geschichte der Religi-
onswissenschaft fangt also 1. mit einer komparati-
ven und 2. religiés desinteressierten Hinblicknahme
auf 3. Phanomene namens Religion an, die situativ
im Prozess der Hinblicknahme konstituiert werden.

Dabei ist sozusagen implizit immer ein universalhis-
torischer und - um ein Modewort zu verwenden -
globaler Ansatz verbunden: ein die Kulturen und
Gesellschaften Ubergreifender Vergleichsansatz.
Nur ,offenbart’ sich das zu vergleichende Phano-
men Religion nicht aus der Fille des Gegebenen
oder der Méglichkeiten von sich aus, sondern muss
durch den wissenschaftlichen Blick kcnstituiert wer-
den. Die Selbstbezeichnung oder Ablehnung der
Bezeichnung Religion durch spezifische Akteure
stellt keinerlei Kriterium fiir diesen Ansatz dar. Denn

21

das wirde Kulturen ohne Verwendung des Religi-
onsbegriffs ausschliessen, es bericksichtigt nicht
die polemische oder spezifisch religiése Begriffs-
verwendung von Religion und schliesst Phdnomene
aus der Forschung aus, die nicht in der Verfiigbar-
keit von Sprecherpositionen stehen (z.B. die Erfor-
schung von Artefakten in der Archédologie). Jeder
Gegenstandsbereich komparativer Forschung ver-
langt einen konstruierten, verallgemeinernden
Zugriff, der sich dann in der Einzelarbeit bewahren
und korrigieren sollte. Wer anders meint vorgehen
zu koénnen, tduscht sich selbst.

Die mdgliche Bewahrungsperspektive dieser Positi-
on ist naturlich das Problem. Was sind die Kriterien
einer solchen sich selbst bewahrenden For-
schungspraxis? Das ist und bleibt die Crux kompa-
rativer Forschungen, die immer ein zeitlicher und
zirkularer Prozess zugleich sind. Die Nichteinhalt-
barkeit des Ideals von Konstituierung und Bewah-
rung ist aber noch lange kein Grund zu dessen
Infragestellung. Komparative Heuristik arbeitet mit
einem regulativen ldeal der Veranderbarkeit des
zwischen Beobachtung und Beobachteten changie-
renden Forschungsprozesses, der gesellschaftlich
und individuell rickgebunden bleibt. Die Konstituie-
rung eines tertium comparationis und dessen stan-
diger Korrektur im Prozess einer kulturlibergreifen-
den Religionsforschung ist das Ideal. Dieser Pro-
zess ist aber nicht zu verwechseln mit der wissen-
schaftlichen Forschungsideologie des Fortschrei-
tens von Erkenntnis oder mit dem Ann&herungsmy-
thos an eine vermeintliche Wahrheit als Telos die-
ses Prozesses. Die Korrektur ist selbst ein Aus-
handlungsprozess innerhalb der Scientific Commu-
nity und hat keinen archimedischen Kontrollpunkt,
basiert also keinesfalls auf einer Korrespondenz-
theorie vermeintlicher Wahrheit. Dies vorausge-
schickt muss der Gegenstand im Kontext von Kultur
und Gesellschaft beschreiben werden. Hierzu gibt
es unterschiedliche funktionale und substantielle
Bestimmungsmaoglichkeiten von Religion, die mitt-
lerweile sicherlich schon in die Hunderte gehen.
Beim Gesellschafts- oder Kulturbegriff oder bei der
Bestimmung von Leben (Live Sciences oder Biolo-
gie) oder bei Politik oder Recht oder auch bei der
Bestimmung von Ritual oder Mythos oder Wirtschaft
sehen die Probleme ahnlich aus. Alle Disziplinen,
die sich diesen Grossforschungsbereichen widmen,
mussen bei der diskursiven Verallgemeinerung von
Forschungsergebnissen mit heuristischen Begriffs-
bestimmungen vorgédngig und nachgdngig zum
Forschungsprozess umgehen, ohne dabei endgulti-
ge Festlegungen vornehmen zu kénnen.

Auch die Grenze von Religion und Nichtreligion ist
nie gegeben, sondern immer unterschiedlich zu
bestimmen. Wie sie bestimmt werden kann, hdngt
auch von dem zweiten Punkt ab: es dirfen nicht
religiose Unterscheidungen zur Unterscheidung von



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

22

Religion herangezogen werden. Es muss eine
Abstandigkeit gewahrt werden, die die religionswis-
senschaftliche Distanzsprache von der religids valo-
risierten Eigensprache der religidsen Phdnomene
unterscheidet. Sonst wirde es zu einer Verallge-
meinerung bestimmter religiéser Inhalte kommen.
Die Differenz von heilig und profan beruht auf einer
Unterscheidung, die religionsintern in der Antike als
Strukturierung des Raumes auftaucht. Wird das
Heilige mit dem Tempelbezirk und damit mit dem
gottlichen Bereich identifiziert, wird eine spezifisch
inhaltliche religiocse Wahrnehmung des Raumes
verallgemeinert. Man féngt sich damit Probleme
dergestalt ein, dass es in der Religion allgemein um
das Heilige ginge und dass das Profane ausserhalb
des religiosen Bereiches liegen wirde. Wird nun
unter dem Vorzeichen dieser Differenz eine verglei-
chende Religionsgeschichte geschrieben, wie das
der rumanische Religionshistoriker Mircea Eliade
vorgeschlagen hat, wird die religiose Gegenstands-
sprache in die wissenschaftliche Distanzsprache
hinein erweitert und die religionswissenschaftliche
Kategorienbildung zu einer religiésen. Anders und
formaler sadhe es aus, wirde die Setzung der Diffe-
renz von markiertem Raum zu nicht-markiertem
Raum zu einem Suchkriterium religiéser Weltwahr-
nehmung erhoben. Dann lage das Profane nicht
ausserhalb des Heiligen und damit des Religitsen,
sondern dichotomische, qualitative Raumwahrneh-
mungen, die unterschiedliche Abstufungsmdglich-
keiten zuliessen, kénnten dann eines der heuristi-
schen Kriterien fir religiosse Raumwahrnehmungen
sein. Die Setzung grundlegender Raum- oder Zeit-
oder Sozial- oder Handlungseinteilungen wére eine
mogliche formale Bestimmung desjenigen Faktors,
der als Religion im komparativen Forschungspro-
zess beschrieben und verglichen werden kdnnte.
Eine solche Bestimmung von Religion als Orientie-
rungssetzung hatte weitere Voraussetzungen zu
beriicksichtigen und Erweiterungsmdglichkeiten
auszutesten. Wenn Religion primare Orientierung
ermdgliche, dann setzt sie mit den grundlegenden
Differenzpunkten eine Ordnung in die wahrnehmba-
re Welt. Die Orientierungsleistung misste also auf
ihre Ordnungsimplikate hin befragt werden. Wenn
Ordnungen gesetzt werden, sind Grenzen und
Grenzverletzungen impliziert, sind in sozialer Hin-
sicht Inklusion und Exklusion beteiligt. Wenn Religi-
on mit Ordnungssetzungen zu tun habe, dann ist ihr
Thema selbstredend gerade auch das Gegentell,
das sie zu verhindern trachtet: Un-Ordnung oder
Chaos. Wenn aber der Prozess der Ordnungsset-
zung immer auch Umbriiche mit sich fuhrt, die Neu-
ordnung die Umordnung alter Ordnungen impliziert,
ist sie auch an dem Prozess der Zerstérung und
Auflésung, der Dekonstruktion und Destruktion be-
teiligt, in zeitlicher Hinsicht an der Kontinuitat von
Tradition ebenso wie an Diskontinuitdt durch bei-
spielsweise ,Reformation’ oder ,Renaissance’. Wo-

bei die beiden letztgenannten Begriffe wiederum die
bereits inhaltlich religiose Ausdeutung eines sol-
chen Prozesses darstellen und auf die ,Reformation’
und die ,Renaissance’ als historische Epochenbe-
zeichnungen verweisen, die deutliche Bewertungen
im Kontext der Religionsgeschichte Europas dar-
stellen.

Religionswissenschaftliche Beschreibungssprache
muss also bereits bei der Konstituierung des Ge-
genstandsbereichs, der untersucht werden soll,
darauf achten, dass in die formale Beschreibungs-
sprache hinein nicht vorschnell Inhalte bestimmter
Religionen verallgemeinert werden. Nur in dieser
Formalisierung kann sie ihren komparativen Status,
der immer auch kulturiibergreifende Uberlegungen
impliziert, plausibel aufrechterhalten. Nicht-religiose
Gegenstandskonstituierung fiihrt also zu systemati-
schen und reflexiven Fragestellungen: Wie hangen
die Begriffe und die solcherart konstituierten und zu
untersuchenden Phianomene zusammen? Wie kann
sich die Begriffssprache formalisieren und aus der
religiosen (im Kontext des européischen Christen-
tums) und zumeist theologisch kontaminierten
Sprachlichkeit 16sen? Das Problem stellt sich bei
der Verwendung von Begriffen wie heilig, transzen-
dent, aber auch bei den Begriffen Orientierung und
Ordnung oder Chaos. Die reflexive Vorsicht muss
also in die systematisierende Beschreibungsspra-
che Ubernommen werden. Die Religionswissen-
schaft muss theoretisch ebenso bewusst und
sprachsensibel vorgehen, wie sie sich in selbstver-
standlicher Weise im Forschungsprozess je nach
Fragestellung und Quellenbereich unterschiedlicher
Methoden bedienen muss. Religion zu beschreiben
ist also immer dann, wenn es ein komparatives
Vorgehen ist, ein auf der Ebene der wissenschaftli-
chen Sprache tendenziell systematisches Unter-
nehmen. Die Religionswissenschaft ist deswegen
aber nicht, wie in &lteren Bestimmungen oder in
einigen Professuren-Bezeichnungen suggeriert,
eine systematische Disziplin. Die Systematizitét
ihrer Begriffsarbeit ist ihnrem komparativen Anspruch
nachgeordnet, ergibt sich erst sekundar aus ihrem
religionsvergleichenden Anliegen.

Aus dieser Selbstpositionierung ergibt sich nun
auch eine spezifische Bestimmung des Disziplinen-
singulars: im Folgenden kann nur eine ,Komparati-
ve Religionswissenschaft als Religionswissen-
schaft verstanden werden. Hierzu braucht sie aller-
dings nicht mehr die qualifizierende adjektivische
Bestimmung explizit hervorzuheben. Denn der zu
konstituierende Gegenstand selbst verbirgt bereits
den komparativen Anspruch einer jeglichen Religi-
onsforschung, die als Religionswissenschaft wird
auftreten konnen. An der Universitat Basel wird
insofern eine bestimmte Tradition der Religionswis-
senschaft fortgefuhrt, die sich einem nicht-religiésen
und explizit komparativen Verstandnis von Religi-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

onswissenschaft verpflichtet sieht. Daher gehéren in
die Wissenschaftsgeschichte dieser Tradition auch
nicht solche Behandlungen von Religion, die ent-
weder religids oder bloss religionsgeschichtlich bzw.
nicht-vergleichend sind.

Zur Genese des Religionsbegriffs und zur
Geschichte der Religionsforschung in Basel

Die Entstehung der vergleichenden Religionsfor-
schung, die dann in die Ausbildung der Religions-
wissenschaft als akademischer Disziplin mindete,
ist ein Folgeprodukt der Transformationen der Reli-
gionsverstandisse und damit der Religionsbegriffe
gegen Ende des 18. und im Laufe des 19. Jahrhun-
derts. ,Religion* im heutigen Sinne ihrer Verstand-
nisse ist eine Neuerfindung des 18. und 19. Jahr-
hunderts. Diese Erfindung betrifft die Semantik, mit
der bestimmte Phanomene offentlich, vorwiegend
politisch und wissenschaftlich, rechtlich und kultu-
rell, aber auch neu in der traditionellen christlichen
Sprache verhandelt wurden. Die religionsgeschicht-
lichen Entwicklungen des 18. und 19. Jahrhunderts
haben sich in und mit dem Religionsbegriff zugleich
zum Ausdruck gebracht. Da sich diese Phanomene
und Strukturen ausserst disparat entwickelt haben,
hat sich auch eine entsprechende Disparatheit und
Widerspriichlichkeit in den Religionsbegriff selbst
eingeschlichen. Unter Religion wurde vieles und
unvereinbares verstanden. Die breite einsetzende
weltanschauliche Pluralisierung und Individualisie-
rung, die auch eine zunehmende Fragmentierung
der christlichen Konfessionen bedingte und sich
zum Teil selbst aus dieser christlichen Diversifizie-
rung herleitete, steht in einem breiteren religionsge-
schichtlichen Diversifikationsprozess, der weit tGber
die christlichen Gestalten von Religion hinausreicht.
Zu den Phanomenen, die unter Religion verstanden
und offentlich verhandelt wurden, zahlen seit dem
18. und 19. Jahrhundert weiterhin auch, aber eben
nicht mehr exklusiv die Monotheismen: die Konfes-
sionen und christlichen Denominationen, das Ju-
dentum und der Islam. Hierzu gehéren auch der
randsténdige Atheismus und Pantheismus und das
friher so genannte polytheistische Heidentum und
der Aberglaube sowie zunehmend die Religionen,
Qie durch den Kolonialismus als primitive Religionen
In den europaisch-westlichen Horizont aufgenom-
men wurden. Hierzu gehéren weiterhin der mit er-
heblichen Verstandnisschwierigkeiten nur zégerlich
als Religion identifizierte Buddhismus. Aber nicht
nur die spater so genannten grossen Weltreligionen
und ihre Randphanomene werden als Religion be-
zeichnet, sondern auch - und das ist neu gegeniiber
den Verwendungen des Religionsbegriffs in der
rémischen Antike und auch noch in der frilhen Neu-
Zeit - viele weitere zunéchst disparate Phanomene:
8o die politischen Religionen der modernen Natio-
fjalismen und die individuell akzentuierten Kunstre-
ligionen sowie die Debatten tber die ,Religion der

23

Zukunft’; eine Bezeichnung, mit der der angebliche
Religionskritiker Feuerbach seine eigene Philoso-
phie bezeichnete. Weiterhin werden unter dem Eti-
kett Religion verhandelt: die Wissenschaftsreligio-
nen wie der Haeckelsche Monismus, die Theoso-
phie, die Esoterik und der Okkultismus und die Ver-
suche der Repristinierung gnostischer und paganer
Religionen. Durch diese disparaten Religionsdiskur-
se sind zugleich die Pluralisierung und Individuali-
sierung des Religiosen, des als Religion Vermeinten
oder sich als Religion selbst Bezeichnenden, ins
Bewusstsein der Offentlichkeiten getreten. Die Di-
versifikation des Religidsen in seinen gesellschaftli-
chen (insbesondere politischen und wissenschaftli-
chen) Diskursen wurde zur Mdéglichkeitsbedingung,
(Uberraschend) neu und offentlich von Religion zu
reden. Mit dem polysemantischen Religionsbegriff
tritt in die Offentlichkeit der intellektuellen Diskurse
ein ambivalenter, sowohl existentiell und politisch
aufgeladener wie polemisch-kritisch eingesetzter
Begriff, der zum Stachel im Fleisch der traditionellen
Religionen wird. Der entstehende Kollektivsingular
Religion lasst sogar trotz oder auch wegen seiner
theologischen Verwendungen in semantischer Hin-
sicht die monotheistisch etablierten und institutiona-
lisierten Religionen als ein Spezialfall einer allge-
meineren und abstrakteren (Menschheits-)Religion
hinter sich. Wenn diese neuen Religionsbegriffe
jedoch zu einem Signum der plural gewordenen
Religionsgeschichte wurden, als Fremd- und als
Eigenbezeichnung scheinbar nur wenig zu verein-
barende Phdnomene bezeichneten, stellte sich als
wissenschaftliche Fragestellung das Problem: Was
verbindet diese historischen und die verschiedens-
ten Gesellschaften und Kulturen (Ubergreifenden
Phanomene, die mit der Bezeichnung Religion be-
legt wurden?

Die vergleichende Religionswissenschaft, die diese
Frage kulturvergleichend explizit aufgenommen hat,
ist daher ein Produkt der modernen Religionsge-
schichte, einer Religionsgeschichte, die in dem
Religionsbegriff ihr ganz spezifisches Medium und
Signum gefunden hat, die in und durch den Religi-
onsbegriff in die intellektuelle Offentlichkeit trat. Und
damit ist auch impliziert, dass im 19. Jahrhundert
genau dann die reflexiven Strukturen in die Religi-
onsgeschichte gekommen sind, als sie sich auf eine
spezifische Weise als Religionsgeschichte (und
eben beispielsweise nicht mehr als Heilsgeschichte)
begreift. Ein Ort dieses Reflexivwerdens besteht in
der Einrichtung von akademischen Disziplinen, die
sich der allgemeinen Religionsgeschichte zuwen-
den und von o&ffentlichen Vortragsreihen, Kongres-
sen und Gesellschaften, die ihre akademische Iden-
titat als spezifische Diskurse eben genau diesem
herausfordenden Religionsbegriff verdanken.

In der Geschichte der Religionsforschung an der
Universitat Basel wurden ebenfalls komparative



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

24

Ansétze und Begriffe zur Thematisierung von Reli-
gion im 19. Jahrhundert entwickelt. Die Lehre von
der Potenz der Religion bei Jakob Burckhardt zeigt
bereits reflexive, abstdndige und komparative Nu-
ancen in der religionsbezogenen Begriffswelt, auch
wenn diese Potenzenlehre wohl eher in die Vorge-
schichte der Religionswissenschaft geht)rt,2 Lange
vor den Kongressen zur allgemeinen und verglei-
chenden Religionsgeschichte hat sich Burckhardt
allgemein-vergleichend uber Religion gedussert und
diese selbst wie den Begriff dem radikal historisier-
enden Blick des Skeptikers unterworfen. Zwar war
er sich 1871 gegenwartsdiagnostisch nicht sicher,
ob er und seine Zeit am ,Eingang einer grossen
religiosen Krise“ stiinden, aber das ,Krauseln auf
der Oberflache” meinte er schon erahnen zu kon-
nen. Religion ist fir ihn neben dem Staat und der
Kultur eine der Potenzen der Geschichte, aber eine,
die - obwonhl sich die Religionen selbst je fiir stabil
und ewig halten und mit universaler Geltung aus-
gestattet sehen (29) - genauso wandelbar sei wie
die beiden anderen. Burckhardt leitet friih die Kultu-
rierung von Religion ein, d.h. die Bedingtheit der
Religion durch Kultur (152), indem er sie ebenso
wie die anderen Potenzen der Wandelbarkeit des
wilhlenden Geistes unterwirft (7-8). Aus dieser Dis-
tanz heraus vermag der humanistische Seismo-
graph deswegen eine religiose Krise zu erahnen,
weil die Kirchen nicht mehr dem Religionsverstand-
nis der damaligen Zeit entsprachen. Das Christen-
tum koénne in seiner Rolle als &ffentliche Anstalt das
von Burckhardt in der Nachfolge Schopenhauer mit
dem Begriff ,metaphysisch“ bezeichnete Bedurfnis
nicht mehr befriedigen. Es wirde durch die kulturel-
len Entwicklungen seiner Zeit zudem dreifach in
Frage gestellt: 1. durch die Egalisierung der heiligen
Schriften mit anderen Schriften in der Wissenschaft
und Philosophie, 2. durch die Loslésung und Auto-
nomisierung der Moral von der Religion (die fort-
schrittsorientierte Philanthropie sei ein Korrelat des
diesseitigen Erwerbssinnes und die Lebensratsel
wollten unabhangig vom Christentum gelést wer-
den), 3. durch ein Weltleben, das durch Arbeit, freie
geistige Tatigkeit und die Wohltaten der neueren
Kultur gekennzeichnet sei. Uberdies bemerkt Burck-
hardt, dass die Kunst, diese ,Verraterin®, die Inhalte
der Religion ausgeschwatzt hatte (155); so lebe die
Religion bereits seit der italienischen Renaissance
,wesentlich nur noch als Kunst fort* (156). Burck-
hardt historisiert wissenschatftlich als Historiker und
kulturalisiert kritisch als Christentumsskeptiker den
Religionsbegriff. Er zeigt also paradigmatisch, wie
der wissenschaftliche und potentiell vergleichende
Religionsbegriff im Kontext ,religiéser’ Auseinander-
setzungen gewonnen wurde.

= Burckhardt, Jacob: Weltgeschichtliche Betrachtungen, hg. von
Rudolf Marx, Stuttgart 1963: Korner, S. 39-57.

Am Ende der akademischen Entwicklung der ver-
gleichenden Religionsforschung zu Beginn des 20.
Jahrhunderts illustriert sich diese These paradigma-
tisch in dem II. Internationalen Kongress fiir Allge-
meine Religionsgeschichte, der 1904 an der Uni-
versitat Basel stattgefunden hat. Wahrend der Kon-
gresstage des ersten internationalen Kongresses
fur allgemeine Religionsgeschichte bedauerte man
im Paris der Weltausstellung von 1900 das Fehlen
der deutschsprachigen Forschung. In privaten Ge-
sprachen, wie dem Bericht des Organisators tber
die Vorgeschichte und die Vorbereitungen zum
Basler Kongress zu entnehmen ist, stellte sich aus
nahe liegenden Griinden schnell Basel als néchster
Austragungsort des zweiten Kongresses heraus.’
Der einzige deutschsprachige Vertreter in Paris war
Basler Professor und die deutsch-schweizerischen
Stadte hatten damals bereits seit langerer Zeit im
Gegensatz zu den reichsdeutschen Universitatsstét-
ten allgemeine Religionsgeschichte in die Lehrplane
aufgenommen. So wurde der Basler Teilnehmer
des Pariser Kongresses, Alfred Bertholet, damals
noch ausserordentlicher, ab 1905 ordentlicher Pro-
fessor fur Altes Testament an der Universitat Basel,
von Albert Réville im Marz 1902 offiziell angefragt,
den zweiten internationalen Kongress auszurichten.
Immerhin wurden weltweit 1500 Gelehrte mit einer
Einladung angeschrieben. Aber es galt ja auch, wie
es im Einladungsschreiben bereits damals formu-
liert wurde, ,einer so erfreulich aufstrebenden jun-
gen Wissenschaft wie der allgemeinen Religionsge-
schichte® Unterstutzung zuzusprechen. Man kénne
zwar in Basler Bescheidenheit den Vergleich mit
den ,grossen Centren“ nicht aufnehmen, Basel
kénne aber gerade mit seinem ,ruhigere[n] Charak-
ter [...] der Konzentration der Interessen auf den
stillen Ernst der gemeinsamen Arbeit zu Gute kom-
men* (6). Und man vergass auch nicht, darauf hin-
zuweisen, dieser Kongress solle einen ,wissen-
schaftlichen Charakter tragen und der rein histori-
schen Erforschung der Religion dienen; alle konfes-
sionelle Polemik soll[e] prinzipiell unterlassen blei-
ben.“ (6) Der Basler Alttestamentler Carl von Orelli
Ubernahm schliesslich als Prasident, gleichzeitig mit
Alfred Bertholet als erster Sekretér, den Vorsitz des
Organisationskomitees, dem auch Franz Overbeck
angehérte. Aber auch der Offentlichkeit wurde an-
gesichts der schon damals empfundenen Bedeut-
samkeit des Themas ein Forum eingerdumt: den
Herren der Presse wurde ein eigenes Arbeitszim-
mer reserviert und fiir die gesamte Dauer des Kon-
gresses wurde ein besonderes Post- und Te-
legraphenbureau eingerichtet. Der Pariser Albert
Réville liess es sich bereits am zweiten Abend des

. Vgl. fur die folgenden Ausfilhrungen: Verhandlungen des II.
Internationalen Kongresses fiir Allgemeine Religionsgeschichte
in Basel, 30. August bis 2. September 1904, Basel 1905: Helbig
& Lichtenhahn.



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

Kongresses in einer Rede nicht nehmen, von einem
,Paradiese” zu reden, ,von dem sich forschenden
Religionshistorikern hier wieder ein Stiick erschlos-
sen habe, einem Paradiese, in dem es wohl freund-
liche Engel aber keine Schlange und keine verbote-
ne Frichte gegeben habe!“ (21) Die vom Basler
Maler Burkhard Mangold entworfene Teilnehmer-
karte zeigte ,die unter die Last des Erdendaseins
gebeugte Menschheit, die in heissem Ringen Blicke
und Arme aufwarts richtet, um vom Glanz der Lich-
ter am Himmel Uberstromt zu werden.“ Jedoch hin-
ter diesem akademischen Festritualen und Bescho-
nigungsrhetoriken verbargen sich Differenzen, die
das Religionsthema nicht wertneutral in den Blick
nehmen liessen. Schon von aussen wurden solche
Kongresse spéttisch als ,Schitzenfeste der Wis-
senschaft* wahrgenommen. Waren auch die be-
handelten Themen auf diesem Kongress historisch
ruhig gestellt und nach geographischen oder ethno-
graphischen Gesichtspunkten scheinbar neutral
eingeteilt und klassifiziert, knisterte es am Rande:
Wahrend Conrad von Orelli auf die gesteigerte
Aufmerksamkeit der Wissenschaften ,der Religion*
gegenuber hinwies, einem Schlissel zu manchem
Geheimisse dieses Lebens (51), wie er sie apostro-
phierte, so wurde zugleich Religion und Nation, das
bereits genannte Einteilungskriterium der Kon-
gressvortrage, vom ihm in einem engen Zusam-
menhang gebracht. So sei die Religion fir das
~geistige Eigenleben jeder Nation“ verantwortlich
und sie sei ein besonders schwieriger Gegenstand
der Erkenntnis, weil sie das ,Innerlichste” des Le-
bens eines Volkes ausmache und ihr Geheimnis
aus der Subjektivitat des Forschers heraus ,be-
lausch[t]* werden musse. Er spricht deutlich aus,
dass die damalige Menschheit ,stark“ von ,religio-
sen Problemen® umgetrieben, von ,religiésen Moti-
ven bestimmt®, von ,religidsen Gegenséatzen be-
herrscht* sei (52-53). Und er ladt auch die Feuer-
bach- und Haeckel-Jiinger ein, die die Religion als
eine Verirrung des menschlichen Geistes und als
Kinderkrankheit der Menschheit ansahen und die
von einem pathologischen Interesse an einer rat-
selhaften Krankheit motiviert seien. Er ladt Religi-
onsgegner genauso ein, sich an der wissenschaftli-
chen Erforschung der Religion zu beteiligen, wie
diejenigen, die in ihr den ,héchsten und edelsten
Vorzug der Menschheit erkennen“ (55). Aber Orelli
grenzt den Basler Kongress auch deutlich von sol-
chen Kongresstypen ab, wie er sie im Weltparla-
ment der Religionen von 1893 in Chicago erblickt,
wo, wie er sagt, ,Bekenner verschiedener Religi-
onsgenossenschaften eine gemeinsame religidse
Basis suchen, um sich darauf zu erbauen, vielleicht
gar eine kinftige Einigung der verschiedenen Be-
kenntnisse vorzubereiten. Je freier sich der Kon-
gress von solchen religiosen Tendenzen halten
wird, desto férderlicher wird es fur seine streng ge-
Schichtliche Aufgabe sein.” (55-56) Der Rektor Carl

25

Burckhardt jedenfalls meinte, es ginge bei dem
Kongress um die Erforschung der géttlichen Dinge
und des Erhabensten, ,was dem Menschen verlie-
hen“ sei, obwohl doch gerade sein Vorredner Con-
rad von Orelli bereits betont hatte, dass auch wenn
sich die Religionsgeschichte vor unseren Augen wie
ein Spektrum entfalte, in dem sich die Lichtstrahlen
in mannigfachen Farben brechen, die Sonne selbst
nicht der Gegenstand einer heutigen, auf Empirie
gegrindeten Wissenschaft sei.

Das Religionsverstandnis war bereits 1904 in Basel
ebenso disparat wie uneinheitlich; und nur langsam
konnte sich ein wissenschaftliches Forschungsver-
standnis von einem religidsen Religionsverstandnis
I6sen. Der Vertreter der Vereinigten Staaten von
Amerika, Paul Haupt aus Baltimore, mahnte die
Teilnehmer, an der Trennung von Kirche und Reli-
gion festzuhalten, und erwartete Uberdies von der
Wissenschaft, die sich mit Religion beschaftige,
Aufklarung aus dem ideal der Freiheit, Gleichheit
und Briderlichkeit; denn ebenso wie es keine ka-
tholische Mathematik geben kdnne, misse eine
Wissenschaft von den religiésen Schriften umso
mehr die Suggestion von Religionsstiftern bertick-
sichtigen, die zum Teil neuropathische Personen
gewesen seien. Die Eréffnungsreden des Kongres-
ses zeigen, dass die akademische Verhandlung der
Religionsproblematik ein Thema mit Sprengwirkung
war, ein Thema, das nur schwer auf einen Nenner
zu bringen ist, das selbst die um Kihle bemihten
Wissenschaftler heiss werden lasst, wenn sie in die
akademische und birgerliche Offentlichkeit hinein
sprechen. Warum ist bis heute der Gegenstand
Religion so widerspriichlich und emotional in den
ihm gewidmeten Diskursen infiziert? Ein Grund mag
in der Diversifikation der Religionsgeschichte liegen,
die zu neuen Widerstreiten im 19. Jahrhundert fuhr-
te. Ein anderer Grund mag darin liegen, dass unter
der Chiffre Religion das existentielle und kollektive
Selbstverstandnis der Vormoderne und der Moder-
ne und auch der Postmoderne oder, allgemeiner
formuliert, in der jingeren Geschichte bis in die
Zeitgeschichte hinein ausgehandelt wird. Religion
ist ein verbales Zeichen und Anzeichen dafir, dass
es bei der Verwendung dieses Begriffes um etwas
geht, das das Privateste und Offentlichste zugleich
ist, um etwas, das - in der altbekannten und doch so
treffenden Metaphorik des Goetheschen Faust, der
hiermit das Objekt seiner innersten Begierde mar-
kiert, formuliert - ,die Welt im Innersten zusammen-
halt“. Es handelt sich bei der Religionsfrage um die
Gretchenfrage in einem weit tber géttliche Dinge
hinausgehenden Sinne. Religion, egal in welcher
Variante ihres Verstandnisses, ist das Signal dafir,
dass die Diskurse, die nun beginnen, ans Einge-
machte heranreichen. Hieraus erklart sich, dass
dieser Begriff eine solche Dignitat als Wirdestellung
und Tumor zugleich gewonnen hat. Und hieraus



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n* 1, avril 2010

26

erklaren sich auch die wissenschaftstheoretischen
Probleme der Religionswissenschaft, wenn sie aus
einer marginalen Position heraus Uber ein gar nicht
marginales Phanomen forschen will.

Zur neueren Situation: Die Universitéit Basel
filhrt die Religionswissenschaft ein

Vor den skizzierten systematischen und histori-
schen Problemlagen muss die zunehmende Einfih-
rung von religionswissenschaftlichen Professuren
und religionsbezogenen Studienprogrammen dann
nicht erstaunen, wenn in der 6ffentlichen Wieder-
kehr-Rhetorik dem Religionsbegriff und den vielfal-
tigen Phanomenen, die sich hinter ihm verbergen
moégen, wieder die Rolle eines die gesellschaftli-
chen Problemlagen biindelnden Zentralmediums
zukommt. Unter diesen Vorzeichen steht auch noch
Uber 100 Jahre spater die Situation der Religions-
wissenschaft in Basel. Als Nebenfach des Lizenti-
atsstudiums gab es die Vergleichende Religions-
wissenschaft, bevor eine Professur fir Religions-
wissenschaft an der Universitdt Basel eingerichtet
wurde. Erst im Jahr 2006 konnte innerhalb der
Theologischen Fakultat und auf deren Initiative hin
der weitergehenden Schritt unternommen werden,
eine bestehende Professur fir Neues Testament
und Altere Kirchengeschichte, die auf den Nietz-
sche-Freund und randstandigen Theologen Franz
Overbeck zurtickgeht, explizit in die erste Professur
fur Religionswissenschaft umzuwidmen. Dieser
Schritt ist mutig fur eine Theologische Fakultat und
heutzutage, wo die Thematisierung von Religion
aufmerksamkeitsokonomisch ein geschicktes Aus-
hangeschild gesellschaftspolitischer Relevanzan-
spriche von Wissenschaft darstellt, zugleich be-
zeichnend.

Die Studierendenzahlen und Betreuungsverhaltnis-
se sind mittlerweile zu Kriterien avanciert, denen die
Theologischen Fakultdten quantitativ nicht mehr
entsprechen koénnen. Auch die wissenschaftliche
Profilierung der Theologien ist nicht einfacher ge-
worden: handelt es sich um Geistes- und Kulturwis-
senschaften oder kann es konfessionell gebundene
Wissenschaft prinzipiell nicht geben? Dabei ist zu
bedenken, dass sich die Theologien selbst unter-
schiedlich verstehen, sich teils an bestehende Wis-
senschaftsverstandnisse anlehnen und sich in die
Uiblichen Diskurse einfligen, andererseits aber auch
versuchen, eine eigensténdige und besondere Wis-
senschaft zu sein. Die Religionswissenschaft hat
zwar die Theologien als Reflexionsionsinstanzen
von Religion prinzipiell im Gegenstandsbereich von
Religion zu untersuchen, hat aber kein Recht, sich
in diese binnentheologische Diskurs einzumischen.
Religionswissenschaft kann an einer theologischen
Fakultat gut und sinnvoll verankert sein, wenn die
Differenzen gesehen und hochgehalten werden.
Dann kommt es zu fruchtbaren Diskursen und wis-

senschaftlichen Austauschprozessen, die von bei-
den Disziplinen in der Forschung geschéatzt werden.
Curricular sieht das anders aus. Studierende der
Religionswissenschaft miissen an einer philosophi-
schen Fakultat ausgebildet werden und dort auch
ihre Wissenschaftstheorie, Methodologie und Reli-
gionssensibilitat erlernen. Auch das ist an der Uni-
versitat Basel so, weswegen ein bifakultdres Depar-
tement Religionswissenschaft gegriindet wurde,
dem auch die Judischen Studien und die Islamwis-
senschaft zugeordnet sind. Die Professuren sind
voliwertige Mitglieder beider Fakultaten. Die religi-
onswissenschaftliche Ausbildung geschieht also im
Rahmen der Studienordnungen der Philosophisch-
Historischen Fakultat bis hin zum Doktorat. Und die
Bezeichnung der Studienfacher und des im Jahr
2011 kommenden Studiengangs begeht keinen
Etikettenschwindel, wenn sie schlicht und einfach
als ,Religionswissenschaft‘ benannt sind.

Unter diesen Voraussetzungen kann sich eine Reli-
gionswissenschaft entwickeln, die im Sinne ihres
komparativen Gegenstandsbereichs Schwerpunkte
im Bereich der Religionstheorie, der Wissen-
schaftsgeschichte und der europadischen Religions-
geschichte setzt. Auf all diesen Gebieten kann sie
mit ihren Nachbardisziplinen erfolgreich zusam-
menarbeiten und doch ihr spezifisch komparatives
Profil bewahren. So ergibt sich dann ein neuer Blick
auf die Religionsgeschichte Europas, wenn der
komparative Ansatz zu einer Neubeschreibung reli-
giéser Phanomene fihrt, die im Vergleich mit religi-
onsgeschichtlichen Strukturen und Entwicklungen in
asiatischen Landern sich anders ausnehmen. Euro-
pa ist kein Sonderfall einer monolithischen Christen-
tumsgeschichte als einziger Religionsgeschichte.
Die Problematik und der Sonderfall von Mono-
Bekenntnissen sind gerade im Vergleich zwischen
der japanischen und der neuzeitlich européischen
Religionsgeschichte besonders erkenntnisreich
herauszuarbeiten. Nur eine Religion oder eine Kon-
fession zu leben, ist nicht der Normalfall der Religi-
onsgeschichte. Das zeigt nicht nur die asiatische,
sondern gerade auch die vergleichend neu be-
schriebene europaische Religionsgeschichte. Auch
selbstreflexive Strukturen christlicher Religionsge-
schichte wie die Theologiegeschichte (als Text- und
als Sozial- bzw. Institutionengeschichte) im engeren
Sinne sehen nochmals anders aus, wenn sie mit
reflexiven Strukturen buddhologischer Selbstreflexi-
onen aus den Religionsgeschichten Asiens vergli-
chen werden. Wichtig sind ebenfalls die zwischen-
religiésen Interferenzen, die in den Rezeptionspro-
zessen antiker Religionen oder asiatischer Religio-
nen auftreten. Aber auch die Interferenzen zwi-
schen Religion einerseits und Recht, Politik, Wirt-
schaft oder Kunst andererseits sind zentrale Berei-
che komparativer Forschungen, Uber die eine Neu-
beschreibung der europaischen Religionsgeschich-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n° 1, avril 2010

te erreicht werden kann. Lokale Religionsgeschich-
ten sind also in ihren Beziehungsgefligen und Feld-
strukturen komparativ und mit einer formalisierten
Beschreibungssprache auf eine Weise zu erfor-
schen, wie sie nur die Religionswissenschaft leisten
kann. Nicht zuletzt gehort hierzu die verwickelte
Geschichte zwischen religioser Wissenschaft und
wissenschaftlicher Religion. Das soll in Basel para-
digmatisch an den Prozessen der Verwissenschaft-
lichung des Religionsbegriffs im 19. und 20. Jahr-
hundert geleistet werden. Wie genau sieht die Ge-
burt der Religionswissenschaft aus dem Geist der
europdischen Religionsdiskurse aus? Wie weit
bleibt die Religionswissenschaft an die Religionsge-
schichte riickgebunden, kann sich Wissenschaft
Uberhaupt von Religion emanzipieren? Das bleibt
ein reflexives Projekt religionswissenschaftlicher
Selbstaufklarung.

Zur Profilbildung der Religionswissenschaft
im Gegeniiber zur Theologie (in Basel)

Es ist immer wieder zu lesen, dass die Religions-
wissenschaft ihren Ursprung auch in der Theologie
habe. Das ist falsch, denn es geht von einem unzu-
treffenden Verstandnis der Herkunft, des Anliegens
und des Profils der Religionswissenschaft aus. Al-
lerdings gibt es eine wissenschaftliche Thematisie-
rung von Religion innerhalb der Theologie. Und es
gibt immer schon ein theologisches Interesse am
Begriff Religion. Hierbei ist es den Theologien heute
angelegen, als Wissenschaft aufzutreten. Da Wis-
senschaft unterschiedlich bestimmt werden kann,
gibt es keinen vorschnellen Grund, der Theologie
Wissenschaftlichkeit abzusprechen. Teilweise arbei-
tet sie wie die philologisch-historischen Facher,
teilweise wie Philosophie oder Geschichte und teil-
Weise setzt sie Voraussetzungen, die andere Wis-
senschaften allesamt so nicht setzen. Theologie
bildet also ein ganz eigenes Wissenschaftsver-
stdndnis aus und fiihrt diesen Diskurs genauso
kontrovers und in Verbindung zu anderen nichttheo-
logischen Wissenschaften wie auch diese mit der
Theologie den die Disziplinen tbergreifenden Dis-
kurs pflegen. Religion ist also Thema der Theologie
als Wissenschaft. Und Religion bedeutet in den
verschiedenen Theologien durchaus unterschiedli-
ches. Die Religionswissenschaft im engeren Sinne
ist jedoch im Kontext der nichttheologischen Fakul-
taten entstanden. Warum? Weil nur hier eine nicht-
religidse Perspektive auf Religion ausgebildet wer-
den konnte. Und weil theologische Perspektiven per
Se dezidiert religiose Perspektiven sind, gehéren sie
nicht in die Vorgeschichte der Religionswissen-
Schaft.

Religionswissenschaft entsteht dort, wo komparati-
Ve Sichtweisen entwickelt werden. Dies geschah in
der Ethnologie, den lokalen Kulturwissenschaften,
In der Geschichte und der friihen Soziologie, in der

27

Philosophie (die sich teils aber auch mit einem de-
zidiert religiésen Interesse an das Thema Religion
heranschleicht) und insbesondere in der verglei-
chenden Sprachwissenschaft. Auch hier sind si-
cherlich religiose Tendenzen und Anliegen zu fin-
den. Aber sie sind versteckt und aus heutiger Neu-
konstituierung des Gegenstandes erst ersichtlich.
Die Religionswissenschaft hat also auch eine ver-
steckt religidse Vorgeschichte, aber eben keine
dezidiert theologische. Problematisch war diese
Vorgeschichte nicht nur, sie ist es auch heute noch.
Wie sie geschrieben werden kénnte und wie Religi-
on und Wissenschaft jeweils auseinanderzuhalten
sind, ist eine offene und schwierige Aufgabe, aber
diese Anliegen dezidiert auseinanderhalten zu wol-
len, ermdglicht es Uberhaupt erst, eine disziplindre
Profilbildung in der Religionswissenschaft vorzu-
nehmen. Das gehort zu ihrem Credo - und das be-
sagt bereits andeutend, welche Schwierigkeiten es
ihr bereitet. Hierzu braucht sie allerdings eine
selbstreflexive Religionstheorie und den Dialog mit
den Theologien (aber beispielsweise auch den reli-
giésen Buddhologien). Denn nur hier zeigt sich in
reflexiver Abgrenzung, wie sie ihren Gegenstand
anders konstituiert. Am idealiter imaginierten An-
fang der Religionswissenschaft steht also ein Wille:
nicht religiés, sondern dezidiert komparativ Phéno-
mene zu beschreiben, die theoretisch als Religion
ausgewiesen werden kénnen.

Es kann daher auch ein Vorteil fir die Religionswis-
senschaft sein, an einer Theologischen Fakultat den
Reibungsprozessen und Konkurrenzen hinsichtlich
der wissenschaftlichen Behandlung des Religions-
themas ausgesetzt zu sein. An der Universitat Basel
hatte bereits Franz Overbeck aufgrund seines am-
bivalenten Verhéltnisses zum Christentum eine
etwas marginale Stellung an der Theologischen
Fakultat eingenommen. Eine auf ihn, der bereits
dem Organisationskomitee des Basler Kongresses
von 1904 angehorte, zuriickgehende Professur in
eine fir Religionswissenschaft umzuwidmen, ist
nicht nur eine Verpflichtung fur ihre jetzigen und
kiinftigen Inhaber, es war insbesondere ein hellsich-
tiger und zugleich mutiger Schritt gewesen, der
bezeugt, dass eine Theologische Fakultat marginale
Positionen bendtigt und auch vertragt, um sich
selbst in der akademischen Offentlichkeit kommen-
tieren und damit reflektieren zu kénnen. Das setzt
seitens einer Religionswissenschaft, die mit einem
Bein in dieser Fakultat verankert bleibt, eine Loyali-
tét in ihrer Riuckbeziglichkeit auf diese Fakultat
voraus, die genau der bereits geforderten Margina-
lie zum Haupttext der Religionsgeschichte gleich-
kommt, einer Marginalie zu einem sich fortschrei-
benden Haupttext, der sein Selbstbewusstsein und
auch einen Teil seines Sinnpotentials wiederum erst
aus seinen Marginalien, nicht bloss aus seinen hei-
ligen und kanonischen Fussnoten bezieht. In die-



VSH-Bulletin Nr. 1, April 2010

AEU-Bulletin n°® 1, avril 2010

28

sem Sinne kann die Religionswissenschaft die
spannungsreichen, aber loyalen Randgange von
Franz Overbeck an der Theologischen Fakultat und
in der Universitdt Basel zum Gewinn beider Seiten
fortfihren.

Der Zusammenhang von 6ffentlichem Religionsdis-
kurs und Religionswissenschaft bleibt ein span-
nungsreicher, der den jeweiligen Nerv der Zeitlaufte
trifft, aber auch ein unabschliessbarer, und er muss
im Sinne eines Uber seine historischen, institutionel-
len und auch ethischen Voraussetzungen aufgeklar-
ten Diskurses fortgesetzt werden. Dabei muss je-
doch immer der eigene disziplindre Ort in einer
Wissenschaftsgesellschaft, die in einer durch Reli-
gion gekennzeichneten Gesellschaft und Kultur
eingebettet ist, mit bedacht werden. Das hat an den
Universitaten und damit in der Wissenschaftsgesell-
schaft entsprechend universitatspolitische, facher-
politische und wissenschaftstheoretische Konse-
quenzen, aber es hat auch gesellschaftspolitische
Implikationen.

Universitétspolitisch muss die Unabhéangigkeit von
religiosen und damit theologischen Anliegen in der
religionswissenschaftlichen Behandlung von Religi-
on eingefordert bleiben. Die Religionswissenschaft
gehort nicht in die theologischen Disziplinen, aber
kann durchaus an theologischen Fakultaten ihren
Dialog aufnehmen. Curricular muss sie aber vdéllig
unabhéngig von den Theologien bleiben. Fécherpo-
litisch bedeutet das, dass die Religionswissenschaft
ein spezifisches Fachprofil entwickeln muss und
den Gegenstand Religion anders zu behandeln hat,
als es die Soziologie, die Psychologie, die Ethnolo-
gie oder die Kulturwissenschaft kénnen. Religions-
wissenschaft muss von ihrem Gegenstand her den-
ken und diesen als autonomen konstituieren. Das
ist keine Wesensbestimmung, sondern ein experi-
mentell-heuristisches Unterfangen. Wissenschafts-
theoretisch muss daher die Religionswissenschaft
ihre Religionstheorie heuristisch-konstruktiv und
damit als Theorie ihrer eigenen Gegenstandskonsti-
tution, also der Bestimmung von Religion betreiben.

Das sind alles keine einfachen Aufgaben. Aber ver-
kompliziert werden sie durch gesellschaftspolitische
Hintergriinde: Religion im o&ffentlichen Diskurs wird
zumeist durch ein religidses und damit zumeist
durch ein theologisch gepragtes Vorversténdnis
bestimmt. Hier muss die Religionswissenschaft
andere, innovative und subversive Perspektiven
einbringen. Sie muss die Interessenspolitiken aller
religiésen Sprecher aufzeigen, die mit oder gegen
den Begriff Religion operieren. Die Gesellschaft
muss verunsichert werden, wenn sie meint, allge-
mein von Religion zu reden, wo sie doch zumeist
nur bestimmte Varianten derselben meint. Religion
ist ein viel breiteres und kompiexeres Phanomen als
gemeinhin gedacht und rhetorisch verlautbart wird.
Hierzu und fur den notwendigen Blick Uber die eu-

rozentrischen Grenzen hinaus braucht die Universi-
tét als gesellschaftliche Reflexionsinstanz eine
komparativ vorgehende Religionswissenschaft. —



	Religionswissenschaft : zur Geschichte, Problematik und Profilbildung einer komparativen Wissenschaftsdisziplin mit Blick auf die Universität Basel

